Francis Bacon

Novum Organum

(Latin)
1620

Hossein Jorjani
20251206

For the latest version please see the following link:
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/



https://hosseinjorjani.com/novum-organum/

Historia Emendationis
2025 -12-06

Ex collectionibus atque editionibus
Spedding, Ellis, Heath (1857)
Fowler (1889)

Public Domain Notice:

Francis Bacon’s Novum Organum (1620), the edition by James Spedding, Robert
Leslie Ellis, and Douglas Denon Heath (1857), and the edition by Thomas Fowler
(1889) are in the public domain.

Copyright © 2025 Hossein Jorjani

This book is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial
4.0 International License (CC BY-NC 4.0).

To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/

You are free to copy, distribute, modify, and build upon this work for non-
commercial purposes only, provided you give appropriate credit, including:

e the author's name: Francis Bacon

e the title of the book: Novum Organum (Latin)

e the editor's name: Hossein Jorjani (hosseinjorjani2@gmail.com)

e alink to the editor’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
Commercial use of this work is not permitted without the editor's permission.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:hosseinjorjani2@gmail.com
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/

Nota Editoris

Novum Organum Francisci Baconis (1620) in ipsa lingua Latina legere
institui, cum id opus grave et ad res humanas maxime pertinens esse
censeam. lllud etiam in Anglicam atque Persicam transferre volui, ut iis
qui post quadringentos annos ex quo Baconus id conscripsit vivunt, in
usum et notitiam veniat. Quare hanc formam operis paravi, aditus et
facultates ad Novum Organum dilatandas; quod ipsum laborem meum
in versione Latina, necnon in annotationibus et commentariis adhibitis,
haud parum promovit.

Hossein Jorjani
Solnae, Suetiae
Mense Decembri, anno 2015






Index Rerum

Franciscus de Verulamio sic cogitavit..........cccccuvuiiiiieeiiiiieeeeeiiiinnn, 3
Epistola DediCatoria......cceeieeeiiiieeieeeicee e 5
INSTAUratio Magna ... coieiii i 7
DY AT o 10N o @] o 1=T o K 15
Notitia de Partibus OPEeris ........coevviiiiiiiiiiieee e 27
Pars SECUNAA OPEIIS ..uuvuuuieeeeeeeeeeeeeeiiiicie e e e e e e e e e e e eaaree e e e e e e eeeeenanns 29
Notitia de APhOriSMIS......ccieeiiiiiiiieeccee e e 33
Novum Organum — Liber Primus........cccoovvviiiiiiiiiiicee e 35

Novum Organum — Liber Secundus ...........cooovviviiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeenee, 107






Consilium est universum opus Instaurationis
potius promovere in multis quam perficere in paucis;
hoc perpetuo maximo cum ardore
(qualem Deus mentibus ut plane confidimus addere solet)
appetentes;
ut quod adhuc nunquam tentatum sit id ne jam frustra tentetur.
Auctoris Monitum, 1622.






Franciscus de Verulamio sic cogitavit

Franciscus de Verulamio
sic cogitavit;
Talemque apud se Rationem instituit,
guam viventibus et
Posteris notam fieri ipsorum
Interesse putavit.

Cum illi pro comperto esset intellectum humanum sibi ipsi negotium
facessere, neque auxiliis veris (quae in hominis potestate sunt) uti
sobrie et commode; unde multiplex rerum ignoratio et ex ignoratione
rerum detrimenta innumera: omni ope connitendum existimavit, si
guo modo commercium istud Mentis et Rerum (cui vix aliquid in terris,
aut saltem in terrenis, se ostendit simile) restitui posset in integrum,
aut saltem in melius deduci. Ut vero errores qui invaluerunt, quique in
aeternum invalituri sunt, alii post alios (si mens sibi permittatur) ipsi se
corrigerent, vel ex vi intellectus propria vel ex auxiliis atque adminiculis
dialecticae, nulla prorsus suberat spes; propterea quod notiones rerum
primae, quas mens haustu facili et supino excipit recondit atque
accumulat (unde reliqua omnia fluunt), vitiosae sint et confusae et
temere a rebus abstractae; neque minor sit in secundis et reliquis
libido et inconstantia; ex quo fit, ut universa ista ratio humana, qua
utimur quoad inquisitionem naturae, non bene congesta et aedificata
sit, sed tanguam moles aliqgua magnifica sine fundamento. Dum enim
falsas mentis vires mirantur homines et celebrant, veras ejusdem quae
esse possint (si debita ei adhibeantur auxilia, atque ipsa rebus
morigera sit, nec impotenter rebus insultet) praetereunt et perdunt.
Restabat illud unum ut res de integro tentetur melioribus praesidiis,
utque fiat scientiarum et artium atque omnis humanae doctrinae in
universum Instauratio, a debitis excitata fundamentis. Hoc vero licet
aggressu infinitum quiddam videri possit ac supra vires mortales,
tamen idem tractatu sanum invenietur ac sobrium, magis quam ea
guae adhuc facta sunt. Exitus enim hujus rei est nonnullus. In iis vero



guae jam fiunt circa scientias, est vertigo quaedam et agitatio perpetua
et circulus. Neque eum fugit quanta in solitudine versetur hoc
experimentum, et quam durum et incredibile sit ad faciendam fidem.
Nihilominus, nec rem nec seipsum deserendum putavit, quin viam
guae una humanae menti pervia est tentaret atque iniret. Praestat
enim principium dare rei quae exitum habere possit, quam in iis quae
exitum nullum habent perpetua contentione et studio implicari. Viae
autem contemplativae viis illis activis decantatis fere respondent; ut
altera, ab initio ardua et difficilis, desinat in apertum; altera, primo
intuitu expedita et proclivis, ducat in avia et praecipitia. Quum autem
incertus esset quando haec alicui posthac in mentem ventura sint; eo
potissimum usus argumento, quod neminem hactenus invenit qui ad
similes cogitations animum applicuerit; decrevit prima quaeque quae
perficere licuitin publicum edere. Neque haec festinatio ambitiosa fuit,
sed sollicita; ut si quid illi humanitus accideret, extaret tamen
designatio quaedam ac destinatio rei quam animo complexus est;
utque extaret simul signum aliquod honestae suae et propensae in
generis humani commoda voluntatis. Certe aliam quamcunque
ambitionem inferiorem duxit re guam prae manibus habuit. Aut enim
hoc quod agitur nihil est, aut tantum, ut merito ipso contentum esse
debeat nec fructum extra quaerere.



Epistola Dedicatoria

SERENISSIMO
POTENTISSIMOQUE PRINCIPI AC DOMINO NOSTRO,

JACOBO,
DEI GRATIA
MAGNAE BRITANNIAE, Franciae, et Hiberniae Regi,
FIDEI Defensori, etc.

Serenissime Potentissimeque Rex,

POTERIT fortasse Majestas tua me furti incusare, quod tantum
temporis quantum ad haec sufficiat negotiis tuis suffuratus sim. Non
habeo quod dicam. Temporis enim non fit restitutio; nisi forte quod
detractum fuerit temporis rebus tuis, id memoriae nominis tui et
honori saeculi tui reponi possit; si modo haec alicujus sint pretii. Sunt
certe prorsus nova; etiam toto genere: sed descripta ex veteri
admodum exemplari, mundo scilicet ipso, et natura rerum et mentis.
Ipse certe (ut ingenue fatear) soleo aestimare hoc opus magis pro
partu temporis quam ingenii. lllud enim in eo solummodo mirabile est,
initia rei et tantas de iis quae invaluerunt suspiciones alicui in mentem
venire potuisse. Caetera non illibenter sequuntur. At versatur
proculdubio casus (ut loquimur) et quiddam quasi fortuitum non
minus in iis quae cogitant homines quam in iis quae agunt aut
loquuntur. Verum hunc casum (de quo loquor) ita intelligi volo, ut si
quid in liis quae affero sit boni, id immensae misericordiae et bonitati
divinae et foelicitati temporum tuorum tribuatur: cui et vivus
integerrimo affectu servivi, et mortuus fortasse id effecero, ut ilia
posteritati, nova hac accensa face in philosophiae tenebris, praelucere
possint. Merito autem temporibus regis omnium sapientissimi et
doctissimi Regeneratio ista et Instauratio scientiarum debetur.
Superest petitio, Majestate tua non indigna, et maxime omnium
faciens ad id quod agitur. Ea est, ut quando Salomonem in plurimis
referas, judiciorum gravitate, regno pacifico, cordis latitudine, librorum



denique quos composuisti nobili varietate, etiam hoc ad ejusdem regis
exemplum addas, ut cures Historiam Naturalem et Experimentalem,
veram et severam (missis philologicis), et quae sit in ordine ad
condendam philosophiam, denique qualem suo loco describemus,
congeri et perfici: ut tandem post tot mundi aetates philosophia et
scientiae non sint amplius pensiles et aéreae, sed solidis experientiae
omnigenae, ejusdemque bene pensitatae, nitantur fundamentis.
Equidem Organum praebui; verum materies a rebus ipsis petenda est.
Deus Opt. Max. Majestatem tuam diu servet incolumem.

Serenissimae Majestati tuae

Servus devinctissimus, et, devotissimus,
FRANCISCUS VERULAM,

Cancellarius.



Instauratio Magna

FRANCISCI DE VERULAMIO
INSTAURATIO MAGNA.

PRAEFATIO.

De statu scientiarum, quod non sit foelix aut majorem in modum
auctus; quodque alia omnino quam prioribus cognita fuerit via
aperienda sit intellectui humano, et alia comparanda auxilia, ut mens
Suo jure in rerum naturam uti possit.

VIDENTUR nobis homines nec opes nec vires suas bene nosse; verum
de illis majora quam par est, de his minora credere. Ita fit, ut aut artes
receptas insanis pretiis aestimantes nil amplius quaerant, aut seipsos
plus aequo contemnentes vires suas in levioribus consumant, in iis
quae ad summum rei faciant non experiantur. Quare sunt et suae
scientiis columnae tanquam fatales; cum ad ulterius penetrandum
homines nec desiderio nec spe excitentur. Atque cum opinio copiae
inter maximas causas inopiae sit; quumque ex fiducia praesentium
vera auxilia negligantur in posterum; ex usu est, et plane ex
necessitate, ut ab illis quae adhuc inventa sunt in ipso operis nostri
limine (idque relictis ambagibus et non dissimulanter) honoris et
admirationis excessus tollatur; utili monito, ne homines eorum aut
copia aut utilitatem in majus accipiant aut celebrent. Nam si quis in
omnem illam librorum varietatem qua artes et scientiae exultant
diligentius introspiciat, ubique inveniet ejusdem rei repetitiones
infinitas, tractandi modis diversas, inventione praeoccupatas; ut omnia
primo intuitu numerosa, facto examine pauca reperiantur. Et de
utilitate aperte dicendum est, sapientiam istam quam a Graecis
potissimum hausimus pueritiam quandam scientiae videri, atque
habere quod proprium est puerorum, ut ad garriendum prompta, ad
generandum invalida et immatura sit. Controversiarum enim ferax,
operum effoeta est. Adeo ut fabula illa de Scylla in literarum statum,



gualis habetur, ad vivum quadrare videatur; quae virginis os et vultum
extulit, ad uterum vero monstra latrantia succingebantur et
adhaerebant. Ita habent et scientiae quibus insuevimus generalia
guaedam blandientia et speciosa, sed cum ad particularia ventum sit,
veluti ad partes generationis, ut fructum et opera ex se edant, tum
contentiones et oblatrantes disputationes exoriuntur, in quas desinunt,
et quae partus locum obtinent. Praeterea, si hujusmodi scientiae plane
res mortua non essent, id minime videtur eventurum fuisse quod per
multa jam saecula usu venit, ut illae suis immotae fere haereant
vestigiis, nec incrementa genere humano digna sumant: eo usque, ut
saepenumero non solum assertio maneat assertio sed etiam quaestio
maneat quaestio, et per disputationes non solvatur sed figatur et
alatur, omnisque traditio et successio disciplinarum repraesentet et
exhibeat personas magistri et auditoris, non inventoris et ejus qui
inventis aliquid eximium adjiciat. In artibus autem mechanicis
contrarium evenire videmus; quae, ac si aurae cujusdam vitalis forent
participes, quotidie crescunt et perficiuntur, et in primis authoribus
rudes plerunque et fere onerosae et informes apparent, postea vero
novas virtutes et commoditatem quandam adipiscuntur, eo usque, ut
citius studia hominum et cupiditates deficiant et mutentur, quam illae
ad culmen et perfectionem suam pervenerint. Philosophia contra et
scientiae intellectuales, statuarum more, adorantur et celebrantur, sed
non promoventur. Quin etiam in primo nonnungquam authore maxime
vigent, et deinceps degenerant. Nam postquam homines dedititii facti
sint et in unius sententiam (tanquam pedarii senatores) coierint,
scientiis ipsis amplitudinem non addunt, sed in certis authoribus
ornandis et stipandis servili officio funguntur. Neque illud afferat
guispiam, scientias paullatim succrescentes tandem ad statum
guendam pervenisse, et tum demum (quasi confectis spatiis legitimis)
in operibus paucorum sedes fixas posuisse; atque postquam nil melius
inveniri potuerit, restare scilicet ut quae inventa sint exornentur et
colantur. Atque optandum quidem esset haec ita se habuisse. Rectius
illud et verius, istas scientiarum mancipationes nil aliud esse quam rem
ex paucorum hominum confidentia et reliquorum socordia et inertia
natam. Postquam enim scientiae per partes diligenter fortasse excultae
et tractatae fuerint, tum forte exortus est aliquis, ingenio audax et
propter methodi compendia acceptus et celebratus, qui specie tenus



artem constituerit, revera veterum labores corruperit. Id tamen
posteris gratum esse solet, propter usum operis expeditum et
inquisitionis novae taedium et impatientiam. Quod si quis consensu
jam inveterato tanquam temporis judicio moveatur, sciat se ratione
admodum fallaci et infirma niti. Neque enim nobis magna ex parte
notum est, quid in scientiis et artibus, variis saeculis et locis, innotuerit
et in publicum emanarit; multo minus, quid a singulis tentatum sit et
secreto agitatum. Itaque nec temporis partus nec abortus extant in
fastis. Neque ipse consensus ejusque diuturnitas magni prorsus
aestimandus est. Utcunque enim varia sint genera politiarum, unicus
est status scientiarum, isque semper fuit et mansurus est popularis.
Atque apud populum plurimum vigent doctrinae aut contentiosae et
pugnaces aut speciosae et inanes, quales videlicet assensum aut
illagueant aut demulcent. Itaque maxima ingenia proculdubio per
singulas aetates vim passa sunt; dum viri captu et intellectu non
vulgares, nihilo secius existimationi suae consulentes, temporis et
multitudinis  judicio se submiserint. Quamobrem altiores
contemplationes si forte usquam emicuerint, opinionum vulgarium
ventis subinde agitatae sunt et extinctae. Adeo ut Tempus, tanquam
fluvius, levia et inflata ad nos devexerit, gravia et solida demerserit.
Quin et illiipsi authores qui dictaturam quandam in scientiis invaserunt
et tanta confidentia de rebus pronuntiant, cum tamen per intervalla ad
se redeunt, ad querimonias de subtilitate naturae, veritatis recessibus,
rerum obscuritate, causarum implicatione, ingenii humani infirmitate,
se convertunt; in hoc nihilo tamen modestiores, cum malint
communem hominum et rerum conditionem causari quam de seipsis
confiteri. Quin illis hoc fere solenne est, ut quicquid ars aliqua non
attingat id ipsum ex eadem arte impossibile esse statuant. Neque vero
damnari potest ars, quum ipsa disceptet et judicet. Itaque id agitur, ut
ignorantia etiam ab ignominia liberetur. Atque quae tradita et recepta
sunt ad hunc fere modum se habent: quoad opera sterilia,
guaestionum plena; incrementis suis tarda et languida; perfectionem
in tot simulantia, sed per partes male impleta; delectu autem popularia
et authoribus ipsis suspecta, ideoque artificiis quibusdam munita et
ostentata. Qui autem et ipsi experiri et se scientiis addere earumque
fines proferre statuerunt, nec illi a receptis prorsus desciscere ausi
sunt, nec fontes rerum petere. Verum se magnum quiddam



consequutos putant si aliquid ex proprio inserant et adjiciant;
prudenter secum reputantes, se in assentiendo modestiam, in
adjiciendo libertatem tueri posse. Verum dum opinionibus et moribus
consulitur, mediocritates istae laudatae in magnum scientiarum
detrimentum cedunt. Vix enim datur authores simul et admirari et
superare. Sed fit aquarum more, quae non altius ascendunt quam ex
quo descenderunt. Itaque hujusmodi homines emendant nonnulla sed
parum promovent, et proficiunt in melius non in majus. Neque tamen
defuerunt, qui ausu majore omnia integra sibi duxerunt, et ingenii
impetu usi, priora prosternendo et destruendo aditum sibi et placitis
suis fecerunt; quorum tumultu non magnopere profectum est: quum
philosophiam et artes non re ac opere amplificare, sed placita tantum
permutare atque regnum opinionum in se transferre contenderint;
exiquo sane fructu, quum inter errores oppositos errandi causae sint
fere communes. Si qui autem nec alienis nec propriis placitis obnoxii,
sed libertati faventes, ita animati fuere ut alios secum simul quaerere
cuperent; illi sane affectu honesti, sed conatu invalidi fuerunt.
Probabiles enim tantum rationes secuti videntur, et argumentorum
vertigine circumaguntur, et promiscua quaerendi licentia severitatem
inquisitionis enervarunt. Nemo autem reperitur, qui in rebus ipsis et
experientia moram fecerit legitimam. Atque nonnulli rursus qui
experientiae undis se commisere et fere mechanici facti sunt, tamen in
ipsa experientia erraticam quandam inquisitionem exercent, nec ei
certa lege militant. Quin et plerique pusilla quaedam pensa sibi
proposuere, pro magno ducentes si unum aliquod inventurm eruere
possint; instituto non minus tenui, quam imperito. Nemo enim rei
alicujus naturam in ipsa re recte aut foeliciter perscrutatur; verum post
laboriosam experimentorum variationem non acquiescit, sed invenit
guod ulterius quaerat. Neque illud imprimis omittendum est, quod
omnis in experiendo industria statim ab initio opera quaedam
destinata praepropero et intempestivo studio captavit; fructifera
(inquam) experimenta, non lucifera, quaesivit; nec ordinem divinum
imitata est, qui primo die lucem tantum creavit, eique unum diem
integrum attribuit; neque illo die quicquam materiati operis produxit,
verum sequentibus diebus ad ea descendit. At qui summas dialecticae
partes tribuerunt, atque inde fidissima scientiis praesidia comparari
putarunt, verissime et optime viderunt intellectum humanum sibi



permissum merito suspectum esse debere. Verum infirmior omnino
est malo medicina; nec ipsa mali expers. Siquidem dialectica quae
recepta est, licet ad civilia et artes quae in sermone et opinione positae
sunt rectissime adhibeatur, naturae tamen subtilitatem longo
intervallo non attingit; et prensando quod non capit, ad errores potius
stabiliendos et quasi figendos quam ad viam veritati aperiendam
valuit.

Quare, ut quae dicta sunt complectamur, non videtur hominibus aut
aliena fides aut industria propria circa scientias hactenus foeliciter
illuxisse; praesertim quum et in demonstrationibus et in experimentis
adhuc cognitis parum sit praesidii. Aedificium autem hujus universi,
structura sua, intellectui humano contemplanti, instar labyrinthi est;
ubi tot ambigua viarum, tam fallaces rerum et signorum similitudines,
tam obliquae et implexae naturarum spirae et nodi, undequaque se
ostendunt. Iter autem sub incerto sensus lumine, interdum affulgente,
interdum se condente, per experientiae et rerum particularium sylvas
perpetuo faciendum est. Quin etiam duces itineris (ut dictum est) qui
se offerunt, et ipsi implicantur, atque errorum et errantium numerum
augent. In rebus tam duris, de judicio hominum ex vi propria, aut etiam
de foelicitate fortuita, desperandum est. Neque enim ingeniorum
guantacunque excellentia, neque experiendi alea saepius repetita, ista
vincere queat. Vestigia filo regenda sunt: omnisque via, usque a primis
ipsis sensuum perceptionibus, certa ratione munienda. Neque haeciita
accipienda sunt, ac si nihil omnino tot saeculis, tantis laboribus, actum
sit. Neque enim eorum quae inventa sunt nos poenitet. Atque antiqui
certe, in iis quae in ingenio et meditatione abstracta posita sunt,
mirabiles se viros praestitere. Verum gquemadmodum saeculis
prioribus, cum homines in navigando per stellarum tantum
observationes cursum dirigebant, veteris sane continentis oras legere
potuerunt, aut maria aliqua minora et mediterranea trajicere;
priusqguam autem oceanus trajiceretur et novi orbis regiones
detegerentur, necesse fuit usum acus nauticae, ut ducem viae magis
fidum et certum, innotuisse: simili prorsus ratione, quae hucusque in
artibus et scientiis inventa sunt, ea hujusmodi sunt ut usu,
meditatione, observando, argumentando, reperiri potuerint; utpote
guae sensibus propiora sint et communibus notionibus fere

11



subjaceant; antequam vero ad remotiora et occultiora naturae liceat
appellere, necessario requiritur ut melior et perfectior mentis et
intellectus humani usus et adoperatio introducatur.

Nos certe, aeterno veritatis amore devicti, viarum incertis et arduis et
solitudinibus nos commisimus; et divino auxilio freti et innixi, mentem
nostram et contra opinionum violentias et quasi instructas acies, et
contra proprias et internas haesitationes et scrupulos, et contra rerum
caligines et nubes et undequaque volantes phantasias, sustinuimus; ut
tandem magis fida et secura indicia viventibus et posteris comparare
possemus. Qua in re si quid profecerimus, non alia sane ratio nobis
viam aperuit quam vera et legitima spiritus humani humiliatio. Omnes
enim ante nos, qui ad artes inveniendas se applicuerunt, conjectis
paulisper in res et exempla et experientiam oculis, statim, quasi
inventio nil aliud esset quam quaedam excogitatio, spiritus proprios ut
sibi oracula exhiberent quodammodo invocarunt. Nos vero inter res
caste et perpetuo versantes, intellectum longius a rebus non
abstrahimus quam ut rerum imagines et radii (ut in sensu fit) coire
possint; unde fit, ut ingenii viribus et excellentiae non multum
relinquatur. Atque quam in inveniendo adhibemus humilitatem,
eandem et in docendo sequuti sumus. Neque enim aut confutationum
triumphis, aut antiquitatis advocationibus, aut authoritatis
usurpatione quadam, aut etiam obscuritatis velo, aliquam his nostris
inventis majestatem imponere aut conciliare conamur; qualia reperire
non difficile esset ei, qui nomini suo non animis aliorum lumen
affundere conaretur. Non (inquam) ullum aut vim aut insidias
hominum judiciis fecimus aut paramus; verum eos ad res ipsas et
rerum foedera adducimus; ut ipsi videant quid habeant, quid arguant,
qguid addant atque in commune conferant. Nos autem si qua in re vel
male credidimus, vel obdormivimus et minus attendimus, vel
defecimus in via et inquisitionem abrupimus, nihilominus iis modis res
nudas et apertas exhibemus, ut errores nostri, antequam scientiae
massam altius inficiant, notari et separari possint; atque etiam ut facilis
et expedita sit laborum nostrorum continuatio. Atque hoc modo inter
empiricam et rationalem facultatem (quarum morosa et inauspicata
divortia et repudia omnia in humana familia turbavere) conjugium
verum et legitimum in perpetuum nos firmasse existimamus.



Quamobrem, quum haec arbitrii nostri non sint, in principio operis, ad
Deum Patre, Deum Verbum, Deum Spiritum, preces fundimus
humillimas et ardentissimas, ut humani generis aerumnarum
memores et peregrinationis istius vitae in qua dies paucos et malos
terimus, novis suis eleemosynis, per manus nostras, familiam
humanam dotare dignentur. Atque illud insuper supplices rogamus, ne
humana divinis officiant, neve ex reseratione viarum sensus et
accensione majore luminis naturalis aliquid incredulitatis et noctis
animis nostris erga divina mysteria oboriatur: sed potius, ut ab
intellectu puro, a phantasiis et vanitate repurgato et divinis oraculis
nihilominus subdito et prorsus dedititio, fidei dentur quae fidei sunt.
Postremo, ut scientiae veneno a serpente infuso, quo animus humanus
tumet et inflatur, deposito, nec altum sapiamus nec ultra sobrium, sed
veritatem in charitate colamus.

Peractis autem votis, ad homines conversi, quaedam et salutaria
monemus et aequa postulamus. Monemus primum (quod etiam
precati sumus) ut homines sensum in officio, quoad divina, contineant.
Sensus enim (instar solis) globi terrestris faciem aperit, coelestis claudit
et obsignat. Rursus, ne hujusce mali fuga in contrarium peccent; quod
certe fiet, si naturae inquisitionem ulla ex parte veluti interdicto
separatam putant. Neque enim pura illa et immaculata scientia
naturalis, per quam Adam nomina ex proprietate rebus imposuit,
principium aut occasionem lapsui dedit. Sed ambitiosa illa, et
imperativa scientiae moralis, de bono et malo dijudicantis, cupiditas,
ad hoc ut Homo a Deo deficeret et sibi ipsi leges daret, ea demum ratio
atque modus tentationis fuit. De scientiis autem quae naturam
contemplantur sanctus ille philosophus pronuntiat, Gloriam Dei esse
celare rem; gloriam regis autem rem invenire: non aliter ac si divina
natura innocenti et benevolo purorum ludo delectaretur, qui ideo se
abscondunt ut inveniantur; atque animam humanam sibi collusorem
in hoc ludo pro sua in homines indulgentia et bonitate cooptaverit.
Postremo omnes in universum monitos volumus, ut scientiae veros
fines cogitent; nec eam aut animi causa petant, aut ad contentionem,
aut ut alios despiciant, aut ad commodum, aut ad famam, aut ad
potentiam, aut hujusmodi inferiora; sed ad meritum et usus vitae;

13



eamque in charitate perficiant et regant. Ex appetitu enim potentiae
angeli lapsi sunt; ex appetitu scientiae, homines; sed charitatis non est
excessus; neque angelus aut homo per eam unquam in periculum
venit.

Postulata autem nostra quae afferimus talia sunt. De nobis ipsis
silemus: de re autem quae agitur petimus, ut homines eam non
opinionem sed opus esse cogitent; ac pro certo habeant, non sectae
nos alicujus aut placiti, sed utilitatis et amplitudinis humanae
fundamenta moliri. Deinde ut suis commodis aequi, exutis opinionum
zelis et praejudiciis, in commune consulant; ac ab erroribus viarum
atque impedimentis, nostris praesidiis et auxiliis, liberati et muniti,
laborum qui restant et ipsi in partem veniant. Praeterea, ut bene
sperent; neque Instaurationem nostram, ut quiddam infinitum et ultra
mortale, fingant et animo concipiant; quum revera sit infiniti erroris
finis et terminus legitimus; mortalitatis autem et humanitatis non sit
immemor; quum rem non intra unius aetatis curriculum omnino perfici
posse confidat, sed successioni destinet; denique scientias, non per
arrogantiam in humani ingenii cellulis, sed submisse in mundo majore
quaerat. Vasta vero ut plurimum solent esse, quae inania: solida
contrahuntur maxime, et in parvo sita sunt. Postremo etiam petendum
videtur (ne forte quis rei ipsius periculo nobis iniquus esse velit) ut
videant homines, quatenus ex eo quod nobis asserere necesse sit (si
modo nobis ipsi constare velimus) de his nostris opinandi aut
sententiam ferendi sibi jus permissum putent: quum nos omnem istam
rationem humanam praematuram, anticipantem, et a rebus temere et
citius quam oportuit abstractam, (quatenus ad inquisitionem naturae)
ut rem variam et perturbatam et male extructam rejiciamus. Neque
postulandum est ut ejus judicio stetur, quae ipsa in judicium vocatur.



Distributio Operis

DISTRIBUTIO OPERIS.

Ejus constituuntur Partes sex.

Prima; Partitiones Scientiarum.
Secunda; Novum Organum, sive Indicia de Interpretatione Naturae.
Tertia; Phaenomena Universi, sive Historia Naturalis et

Experimentalis ad condendam Philosophiam.
Quarta; Scala Intellectus.
Quinta; Prodromi, sive Anticipationes Philosophiae Secundae.
Sexta; Philosophia Secunda, sive Scientia Activa.

Singularum Argumenta.
Pars autem instituti nostri est, ut omnia, quantum fieri potest aperte
et perspicue proponantur. Nuditas enim animi, ut olim corporis,
innocentiae et simplicitatis comes est. Pateat itaque primo ordo operis
atque ratio ejus. Partes operis a nobis constituuntur sex.

Prima pars exhibet scientiae ejus sive doctrinae in cujus possessione
humanum genus hactenus versatur, Summam, sive descriptionem
universalem. Visum enim est nobis etiam in iis quae recepta sunt
nonnullam facere moram: eo nimirum consilio, ut facilius et veteribus
perfectio et novis aditus detur. Pari enim fere studio ferimur et ad
vetera excolenda et ad ulteriora assequenda. Pertinet etiam hoc ad
faciendam fidem: juxta illud, Non accipit indoctus verba scientiae, nisi
prius ea dixeris quae versantur in corde ejus. Itaque scientiarum atque
artium receptarum oras legere, necnon utilia quaedam in illas
importare, tanquam in transitu, non negligemus.

Partitiones tamen Scientiarum adhibemus eas, quae non tantum jam
inventa et nota, sed hactenus omissa et debita, complectantur. Etenim

15



inveniuntur in globo intellectuali, quemadmodum in terrestri, et culta
pariter et deserta. Itaque nil mirum videri debet, si a divisionibus
usitatis quandoque recedamus. Adjectio enim, dum totum variat,
etiam partes earumque sectiones necessario variat: receptae autem
divisiones receptae summae scientiarum, qualis nunc est, tantum
competunt.

Circa ea vero quae ceu omissa notabimus, ita nos geremus, ut non
leves tantum titulos et argumenta concisa eorum quae desiderantur
proponamus. Nam siquid inter omissa retulerimus (modo sit dignioris
subjecti) cujus ratio paulo videatur obscurior adeo ut merito suspicari
possimus homines non facile intellecturos quid nobis velimus aut quale
sitillud opus quod animo et cogitatione complectimur, perpetuo nobis
curae erit aut praecepta hujusmodi operis conficiendi aut etiam
partem operis ipsius jam a nobis confectam ad exemplum totius
subjungere; ut in singulis aut opera aut consilio juvemus. Etenim etiam
as nostram existimationem, non solum aliorum utilitatem, pertinere
putavimus, ne quis arbitretur levem aliquam de istiusmodi rebus
notionem mentem nostram perstrinxisse, atque esse illa quae
desideramus ac prensamus tanquam votis similia. Ea vero talia sunt,
qguorum et penes homines (nisi sibi ipsi desint) potestas plane sit, et
nos apud nosmet rationem quandam certam et explicatam habeamus.
Neque enim regiones metiri animo, ut augures, auspiciorum cause: sed
intrare, ut duces, promerendi studio, suscepimus.

Atque haec prima operis pars est.
Porro praetervecti artes veteres, intellectum humanum ad
trajiciendum instruemus. Destinatur itaque parti secundae, doctrina
de meliore et perfectiore usu rationis in rerum inquisitione, et de
auxiliis veris intellectus: ut per hoc (quantum conditio humanitatis ac
mortalitatis patitur) exaltetur intellectus, et facultate amplificetur ad
naturae ardua et obscura superanda. Atque est ea quam adducimus
ars (quam Interpretationem Naturae appellare consuevimus) ex
genere logicae; licet plurimum, atque adeo immensum quiddam,
intersit. Nam et ipsa illa logica vulgaris auxilia et praesidia intellectui
moliri ac parare profitetur: et in hoc uno consentiunt. Differt autem



plane a wvulgari rebus praecipue tribus: viz. ipso fine, ordine
demonstrandi, et inquirendi initiis.

Nam huic nostrae scientiae finis proponitur, ut inveniantur non
argumenta sed artes, nec principiis consentanea sed ipsa principia, nec
rationes probabiles sed designationes et indicationes Operum. ltaque
ex intentione diversa diversus sequitur effectus. lllic enim adversarius
disputatione vincitur et constringitur; hic natura, opere.

Atque cum hujusmodi fine conveniunt demonstrationum ipsarum
natura et ordo. In logica enim vulgari opera fere universa circa
Syllogismum consumitur. De Inductione vero Dialectici vix serio
cogitasse videntur; levi mentione eam transmittentes, et ad disputandi
formulas properantes. At nos demonstrationem per syllogismum
rejicimus, quod confusius agat, et naturam emittat e manibus. Tametsi
enim nemini dubium esse possit quin, quae in medio termino
conveniunt, ea et inter se conveniant (quod est mathematicae
cujusdam certitudinis): nihilominus hoc subest fraudis, quod
syllogismus ex propositionibus constet, propositiones ex verbis, verba
autem notionum tesserae et signha sint. Itaque si notiones ipsae mentis
(quae verborum quasi anima sunt, et totius hujusmodi structurae ac
fabricae basis) male ac temere a rebus abstractae, et vagae, nec satis
definitae et circumscriptae, denique multis modis vitiosae fuerint,
omnia ruunt. Rejicimus igitur syllogismum; neque id solum quoad
principia (ad quae nec illi eam adhibent) sed etiam quoad
propositiones medias, quas educit sane atque parturit utcunque
syllogismus, sed operum steriles et a practica remotas et plane quoad
partem activam scientiarum incompetentes. Quamvis igitur
relinquamus syllogismo et hujusmodi demonstrationibus famosis ac
jactatis jurisdictionem in artes populares et opinabiles (nil enim in hac
parte movemus), tamen ad naturam rerum Inductione per omnia, et
tam ad minores propositiones quam ad majores, utimur. Inductionem
enim censemus eam esse demonstrandi formam, quae sensum tuetur
et naturam premit et operibus imminet ac fere immiscetur.

Itaque ordo quoque demonstrandi plane invertitur. Adhuc enim res ita
geri consuevit; ut a sensu et particularibus primo loco ad maxime

17



generalia advoletur, tanquam ad polos fixos circa quos disputationes
vertantur; ab illis caetera per media deriventur: via certe
compendiaria, sed praecipiti, et ad naturam impervia, ad disputationes
vero proclivi et accommodata. At secundum nos, axiomata continenter
et gradatim excitantur, ut nonnisi postremo loco ad generalissima
veniatur: ea vero generalissima evadunt non notionalia, sed bene
terminata, et talia quae natura ut revera sibi notiora agnoscat,
guaeque rebus haereant in medullis.

At in forma ipsa quoque inductionis, et judicio quod per eam fit, opus
longe maximum movemus. Ea enim de qua dialectici loquuntur, quae
procedit per enumerationem simplicem, puerile quiddam est, et
precario concludit, et periculo ab instantia contradictoria exponitur, et
consueta tantum intuetur, nec exitum reperit.

Atqui opus est ad scientias inductionis forma tali, quae experientiam
solvat et separet, et per exclusiones ac rejectiones debitas necessario
concludat. Quod si judicium illud vulgatum dialecticorum tam
operosum fuerit, et tanta ingenia exercuerit; quanto magis
laborandum est in hoc altero, quod non tantum ex mentis
penetralibus, sed etiam ex naturae visceribus extrahitur?

Neque tamen hic finis. Nam fundamenta quoque scientiarum fortius
deprimimus et solidamus, atque initia inquirendi altius sumimus, quam
adhuc homines fecerunt: ea subjiciendo examini, quae logica vulgaris
tanquam fide aliena recipit. Etenim dialectici principia scientiarum a
scientiis singulis tanquam mutuo sumunt: rursus, notiones mentis
primas venerantur: postremo, informationibus immediatis sensus
bene dispositi acquiescunt. At nos logicam veram singulas scientiarum
provincias majore cum imperio quam penes ipsarum principia sit
debere ingredi decrevimus, atque illa ipsa principia putativa ad
rationes reddendas compellere quousque plane constent. Quod vero
attinet ad notiones primas intellectus; nihil est eroum quae intellectus
sibi permissus congessit, quin nobis pro suspecto sit, nec ullo modo
ratum, nisi novo judicio se stiterit et secundum illud pronuntiatum
fuerit. Quinetiam sensus ipsius informationes multis modis excutimus.



Sensus enim fallunt utique, sed et errores suos indicant: verum errores
praesto, indicia eorum longe petita sunt.

Duplex autem est sensus culpa: aut enim destituit nos aut decipit. Nam
primo, plurimae sunt res quae sensum etiam recte dispositum nec ullo
modo impeditum effugiunt; aut subtilitate totius corporis, aut partium
minutiis, aut loci distantia, aut tarditate atque etiam velocitate motus,
aut familiaritate objecti, aut alias ob causas. Neque rursus, ubi sensus
rem tenet, prehensiones ejus admodum firmae sunt. Nam
testimonium et informatio sensus semper est ex analogia hominis, non
ex analogia universi: atque magno prorsus errore asseritur, sensum
esse mensuram rerum.

Itague ut his occurratur, nos multo et fido ministerio auxilia sensui
undique conquisivimus et contraximus, ut destitutionibus
substitutiones, variationibus rectificationes suppeditentur. Neque id
molimur  tam  instrumentis quam  experimentis.  Etenim
experimentorum longe major est subtilitas quam sensus ipsius, licet
instrumentis exquisitis adjuti; (de iis loquimur experimentis, quae ad
intentionem ejus quod quaeritur perite et secundum artem excogitata
et apposita sunt). Itaque perceptioni sensus immediatae ac propriae
non multum tribuimus: sed eo rem deducimus, ut sensus tantum de
experimento, experimentum de re judicet. Quare existimamus nos
sensus (@ quo omnia in naturalibus petenda sunt, nisi forte libeat
insanire) antistites religiosos, et oraculorum ejus non imperitos
interpretes, nos praestitisse: ut alii professione quadam, nos re ipsa,
sensum tueri ac colere videamus. Atque hujusmodi sunt ea quae ad
lumen ipsum naturae ejusque accensionem et immissionem paramus:
guae per se sufficere possent, si intellectus humanus aequus et instar
tabulae abrasae esset. Sed cum mentes hominum miris modis adeo
obsessae sint ut ad veros rerum radios excipiendos sincera et polita
area prorsus desit, necessitas quaedam incumbit ut etiam huic rei
remedium quaerendum esse putemus.

Idola autem a quibus occupatur mens, vel Adscititia sunt vel Innata.

Adscititia vero immigrarunt in mentes hominum, vel ex philosophorum
placitis et sectis vel ex perversis legibus demonstrationum. At Innata

19



inhaerent naturae ipsius intellectus, qui ad errorem longe proclivior
esse deprehenditur guam sensus. Utcunque enim homines sibi
placeant et in admirationem mentis humanae ac fere adorationem
ruant, illud certissimum est: sicut speculum inaequale rerum radios ex
figura et sectione propria immutat, ita et mentem, cum a rebus per
sensum patitur, in notionibus suis expediendis et comminiscendis haud
optima fide rerum naturae suam naturam inserere et immiscere.

Atque priorailla duo Idolorum genera aegre, postrema vero haec nullo
modo, evelli possunt. Id tantum relinquitur, ut indicentur, atque ut vis
ista mentis insidiatrix notetur et convincatur; ne forte a destructione
veterum novi subinde errorum surculi ex ipsa mala complexione
mentis pullulent, eoque res recidat, ut errores non extinguantur se
permutentur; verum e contra ut illud tandem in aeternum ratum et
fixum sit, intellectum nisi per inductionem ejusque formam legitimam
judicare non posse. Itaque doctrina ista de expurgatione intellectus ut
ipse ad veritatem habilis sit, tribus redargutionibus absolvitur:
redargutione philosophiarum, redargutione demonstrationum, et
redargutione rationis humanae nativae. His vero explicatis, ac
postquam demum patuerit quid rerum natura, quid mentis natura
ferat, existimamus nos thalamum Mentis et Universi, pronuba divina
bonitate, stravisse et ornasse. Epithalamii autem votum sit, ut ex eo
connubio auxilia humana et stirps inventorum quae necessitates ac
miserias hominum aliqua ex parte doment et subigant, suscipiatur.
Haec vero est operis pars secunda.

At vias non solum monstrare et munire, sed inire quoque consilium est.
ltaque tertia pars operis complectitur Phaenomena Universi; hoc est,
omnigenam experientiam, atque historiam naturalem ejus generis
quae possit esse ad condendam philosophiam fundamentalis. Neque
enim excellens aliqua demonstrandi via sive naturam interpretandi
forma, ut mentem ab errore et lapsu defendere ac sustinere, ita ei
materiam ad sciendum praebere et subministrare possit. Verum iis
guibus non conjicere et hariolari, sed invenire et scire propositum est,
quigue non simiolas et fabulas mundorum comminisci, sed hujus ipsius
veri mundi naturam introspicere et velut dissecare in animo habent,
omnia a rebus ipsis petenda sunt. Neque huic labori et inquisitioni ac



mundanae perambulationi, ulla ingenii aut meditationis aut
argumentationis substitutio aut compensatio sufficere potest; non si
omnia omnium ingenia coierint. Itaque aut hoc prorsus habendum, aut
negotium in perpetuum deserendum. Ad hunc vero usque diem ita
cum hominibus actum est, ut minime mirum sit si natura sui copiam
non faciat.

Nam primo, sensus ipsius informatio, et deserens et fallens: observatio,
indiligens et inaequalis et tanquam fortuita; traditio, vana et ex
rumore; practica, operi intenta et servilis; vis experimentalis, caeca,
stupida, vaga, et praerupta; denique historia naturalis, levis et inops,
vitiosissimam materiam intellectui ad philosophiam et scientias
congesserunt.

Deinde, praepostera argumentandi subtilitas et ventilatio serum rebus
plane desperatis tentatur remedium, nec negotium ullo modo restituit
aut errores separat. Itaque nulla spes majoris augmenti ac progressus
sita est, nisi in restauratione quadam scientiarum.

Hujus autem exordia omnino a naturali historia sumenda sunt, eaque
ipsa novi cujusdam generis et apparatus. Frustra enim fuerit speculum
expolire, si desint imagines; et plane materia idonea praeparanda est
intellectui, non solum praesidia fida comparanda. Differt vero rursus
historia nostra (quemadmodum logica nostra) ab ea quae habetur,
multis rebus: fine sive officio, ipsa mole et congerie, dein subtilitate,
etiam delectu et constitutione in ordine ad ea quae sequuntur.

Primo enim eam proponimus historiam naturalem, quae non tam aut
rerum varietate delectet aut praesenti experimentorum fructu juvet,
guam lucem inventioni causarum affundat, et philosophiae
enutricandae primam mammam praebeat. Licet enim opera atque
activam scientiarum partem praecipue sequamur, tamen messis
tempus expectamus, nec muscum et segetem herbidam demetere
conamur. Satis enim scimus, axiomata recte inventa tota agmina
operum secum trahere, atque opera non sparsim sed confertim
exhibere. Intempestivum autem illum et puerilem affectum, ut pignora
aligua novorum operum propere captentur, prorsus damnamus et

21



amovemus, ceu pomum Atalantae quod cursum retardat. Atque
Historiae nostrae Naturalis officium tale est.

Quoad congeriem vero, conficimus historiam non solum naturae
liberae ac solutae (cum scilicet illa sponte fluit et opus suum peragit),
qgualis est historia coelestium, meteororum, terrae et maris,
mineralium, plantarum, animalium; sed multo magnis naturae
constrictae et vexatae; nempe, cum per artem et ministerium
humanum de statu suo detruditur, atque premitur et fingitur. ltaque
omnia artium mechanicarum, omnia operativae partis liberalium,
omnia practicarum complurium quae in artem propriam non
coaluerunt, experimenta (quantum inquirere licuit et quantum ad
finem nostrum faciunt) perscribimus. Quin etiam (ut quod res est
eloguamur) fastum hominum et speciosa nil morati, multo plus et
operae et praesidii in hac parte quam in illa altera ponimus;
quandoquidem natura rerum magis se prodit per vexationes artis
quam in libertate propria.

Neque Corporum tantum historiam exhibemus; sed diligentiae insuper
nostrae esse putavimus, etiam Virtutum ipsarum (illarum dicimus quae
tanquam cardinales in natura censeri possint, et in quibus naturae
primordia plane constituuntur, utpote materiae primis passionibus ac
desideriis, viz. Denso, Raro, Calido, Frigido, Consistenti, Fluido, Gravi,
Levi, aliisque haud paucis) historiam seorsum comparare.

Enimvero ut de subtilitate dicamus, plane conquirimus genus
experimentorum longe subtilius et simplicius quam sunt ea quae
occurrunt. Complura enim a tenebris educimus et eruimus, quae nulli
in mentem venisset investigare, nisi qui certo et constanti tramite ad
inventionem causarum pergeret; cum in se nullius magnopere sint
usus; ut liquido appareat, ea non propter se quaesita esse; sed ita
prorsus se habeant illa ad res et opera quemadmodum literae
alphabeti se habeant ad orationem et verba; quae licet per se inutiles
eaedem tamen omnis sermonis elementa sunt.

In delectu autem narrationum et experimentorum melius hominibus
cavisse nos arbitramur, quam qui adhuc in historia naturali versati sunt.



Nam omnia fide oculata aut saltem perspecta, et summa quadam cum
severitate, recipimus; ita ut nil referatur auctum miraculi causa, sed
guae narramus a fabulis et vanitate casta et intemerata sint. Quinetiam
et recepta quaeque ac jactata mendacia (quae mirabili quodam
neglectu per saecula multa obtinuerunt et inveterata sunt) nominatim
proscribimus et notamus; ne scientiis amplius molesta sint. Quod enim
prudenter animadvertit quidam, fabulas et superstitiones et nugas
guas nutriculae pueris instillant, mentes eorum etiam serio depravare:
ita eadem nos movit ratio ut solliciti atque etiam anxii simus ne ab
initio, cum veluti infantiam philosophiae sub historia naturali
tractemus et curemus, illa alicui vanitati assuescat. At in omni
experimento novo et paulo subtiliore, licet (ut nobis videtur) certo ac
probato, modum tamen experimenti quo usi sumus aperte
subjungimus; ut, postquam patefactum sit quomodo singula nobis
constiterint, videant homines quid erroris subesse et adhaerere possit,
atque ad probationes magis fidas et magis exquistas (si quae sint)
expergiscantur: denique ubique monita et scrupulos et cautiones
aspergimus, religione quadam et tanquam exorcismo omnia
phantasmata ejicientes ac cohibentes.

Postremo, cum nobis exploratum sit quantopere experientia et historia
aciem mentis humanae disgreget, et quam difficile sit (praesertim
animis vel teneris vel praeoccupatis) a principio cum natura
consuescere, adjungimus saepius observationes nostras, tangquam
primas quasdam conversiones et inclinationes ac veluti aspectus
historiae ad philosophiam; ut et pignoris loco hominibus sint eos in
historiae fluctibus perpetuo non detentos iri, utque cum ad opus
intellectus deveniatur omnia sint magis in procinctu. Atque per
hujusmodi (qualem describimus) Historiam Naturalem, aditum
quendam fieri posse ad naturam tutum et commodum, atque
materiam intellectui praeberi probam et praeparatam, censemus.

Postquam vero et intellectum fidissimis auxiliis se praesidiis
stipavimus, et justum divinorum operum exercitum severissimo
delectu comparavimus; nil amplius superesse videtur, nisi ut
philosophiam ipsam aggrediamur. Attamen in re tam ardua et

23



suspensa, sunt quaedam quae necessario videntur interponenda;
partim docendi gratia, partim in usum praesentem.

Horum primum est, ut exempla proponantur inquirendi et inveniendi
secundum nostram rationem ac viam, in aliquibus subjectis
repraesentata: sumendo ea potissimum subjecta quae et inter ea quae
quaeruntur sunt nobilissima et inter se maxime diversa; ut in
unoquoque genere exemplum non desit. Neque de iis exemplis
loguimur quae singulis praeceptis ac regulis illustrandi gratia
adjiciuntur (hoc enim in secunda parte operis abunde praestitimus);
sed plane typos intelligimus et plasmata, quae universum mentis
processum atque inveniendi continuatam fabricam et ordinem, in
certis subjectis, iisque variis et insignibus, tanquam sub oculos ponant.
Etenim nobis in mentem venit, in mathematicis, astante machina,
sequi demonstrationem facilem et perspicuam; contra absque hac
commoditate, omnia videri involuta et, quam revera sunt, subtiliora.
Itague hujusmodi exemplis quartam partem nostri operis attribuimus:
guae revera nil aliud est, quam secundae partis applicatio particularis
et explicata.

At quinta pars ad tempus tantum, donec reliqua perficiantur,
adhibetur; et tanquam foenus redditur, usque dum sors haberi possit.
Neque enim finem nostrum ita petimus occaecati, ut quae occurrunt
in via utilia negligamus. Quamobrem quintam partem operis ex iis
conficimus quae a nobis aut inventa aut probata aut addita sunt; neque
id tamen ex rationibus atque praescriptis interpretandi, sed ex eodem
intellectus usu quem alii in inquirendo et inveniendo adhibere
consueverunt. Etenim cum, ex perpetua nostra cum natura
consuetudine, majora de meditationibus nostris quam pro ingenii
viribus speramus; tum poterunt ista veluti tabernaculorum in via
positorum vice fungi, ut mens ad certiora contendens in iis paulisper
acquiescat. Attamen testamur interim, nos illis ipsis, quod ex vera
interpretandi forma non sint inventa aut probata, teneri minime velle.
Istam vero judicii suspensionem non est quod exhorreat quispiam, in
doctrina quae non simpliciter nil sciri posse, sed nil nisi certo ordine et
certa via sciri posse, asserit; atque interea tamen certos certitudinis
gradus ad usum et levamen constituit, donec mens in causarum



explicatione consistat. Neque enim illae ipsae scholae philosophorum
qui Acatalepsiam simpliciter tenuerunt inferiores fuere istis quae
pronuntiandi licentiam usurparunt. lllae tamen sensui et intellectui
auxilia non paraverunt, quod nos fecimus, sed fidem et authoritatem
plane sustulerunt; quod longe alia res est, et fere opposita.

Sexta tandem pars operis nostri (cui reliquae inserviunt ac ministrant)
eam demum recludit et proponit philosophiam, quae ex hujusmodi
(qualem ante docuimus et paravimus) inquisitione legitima et casta et
severa educitur et constituitur. Hanc vero postremam partem perficere
et ad exitum perducere, res est et supra vires et ultra spes nostras
collocata. Nos ei initia (ut speramus) non contemnenda, exitum generis
humani fortuna dabit, qualem forte homines in hoc rerum et
animorum statu haud facile animo capere aut metiri queant. Neque
enim agitur solum foelicitas contemplativa, sed vere res humanae et
fortunae, atque omnis operum potentia. Homo enim naturae minister
et interpres tantum facit et intelligit, quantum de naturae ordine,
opere vel mente, observaverit: nec amplius scit, aut potest. Neque
enim ullae vires causarum catenam solvere aut perfringere possint;
neque natura aliter quam parendo vincitur. Itaque intentiones geminae
illae, humanae scilicet Scientiae et Potentiae, vere in idem coincidunt;
et frustratio operum maxime fit ex ignoratione causarum.

Atque in eo sunt omnia, siquis oculos mentis a rebus ipsis nunquam
dejiciens, earum imagines plane ut sunt excipiat. Neque enim hoc
siverit Deus, ut phantasiae nostrae somnium pro exemplari mundi
edamus: sed potius benigne faveat, ut apocalypsim ac veram visionem
vestigiorum et sigillorum creatoris super creaturas scribamus.

Itaque Tu Pater, qui lucem visibilem primitias creaturae dedisti, et
lucem intellectualem ad fastigium operum tuorum in faciem hominis
inspirasti; opus hoc, quod a tua bonitate profectum tuam gloriam
repetit, tuere et rege. Tu postquam conversus es ad spectandum opera
guae fecerunt manus tuae, vidisti quod omnia essent bona valde; et
requievisti. At homo conversus ad opera quae fecerunt manus suae,
vidit quod omnia essent vanitas et vexatio spiritus; nec ullo modo
requievit. Quare si in operibus tuis sudabimus, facies nos visionis tuae

25



et sabbati tui participes. Supplices petimus, ut haec mens nobis
constet; utque novis eleemosynis, per manus nostras et aliorum quibus
eandem mentem largieris, familiam humanam dotatam velis.



Notitia de Partibus Operis

Deest pars prima
Instaurationis,
quae complectitur partitiones scientiarum.
Illae tamen ex secundo libro de
Progressibus Faciendis in Doctrina
divina et humana,
nonnulla ex parte, peti possunt.

Sequitur secunda pars
Instaurationis,
guae artem ipsam
interpretandi naturam, et verioris adopcrationis
intellectus exhibet: neque eam ipsam
tamen in corpore tractatiis justi,
sed tantum digestam per
summas, in aphorismos.

27






Pars Secunda Operis

PARS SECUNDA OPERIS.
QUAE DICITUR
NOVUM ORGANUM
SIVE INDICIA VERA
DE INTERPRETATIONE NATURAE

PRAEFATIO

Qui de natura, tanqguam de re explorata, pronuntiare ausi sunt, sive hoc
ex animi fiducia fecerint sive ambitiose et more professorio, maximis
illi philosophiam et scientias detrimentis affecere. Ut enim ad fidem
faciendam validi, ita etiam ad inquisitionem extinguendam et
abrumpendam efficaces fuerunt. Neque virtute propria tantum
profuerunt, quantum in hoc nocuerunt, quod aliorum virtutem
corruperint et perdiderint. Qui autem contrariam huic viam ingressi
sunt atque nihil prorsus sciri posse asseruerunt, sive ex sophistarum
veterum odio sive ex animi fluctuatione aut etiam ex quadam
doctrinae copia in hanc opinionem delapsi sint, certe non
contemnendas ejus rationes adduxerunt; veruntamen nec a veris initiis
sententiam suam derivarunt, et, studio quodam atque affectatione
provecti, prorsus modum excesserunt. At antiquiores ex Graecis
(quorum scripta perierunt) inter pronuntiandi jactantiam et
Acatalepsiae desperationem prudentius se sustinuerunt: atque de
inquisitionis difficultate et rerum obscuritate saepius querimonias et
indignationes miscentes, et veluti fraenum mordentes, tamen
propositum urgere atque naturae se immiscere non destiterunt;
consentaneum (ut videtur) existimantes, hoc ipsum (videlicet utrum
aliquid sciri possit) non disputare, sed experiri. Et tamen illi ipsi, impetu
tantum intellectus usi, regulam non adhibuerunt, sed omnia in acri
meditatione et mentis volutatione et agitatione perpetua posuerunt.

29



Nostra autem ratio, ut opere ardua, ita dictu facilis est. Ea enim est, ut
certitudinis gradus constituamus, sensum per reductionem quandam
tueamur, sed mentis opus quod sensum subsequitur plerunque
rejiciamus; novam autem et certam viam, ab ipsis sensuum
perceptionibus, menti aperiamus et muniamus. Atque hoc proculdubio
viderunt et illi qui tantas dialecticae partes tribuerunt. Ex quo liquet,
illos intellectui adminicula quaesivisse, mentis autem processum
nativum et sponte moventem, suspectum habuisse. Sed serum plane
rebus perditis hoc adhibetur remedium; postquam mens ex quotidiana
vitae consuetudine, et auditionibus et doctrinis inquinatis occupata, et
vanissimis idolis obsessa fuerit. Itaque ars illa dialecticae, sero (ut
diximus) cavens, neque rem ullo modo restituens, ad errores potius
figendos quam ad veritatem aperiendam valuit. Restat unica salus ac
sanitas, ut opus mentis universum de integro resumatur; ac mens, jam
ab ipso principio, nullo modo sibi permittatur, sed perpetuo regatur; ac
res veluti per machinas conficiatur. Sane si homines opera mechanica
nudis manibus, absque instrumentorum vi et ope, aggressi essent,
guemadmodum opera intellectualia nudis fere mentis viribus tractare
non dubitarunt, parvae admodum fuissent res quas movere et vincere
potuissent, licet operas enixas atque etiam conjunctas praestitissent.
Atque si paulisper morari, atque in hoc ipsum exemplum, veluti in
speculum, intueri velimus; exquiramus (si placet) si forte obeliscus
aliquis magnitudine insignis ad triumphi vel hujusmodi magnificentiae
decus transferendus esset, atque id homines nudis manibus
aggrederentur, annon hoc magnae cujusdam esse dementiae
spectator quispiam rei sobrius fateretur? Quod si numerum augerent
operariorum, atque hoc modo se valere posse confiderent, annon
tanto magis? Sin autem delectum quendam adhibere vellent, atque
imbecilliores separare, et robustis tantum et vigentibus uti, atque hinc
saltem se voti compotes fore sperarent, annon adhuc eos impensius
delirare diceret? Quin etiam si hoc ipso non contenti, artem tandem
athleticam consulere statuerent, ac omnes deinceps manibus et
lacertis et nervis ex arte bene unctis et medicatis adesse juberent,
annon prorsus eos dare operam ut cum ratione quadam et prudentia
insanirent, clamaret? Atque homines tamen simili malesano impetu et
conspiratione inutili feruntur in intellectualibus; dum ab ingeniorum
vel multitudine et consensu vel excellentia et acumine magna sperant,



aut etiam dialectica (quae quaedam athletica censeri possit) mentis
nervos roborant; sed interim, licet tanto studio et conatu, (si quis vere
judicaverit) intellectum nudum applicare non  desinunt.
Manifestissimum autem est, in omni opere magno, quod manus
hominis praestat, sine instrumentis et machinis, vires nec singulorum
intendi nec omnium coire posse.

ltaque ex his quae diximus praemissis, statuimus duas esse res de
quibus homines plane monitos volumus, ne forte illae eos fugiant aut
praetereant. Quarum prima hujusmodi est; fieri fato quodam (ut
existimamus) bono, ad extinguendas et depellendas contradictiones et
tumores animorum, ut et veteribus honor et reverentia intacta et
imminuta maneant, et nos destinata perficere et tamen modestiae
nostrae fructum percipere possimus. Nam nos, si profiteamur nos
meliora afferre quam antiqui, eandem quam illi viam ingressi, nulla
verborum arte efficere possimus, quin inducatur quaedam ingenii vel
excellentiae vel facultatis comparatio sive contentio; non ea quidem
illicita aut nova; -- quidni enim possimus pro jure nostro (neque eo ipso
alio, guam omnium) si quid apud eos non recte inventum aut positum
sit, reprehendere aut notare? -- sed tamen utcunque justa aut
permissa, nihilominus impar fortasse fuisset ea ipsa contentio, ob
virium nostrarum modum. Verum quum per nos illud agatur, ut alia
omnino via intellectui aperiatur illis intentata et incognita, commutata
jam ratio est; cessant studium et partes; nosque indicis tantummodo
personam sustinemus, quod mediocris certe est authoritatis, et
fortunae cujusdam potius quam facultatis et excellentiae. Atque haec
moniti species ad personas pertinet; altera ad res ipsas.

Nos siquidem de deturbanda ea quae nunc floret philosophia, aut si
quae alia sit aut erit hac emendatior aut auctior, minime laboramus.
Neque enim officimus, quin philosophia ista recepta, et aliae id genus,
disputationes alant, sermones ornent, ad professoria munera et vitae
civilis compendia adhibeantur et valeant. Quin etiam aperte
significamus et declaramus, eam quam nos adducimus philosophiam
ad istas res admodum utilem non futuram. Non praesto est, neque in
transitu capitur, neque ex praenotionibus intellectui blanditur, neque
ad vulgi captum nisi per utilitatem et effecta descendet.

31



Sint itaque (quod foelix faustumque sit utrique parti) duae
doctrinarum emanationes, ac duae dispensationes; duae similiter
contemplantium sive philosophantium tribus ac veluti cognationes;
atque illae neutiquam inter se inimicae aut alienae, sed foederatae et
mutuis auxiliis devinctae: sit denique alia scientias colendi, alia
inveniendi ratio. Atque quibus prima potior et acceptior est, ob
festinationem, vel vitae civilis rationes, vel quod illam alteram ob
mentis infirmitatem capere et complecti non possint (id quod longe
plurimis accidere necesse est), optamus ut iis foeliciter et ex voto
succedat quod agunt, atque ut quod sequuntur teneant. Quod si cui
mortalium cordi et curae sit, non tantum inventis haerere atque iis uti,
sed ad ulteriora penetrate; atque non disputando adversarium, sed
opere naturam vincere; denique, non belle et probabiliter opinari, sed
certo et ostensive scire; tales, tanquam veri scientiarum filii, nobis (si
videbitur) se adjungant; ut omissis naturae atriis, quae infiniti
contriverunt, aditus aliquando ad interiora patefiat. Atque ut melius
intelligamur, utque illud ipsum quod volumus ex nominibus impositis
magis familiariter occurrat, altera ratio sive via Anticipatio Mentis,
altera Interpretatio Naturae, a nobis appellari consuevit.

Est etiam quod petendum videtur. Nos certe cogitationem suscepimus
et curam adhibuimus, ut quae a nobis proponentur non tantum vera
essent, sed etiam ad animos hominum (licet miris modis occupatos et
interclusos) non incommode aut aspere accederent. Veruntamen
aequum est, ut ab hominibus impetremus (in tanta praesertim
doctrinarum et scientiarum restauratione) ut qui de hisce nostris
aliquid, sive ex sensu proprio, sive ex authoritatum turba, sive ex
demonstrationum formis (quae nunc tanquam leges quaedam
judicialis invaluerunt), statuere aut existimare velit, ne id in transitu et
velut aliud agendo facere se posse speret; sed ut rem pernoscat;
nostram, quam describimus et munimus, viam ipse paullatim tentet;
subtilitati rerum quae in experientia signata est assuescat; pravos
denique atque alte haerentes mentis habitus tempestiva et quasi
legitima mora corrigat; atque tum demum (si placuerit) postquam in
potestate sua esse coeperit, judicio suo utatur.



Notitia de Aphorismis

PARTIS SECUNDAE
SUMMA,
DIGESTA

IN
APHORISMOS.

33






Novum Organum - Liber Primus

NOVUM ORGANUM
LIBER PRIMUS

APHORISMI
DE INTERPRETATIONE NATURAE
ET REGNO HOMINIS.

Aphorismus.

I-1.
Homo, naturae minister et interpres, tantum facit et intelligit quantum

de naturae ordine re vel mente observaverit: nec amplius scit, aut
potest.

Nec manus nuda, nec intellectus sibi permissus, multum valet;
instrumentis et auxiliis res perficitur; quibus opus est, non minus ad
intellectum, quam ad manum. Atque ut instrumenta manus motum
aut cient aut regunt; ita et instrumenta mentis intellectui aut
suggerunt aut cavent.

Scientia et potentia humana in idem coincident, quia ignoratio causae
destituit effectum. Natura enim non nisi parendo vincitur: et quod in
contemplatione instar causae est, id in operatione instar regulae est.

35



I-1V.

Ad opera nil aliud potest homo, quam ut corpora naturalia admoveat
et amoveat: reliqua natura intus transigit.

Solent se immiscere naturae (quoad opera) mechanicus,

mathematicus, medicus, alchemista, et magus; sed omnes (ut nunc
sunt res) conatu levi, successu tenui.

I-VI.

Insanum quiddam esset, et in se contrarium, existimare ea, quae adhuc
nunquam facta sunt, fieri posse, nisi per modos adhuc nunquam
tentatos.

I-VILI.

Generationes mentis et manus numerosae admodum videntur in libris
et opificiis. Sed omnis ista varietas sita est in subtilitate eximia, et
derivationibus paucarum rerum, quae innotuerunt; non in numero
axiomatum.

I-VIII.

Etiam opera, quae jam inventa sunt, casui debentur et experientiae,
magis quam scientiis: scientiae enim, quas nunc habemus, nihil aliud
sunt quam quaedam concinnationes rerum antea inventarum; non
modi inveniendi, aut designationes novorum operum.



Causa vero et radix fere omnium malorum in scientiis ea una est; quod

dum mentis humanae vires falso miramur et extollimus, vera ejus
auxilia non quaeramus.

I-X.
Subtilitas naturae subtilitatem sensus et intellectus multis partibus

superat; ut pulchrae illae meditationes et speculationes humanae et
causationes res malsana sint, nisi quod non adsit qui advertat.

I-XI.

Sicut scientiae, quae nunc habentur, inutiles sunt ad inventionem
operum; ita et logica, quae nunc habetur, inutilis est ad inventionem
scientiarum.

I-XILI.

Logica, quae in usu est, ad errores (qui in notionibus vulgaribus
fundantur) stabiliendos et figendos valet, potius quam ad
inquisitionem veritatis; ut magis damnosa sit, quam utilis.

I-XII1.

Syllogismus ad principia scientiarum non adhibetur, ad media axiomata
frustra adhibetur, cum sit subtilitati naturae longe impar. Assensum
itaque constringit, non res.

I-XIV.

Syllogismus ex propositionibus constat, propositiones ex verbis, verba
notionum tesserae sunt. Itaque si notiones ipsae (id quod basis rei est)
confusae sint, et temere a rebus abstractae; nihil in iis, quae
superstruuntur, est firmitudinis. Itaque spes est una in inductione vera.

37



I-XV.

In notionibus nil sani est, nec in logicis, nec in physicis: non substantia,
non qualitas, agere, pati, ipsum esse, bonae notiones sunt; multo
minus grave, leve, densum, tenue, humidum, siccum , generatio,
corruptio, attrahere, fugare, elementum, materia, forma, et id genus;
sed omnes phantasticae et male terminatae.

I-XVI.

Notiones infimarum specierum, hominis, canis, columbae, et
prehensionum immediatarum sensus, calidi, frigidi, albi, nigri, non
fallunt magnopere; quae tamen ipsae a fluxu materiae et commissione
rerum quandoque confunduntur; reliquae omnes (quibus homines
hactenus usi sunt) aberrationes sunt, nec debitis modis a rebus
abstractae et excitatae.

I-XVILI.

Nec minor est libido et aberratio in constituendis axiomatibus, quam
in notionibus abstrahendis; idque in ipsis principiis, quae ab inductione
vulgari pendent. At multo major est in axiomatibus, et propositionibus
inferioribus, quae educit syllogismus.

I-XVIII.

Quae adhuc inventa sunt in scientiis, ea hujusmodi sunt, ut notionibus
vulgaribus fere subjaceant: ut vero ad interiora et remotiora naturae
penetretur, necesse est ut tam notiones quam axiomata magis certa et
munita via a rebus abstrahantur, atque omnino melior et certior
intellectus adoperatio in usum veniat.

I-XIX.

Duae viae sunt, atque esse possunt, ad inquirendam et inveniendam
veritatem. Altera a sensu et particularibus advolat ad axiomata maxime



generalia, atque ex iis principiis eorumque immota veritate judicat et
invenit axiomata media; atque haec via in usu est. Altera a sensu et
particularibus excitat axiomata, ascendendo continenter et gradatim,
ut ultimo loco perveniatur ad maxime generalia; quae via vera est, sed
intentata.

I-XX.

Eandem ingreditur viam (priorem scilicet) intellectus sibi permissus,
guam facit ex ordine dialecticae. Gestit enim mens exsilire ad magis
generalia, ut acquiescat; et post parvam moram fastidit experientiam:
sed haec mala demum aucta sunt a dialectica ob pompas
disputationum.

I-XXI.

Intellectus sibi permissus, in ingenio sobrio et patiente et gravi
(praesertim si a doctrinis receptis non impediatur), tentat nonnihil
illam alteram viam, quae recta est, sed exiguo profectu; cum
intellectus, nisi regatur et juvetur, res inaequalis sit, et omnino inhabilis
ad superandam rerum obscuritatem.

I-XXII.

Utraque via orditur a sensu et particularibus, et acquiescit in maxime
generalibus: sed immensum quiddam discrepant; cum altera
perstringat tantum experientiam et particularia cursim; altera iniis rite
et ordine versetur; altera rursus jam a principio constituat generalia
quaedam abstracta et inutilia; altera gradatim exsurgat ad ea quae
revera naturae sunt notiora.

39



I-XXIII.

Non leve quiddam interest inter humanae mentis idola, et divinae
mentis ideas; hoc est, inter placita quaedam inania, et veras signaturas
atque impressiones factas in creaturis, prout inveniuntur.

I-XXIV.

Nullo modo fieri potest, ut axiomata per argumentationem constituta
ad inventionem novorum operum valeant; quia subtilitas naturae
subtilitatem argumentandi multis partibus superat. Sed axiomata, a
particularibus rite et ordine abstrata, nova particularia rursus facile
indicant et designant; itaque scientias reddunt activas.

I-XXV.

Axiomata, quae in usu sunt, ex tenui et manipulari experientia, et
paucis particularibus, quae ut plurimum occurrunt, fluxere; et sunt fere
ad mensuram eorum facta et extensa: ut nil mirum sit, si ad nova
particularia non ducant. Quod si forte instantia aliqua, non prius
animadversa aut cognita, se offerat, axioma distinctione aliqua frivola
salvatur, ubi emendari ipsum verius foret.

I-XXVI.

Rationem humanam, qua utimur ad naturam, anticipationes naturae
(quia res temeraria est et praematura), at illam rationem quae debitis
modis elicitur a rebus, interpretationem naturae, docendi gratia,
vocare consuevimus.

I-XXVILI.

Anticipationes satis firmae sunt ad consensum; quandoquidem, si
homines etiam insanirent ad unum modum et conformiter, illi satis
bene inter se congruere possent.



I-XXVIIL.

Quin longe validiores sunt ad subeundum assensum anticipationes,
guam interpretationes; quia ex paucis collectae, iisque maxime quae
familiariter occurrunt, intellectum statim perstringunt, et phantasiam
implent; ubi contra, interpretationes, ex rebus admodum variis et
multum distantibus sparsim collectae, intellectum subito percutere
non possunt; ut necesse sit eas, quoad opiniones, duras et absonas,
fere instar mysteriorum fidei videri.

I-XXIX.

In scientiis, quae in opinionibus et placitis fundatae sunt, bonus est
usus anticipationum et dialecticae; quando opus est assensum
subjugare, non res.

I-XXX.

Non, si omnia omnium aetatum ingenia coierint, et labores contulerint
et transmiserint, progressus magnus fieri poterit in scientiis per
anticipationes: quia errores radicales, et in prima digestione mentis, ab
excellentia functionum et remediorum sequentium non curantur.

I-XXXI.

Frustra ~magnum expectatur augmentum in scientiis ex
superinductione et insitione novorum super vetera; sed instauratio
facienda est ab imis fundamentis, nisi libeat perpetuo circumvolvi in
orbem, cum exili et quasi contemnendo progressu.

I-XXXII.

Antiquis auctoribus suus constat honos, atque adeo omnibus; quia non
ingeniorum aut facultatum inducitur comparatio, sed viae; nosque non
judicis, sed indicis personam sustinemus.

41



I-XXXIII.

Nullum (dicendum enim est aperte) recte fieri potest judicium nec de
via nostra, nec de iis quae secundum eam inventa sunt, per
anticipationes (rationem scilicet quae in usu est), quia non
postulandum est ut ejus rei judicio stetur, quae ipsa in judicium
vocatur.

I-XXXIV.

Neque etiam tradendi aut explicandi ea, quae adducimus, facilis est
ratio; quia, quae in se nova sunt, intelligentur tamen ex analogia
veterum.

I-XXXV.

Dixit Borgia de expeditione Gallorum in Italiam, eos venisse cum creta
in manibus, ut diversoria notarent, non cum armis, ut perrumperent.
Itidem et nostra ratio est, ut doctrina nostra animos idoneos et capaces
subintret; confutationum enim nullus est usus, ubi de principiis et ipsis
notionibus, atque etiam de formis demonstrationum dissentimus.

I-XXXVI.

Restat vero nobis modus tradendi unus et simplex, ut homines ad ipsa
particularia et eorum series et ordines adducamus; et ut illi rursus
imperent sibi ad tempus abnegationem notionum, et cum rebus ipsis
consuescere incipiant.

I-XXXVILI.

Ratio eorum, qui acatalepsiam tenuerunt, et via nostra initiis suis
guodammodo consentiunt; exitu immensum disjunguntur et
opponuntur. llli enim nihil sciri posse simpliciter asserunt; nos, non
multum sciri posse in natura, ea, quae nunc in usu est, via: verum illi



exinde authoritatem sensus et intellectus destruunt; nos auxilia iisdem
excogitamus et subministramus.

I-XXXVIIL.

Idola et notiones falsae, quae intellectum humanum jam occuparunt
atque in eo alte haerent, non solum mentes hominum ita obsident, ut
veritati aditus difficilis pateat; sed etiam dato et concesso aditu, illa
rursus in ipsa instauratione scientiarum occurrent et molesta erunt;
nisi homines praemoniti adversus ea se, quantum fieri potest,
muniant.

I-XXXIX.

Quatuor sunt genera idolorum, quae mentes humanas obsident. lis
(docendi gratia) nomina imposuimus; ut primum genus, idola tribus;
secundum, idola specus; tertium, idola fori; quartum, idola theatri,
vocentur.

I-XL.

Excitatio notionum et axiomatum per inductionem veram est certe
proprium remedium ad idola arcenda et summovenda; sed tamen
indicatio idolorum magni est usus. Doctrina enim de idolis similiter se
habet ad interpretationem naturae, sicut doctrina de sophisticis
elenchis ad dialecticam vulgarem.

I-XLI.

Idola tribus sunt fundata in ipsa natura humana, atque in ipsa tribu seu
gente hominum. Falso enim asseritur, sensum humanum esse
mensuram rerum; quin contra, omnes perceptiones, tam sensus quam
mentis, sunt ex analogia hominis, non ex analogia universi. Estque
intellectus humanus instar speculi inaequalis ad radios rerum, qui
suam naturam naturae rerum immiscet, eamque distorquet et inficit.

43



I-XLII.

Idola specus sunt idola hominis individui. Habet enim unusquisque
(praeter aberrationes naturae humanae in genere) specum sive
cavernam quandam individuam, quae lumen naturae frangit et
corrumpit: vel propter naturam cujusque propriam et singularem; vel
propter educationem et conversationem cum aliis; vel propter
lectionem librorum, et authoritates eorum quos quisque colit et
miratur; vel propter differentias impressionum, prout occurrunt in
animo praeoccupato et praedisposito, aut in animo aequo et sedato,
vel ejusmodi: ut plane spiritus humanus (prout disponitur in hominibus
singulis) sit res varia, et omnino perturbata, et quasi fortuita. Unde
bene Heraclitus, homines scientias quaerere in minoribus mundis, et
non in majore sive communi.

I-XLIII.

Sunt etiam idola tanquam ex contractu et societate humani generis ad
invicem, quae idola fori, propter hominum commercium et
consortium, appellamus. Homines enim per sermones sociantur; at
verba ex captu vulgi imponuntur. Itague mala et inepta verborum
impositio miris modis intellectum obsidet. Neque definitiones aut
explicationes, quibus homines docti se munire et vindicare in nonnullis
consueverunt, rem ullo modo restituunt. Sed verba plane vim faciunt
intellectui, et omnia turbant; et homines ad inanes et innumeras
controversias et commenta deducunt.

I-XLIV.

Sunt denique idola, quae immigrarunt in animos hominum ex diversis
dogmatibus philosophiarum, ac etiam ex perversis legibus
demonstrationum; quae idola theatri nominamus; quia quot
philosophiae receptae aut inventae sunt, tot fabulas productas et actas
censemus, quae mundos effecerunt fictitios et scenicos. Neque de his
guae jam habentur, aut etiam de veteribus philosophiis et sectis
tantum loquimur, cum complures aliae ejusmodi fabulae componi et
concinnari possint; quandoquidem errorum prorsus diversorum



causae sint nihilominus fere communes. Neque rursus de philosophiis
universalibus tantum hoc intelligimus, sed etiam de principiis et
axiomatibus compluribus scientiarum, quae ex traditione et fide et
neglectu invaluerunt. Verum de singulis istis generibus idolorum, fusius
et distinctius dicendum est, ut intellectui humano cautum sit.

I-XLV.

Intellectus humanus ex proprietate sua facile supponit majorem
ordinem et aequalitatem in rebus, quam invenit: et cum multa sint in
natura monodica, et plena imparitatis, tamen affingit parallela, et
correspondentia, et relativa, quae non sunt. Hinc commenta illa, in
coelestibus omnia moveri per circulos perfectos, lineis spiralibus et
draconibus (nisi nomine tenus) prorsus rejectis. Hinc elementum ignis
cum orbe suo introductum est ad constituendum quaternionem cum
reliquis tribus, quae subjiciuntur sensui. Etiam elementis (quae vocant)
imponitur ad placitum decupla proportio excessus in raritate ad
invicem; et hujusmodi somnia. Neque vanitas ista tantum valet in
dogmatibus, verum etiam in notionibus simplicibus.

I-XLVI.

Intellectus humanus in iis quae semel placuerunt (aut quia recepta
sunt et credita, aut quia delectant), alia etiam omnia trahit ad
suffragationem et consensum cum illis: et licet major sit instantiarum
vis et copia, quae occurrunt in contrarium; tamen eas aut non
observat, aut contemnit, aut distinguendo summovet et rejicit, non
sine magno et pernicioso praejudicio, quo prioribus illis syllepsibus
authoritas maneat inviolata. Itaque recte respondit ille, qui, cum
suspensa tabula in templo ei monstraretur eorum qui vota solverant,
quod naufragii periculo elapsi sint, atque interrogando premeretur,
anne tum quidem Deorum numen agnosceret, quaesivit denuo, At ubi
sunt illi depicti qui post vota nuncupata perierint? Eadem ratio est fere
omnis superstitionis, ut in astrologicis, in somniis, ominibus,
nemesibus, et hujusmodi; in quibus homines delectati hujusmodi
vanitatibus advertunt eventus, ubi implentur; ast ubi fallunt, licet

45



multo frequentius, tamen negligunt et praetereunt. At longe subtilius
serpit hoc malum in philosophiis et scientiis; in quibus quod semel
placuit, reliqua (licet multo firmiora et potiora) inficit, et in ordinem
redigit. Quinetiam licet abfuerit ea, quam diximus, delectatio et
vanitas, is tamen humano intellectui error est proprius et perpetuus,
ut magis moveatur et excitetur affirmativis, quam negativis; cum rite
et ordine aequum se utrique praebere debeat; quin contra, in omni
axiomate vero constituendo, major est vis instantiae negativae.

I-XLVII.

Intellectus humanus illis, quae simul et subito mentem ferire et subire
possunt, maxime movetur; a quibus phantasia impleri et inflari
consuevit: religua vero modo quodam, licet imperceptibili, ita se
habere fingit et supponit, quomodo se habent pauca illa quibus mens
obsidetur; ad illum vero transcursum ad instantias remotas et
heterogeneas, per quas axiomata tanquam igne probantur, tardus
omnino intellectus est, et inhabilis, nisi hoc illi per duras leges et
violentum imperium imponatur.

I-XLVIILI.

Gliscit intellectus humanus, neque consistere aut acquiescere potis
est, sed ulterius petit; at frustra. Itaque incogitabile est ut sit aliquid
extremum aut extimum mundi, sed semper quasi necessario occurrit
ut sit aliquid ulterius. Neque rursus cogitari potest quomodo aeternitas
defluxerit ad hunc diem; cum distinctioilla, quae recipi consuevit, quod
sit infinitum a parte ante, et a parte post, nullo modo constare possit;
quia inde sequeretur, quod sit unum infinitum alio infinito majus,
atque ut consumatur infinitum, et vergat ad finitum. Similis est
subtilitas de lineis semper divisibilibus, ex impotentia cogitationis. At
majore cum pernicie intervenit haec impotentia mentis in inventione
causarum: nam cum maxime universalia in natura positiva esse
debeant, qguemadmodum inveniuntur, neque sunt revera causabilia;
tamen intellectus humanus, nescius acquiescere, adhuc appetit
notiora. Tum vero, ad ulteriora tendens, ad proximiora recidit, videlicet



ad causas finales, quae sunt plane ex natura hominis, potius quam
universi: atque ex hoc fonte philosophiam miris modis corruperunt. Est
autem aeque imperiti et leviter philosophantis, in maxime
universalibus causam requirere, ac in subordinatis et subalternis
causam non desiderare.

I-XLIX.

Intellectus humanus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a
voluntate et affectibus, id quod generat ad quod vult scientias: quod
enim mavult homo verum esse, id potius credit. Rejicit itaque difficilia,
ob inquirendi impatientiam; sobria, quia coarctant spem; altiora
naturae, propter superstitionem; lumen experientiae, propter
arrogantiam et fastum, ne videatur mens versari in vilibus et fluxis;
paradoxa, propter opinionem vulgi; denique innumeris modis, iisque
interdum imperceptibilibus, affectus intellectum imbuit et inficit.

I-L.

At longe maximum impedimentum et aberratio intellectus humani
provenit a stupore et incompetentia et fallaciis sensuum; ut ea, quae
sensum feriunt, illis, quae sensum immediate non feriunt, licet
potioribus, praeponderent. Itaque contemplatio fere desinit cum
aspectu; adeo ut rerum invisibilium exigua aut nulla sit observatio.
Itague omnis operatio spirituum in corporibus tangibilibus inclusorum
latet, et homines fugit. Omnis etiam subtilior meta schematismus in
partibus rerum crassiorum (quem vulgo alterationem vocant, cum sit
revera latio per minima) latet similiter: et tamen nisi duo ista, quae
diximus, explorata fuerint et in lucem producta, nihil magni fieri potest
in natura quoad opera. Rursus ipsa natura aéris communis et corporum
omnium, quae aérem tenuitate superant (quae plurima sunt), fere
incognita est. Sensus enim per se res infirma est, et aberrans: neque
organa ad amplificandos sensus aut acuendos multum valent; sed
omnis verior interpretatio naturae conficitur per instantias, et
experimenta idonea et apposita; ubi sensus de experimento tantum,
experimentum de natura et re ipsa judicat.

47



I-LI.

Intellectus humanus fertur ad abstracta propter naturam propriam;
atque ea, quae fluxa sunt, fingit esse constantia. Melius autem est
naturam secare, quam abstrahere; id quod Democriti schola fecit, quae
magis penetravit in naturam, quam reliquae. Materia potius
considerari debet, et ejus schematismi, et meta-schematismi, atque
actus purus, et lex actus sive motus; formae enim commenta animi
humani sunt, nisi libeat leges illas actus formas appellare.

I-LII.

Hujusmodi itaque sunt idola, quae vocamus idola tribus; quae ortum
habent aut ex aequalitate substantiae spiritus humani; aut ex
praeoccupatione ejus; aut ab angustiis ejus; aut ab inquieto motu ejus;
aut ab infusione affectuum; aut ab incompetentia sensuum; aut ab
impressionis modo.

I-LIIl.

Idola specus ortum habent ex propria cujusque natura et animi et
corporis; atque etiam ex educatione, et consuetudine, et fortuitis.
Quod genus, licet sit varium et multiplex, tamen ea proponemus, in
guibus maxima cautio est, quaeque plurimum valent ad polluendum
intellectum, ne sit purus.

I-LIV.

Adamant homines scientias et contemplationes particulares; aut quia
authores et inventores se earum credunt; aut quia plurimum in illis
operae posuerunt, iisque maxime assueverunt. Hujusmodi vero
homines, si ad philosophiam et contemplationes universales se
contulerint, illas ex prioribus phantasiis detorquent, et corrumpunt; id
guod maxime conspicuum cernitur in Aristotele, qui naturalem suam
philosophiam logicae suae prorsus mancipavit, ut eam fere inutilem et



contentiosam reddiderit. Chemicorum autem genus, ex paucis
experimentis fornacis, philosophiam constituerunt phantasticam, et ad
pauca spectantem: guinetiam Gilbertus, postquam in
contemplationibus magnetis se laboriosissime exercuisset, confinxit
statim philosophiam consentaneam rei apud ipsum praepollenti.

I-LV.

Maximum et velut radicale discrimen ingeniorum, quoad philosophiam
et scientias, illud est; quod alia ingenia sint fortiora et aptiora ad
notandas rerum differentias; alia, ad notandas rerum similitudines.
Ingenia enim constantia et acuta figere contemplationes, et morari, et
haerere in omni subtilitate differentiarum possunt: ingenia autem
sublimia et discursiva etiam tenuissimas et catholicas rerum
similitudines et agnoscunt et componunt: utrumque autem ingenium
facile labitur in excessum, prensando aut gradus rerum, aut umbras.

I-LVI.

Reperiuntur ingenia alia in admirationem antiquitatis, alia in amorem
et amplexum novitatis effusa; pauca vero ejus temperamenti sunt, ut
modum tenere possint, quin aut quae recte posita sunt ab antiquis
convellant, aut ea contemnant quae recte afferuntur a novis. Hoc vero
magno scientiarum et philosophiae detrimento fit, quum studia potius
sint antiquitatis et novitatis, quam judicia: veritas autem non a
felicitate temporis alicujus, quae res varia est; sed a lumine naturae et
experientiae, quod aeternum est, petenda est. Itaque abneganda sunt
ista studia; et videndum, ne intellectus abillis ad consensum abripiatur.

I-LVII.

Contemplationes naturae et corporum in simplicitate sua intellectum
frangunt et comminuunt; contemplationes vero naturae et corporum
in compositione et configuratione sua intellectum stupefaciunt et
solvunt. Id optime cernitur in schola Leucippi et Democriti, collata cum
reliquis philosophiis. llla enim ita versatur in particulis rerum, ut

49



fabricas fere negligat; reliquae autem ita fabricas intuentur attonitae,
ut ad simplicitatem naturae non penetrent: itaque alternandae sunt
contemplationes istae, et vicissim sumendae; ut intellectus reddatur
simul penetrans et capax; et evitentur ea, quae diximus, incommoda,
atque idola ex iis provenientia.

I-LVIII.

Talis itaque esto prudentia contemplativa in arcendis et summovendis
idolis specus; quae aut ex praedominantia, aut ex excessu
compositionis et divisionis, aut ex studiis erga tempora, aut ex objectis
largis et minutis, maxime ortum habent. Generaliter autem pro
suspecto habendum unicuique rerum naturam contemplanti quicquid
intellectum suum potissimum capit et detinet; tantoque major
adhibenda in hujusmodi placitis est cautio, ut intellectus servetur
aequus et purus.

I-LIX.

At idola fori omnium molestissima sunt; quae ex foedere verborum et
nominum se insinuarunt in intellectum. Credunt enim homines,
rationem suam verbis imperare. Sed fit etiam ut verba vim suam super
intellectum retorqueant et reflectant; quod philosophiam et scientias
reddidit sophisticas et inactivas. Verba autem plerunque ex captu vulgi
induntur, atque per lineas vulgari intellectui maxime conspicuas res
secant. Quum autem intellectus acutior, aut observatio diligentior, eas
lineas transferre velit, ut illae sint magis secundum naturam; verba
obstrepunt. Unde fit, ut magnae et solennes disputationes hominum
doctorum saepe in controversias circa verba et nomina desinant; a
quibus (ex more et prudentia mathematicorum) incipere consultius
foret, easque per definitiones in ordinem redigere. Quae tamen
definitiones, in naturalibus et materiatis, huic malo mederi non
possunt; quoniam et ipsae definitiones ex verbis constant, et verba
gignunt verba: adeo ut necesse sit ad instantias particulares, earumque
series et ordines recurrere; ut mox dicemus, quum ad modum et
rationem constituendi notiones et axiomata deventum fuerit.



I-LX.

Idola, quae per verba intellectui imponuntur, duorum generum sunt;
aut enim sunt rerum nomina, quae non sunt (quemadmodum enim
sunt res, quae nomine carent per inobservationem; ita sunt et nomina,
guae carent rebus, per suppositionem phantasticam), aut sunt nomina
rerum, quae sunt, sed confusa et male terminata, et temere et
inaequaliter a rebus abstracta. Prioris generis sunt, fortuna, primum
mobile, planetarum orbes, elementum ignis, et hujusmodi commenta,
guae a vanis et falsis theoriis ortum habent. Atque hoc genus idolorum
facilius ejicitur, quia per constantem abnegationem et antiquationem
theoriarum exterminari possunt.

At alterum genus perplexum est, et alte haerens; quod ex mala et
imperita abstractione excitatur. Exempli gratia, accipiatur aliquod
verbum (humidum, si placet), et videamus quomodo sibi constent quae
per hoc verbum significantur: et invenietur verbum istud, humidum,
nihil aliud quam nota confusa diversarum actionum, quae nullam
constantiam aut reductionem patiuntur. Significat enim et quod circa
aliud corpus facile se circumfundit; et quod in se est indeterminabile,
nec consistere potest; et quod facile cedit undique; et quod facile se
dividit et dispergit; et quod facile se unit et colligit; et quod facile fluit
et in motu ponitur; et quod alteri corpori facile adhaeret, idque
madefacit; et quod facile reducitur in liquidum, sive colliquatur, cum
antea consisteret. Itaque quum ad hujus nominis praedicationem et
impositionem ventum sit; si alia accipias, flamma humida est; si alia
accipias, aer humidus non est; si alia, pulvis minutus humidus est; si
alia, vitrum humidum est: ut facile appareat istam notionem ex aqua
tantum et communibus et vulgaribus liquoribus, absque ulla debita
verificatione, temere abstractam esse.

In verbis autem gradus sunt quidam pravitatis et erroris. Minus
vitiosum genus est nominum substantiae alicujus, praesertim
specierum infirmarum, et bene deductarum (nam notio cretae, lutj,
bona; terrae, mala): vitiosius genus est actionum, ut generare,
corrumpere, alterare: vitiosissimum qualitatum (exceptis objectis
sensus immediatis), ut gravis, levis, tenuis, densi, etc.; et tamen in

51



omnibus istis fieri non potest, quin sint aliae notiones aliis paulo
meliores, prout in sensum humanum incidit rerum copia.

I-LXI.

At idola theatri innata non sunt, nec occulto insinuata in intellectum;
sed ex fabulis theoriarum, et perversis legibus demonstrationum,
plane indita et recepta. In his autem confutationes tentare et suscipere
consentaneum prorsus non est illis, quae a nobis dicta sunt. Quum
enim nec de principiis consentiamus, nec de demonstrationibus,
tollitur omnis argumentatio. Id vero bono fit fato, ut antiquis suus
constet honos. Nihil enim illis detrahitur, quum de via omnino quaestio
sit. Claudus enim (ut dicitur) in via antevertit cursorem extra viam.
Etiam illud manifesto liquet, currenti extra viam, quo habilior sit et
velocior, eo majorem contingere aberrationem.

Nostra vero inveniendi scientias ea est ratio, ut non multum
ingeniorum acumini et robori relinquatur; sed quae ingenia et
intellectus fere exaequet. Quemadmodum enim ad hoc ut linea recta
fiat, aut circulus perfectus describatur, multum est in constantia et
exercitatione manus, si fiat ex vi manus propria, sin autem adhibeatur
regula, aut circinus, parum aut nihil; omnino similis est nostra ratio.
Licet autem confutationum particularium nullus sit usus; de sectis
tamen et generibus hujusmodi theoriarum nonnihil dicendum est;
atque etiam paulo post de signis exterioribus, quod se male habeant;
et postremo de causis tantae infelicitatis et tam diuturni et generalis in
errore consensus; ut ad vera minus difficilis sit aditus, et intellectus
humanus volentius expurgetur et idola dimittat.

I-LXII.

Idola theatri, sive theoriarum, multa sunt, et multo plura esse possunt,
et aliquando fortasse erunt. Nisi enim per multa jam saecula hominum
ingenia circa religionem et theologiam occupata fuissent; atque etiam
politiae civiles (praesertim monarchiae) ab istiusmodi novitatibus,
etiam in contemplationibus, essent aversae; ut cum periculo et



detrimento fortunarum suarum in illas homines incumbant, non solum
praemio destituti, sed etiam contemptui et invidiae expositi;
complures aliae proculdubio philosophiarum et theoriarum sectae,
similes illis, quae magna varietate olim apud Graecos floruerunt
introductae fuissent. Quemadmodum enim super phaenomena
aetheris plura themata coeli confingi possunt; similiter, et multo magis,
super phaenomena philosophiae fundari possunt et constitui varia
dogmata. Atque hujusmodi theatri fabulae habent etiam illud, quod in
theatro poetarum usu venit; ut narrationes fictae ad scenam
narrationibus ex historia veris concinniores sint et elegantiores, et
quales quis magis vellet.

In genere autem, in materiam philosophiae sumitur aut multum ex
paucis, aut parum ex multis; ut utrinque philosophia super
experientiae et naturalis historiae nimis angustam basin fundata sit,
atque ex paucioribus, quam par est, pronunciet. Rationale enim genus
philosophantium ex experientia arripiunt varia et vulgaria, eaque
neque certo comperta, nec diligenter examinata et pensitata; reliqua
in meditatione atque ingenii agitatione ponunt.

Est et aliud genus philosophantium, qui in paucis experimentis sedulo
et accurate elaborarunt, atque inde philosophias educere et
confingere ausi sunt; reliqua miris modis ad ea detorquentes.

Est et tertium genus eorum, qui theologiam et traditiones ex fide et
veneratione immiscent; inter quos vanitas nonnullorum ad petendas
et derivandas scientias a spiritibus scilicet et geniis deflexit; ita ut stirps
errorum et philosophia falsa genere triplex sit: sophistica, empirica, et
superstitiosa.

I-LXIII.

Primi generis exemplum in Aristotele maxime conspicuum est, qui
philosophiam naturalem dialectica sua corrupit: quum mundum ex
categoriis effecerit; animae humanae, nobilissimae substantiae, genus
ex vocibus secundae intentionis tribuerit; negotium Densi et Rari, per
guod corpora subeunt majores et minores dimensiones sive spatia, per

53



frigidam distinctionem Aactus et Potentiae transegerit; motum singulis
corporibus unicum et proprium, et, si participent ex alio motu, id
aliunde moveri, asseruerit: et innumera alia, pro arbitrio suo, naturae
rerum imposuerit: magis ubique sollicitus guomodo quis respondendo
se explicet, et aliquid reddatur in verbis positivum, quam de interna
rerum veritate; quod etiam optime se ostendit in comparatione
philosophiae ejus ad alias philosophias quae apud Graecos
celebrabantur. Habent enim homoiomera Anaxagorae, atomi Leucippi
et Democriti, coelum et terra Parmenidis, lis et amicitia Empedoclis,
resolutio corporum in adiaphoram naturam ignis et replicatio
eorundem ad densum Heracliti, aliquid ex philosopho naturali; et
rerum naturam, et experientiam, et corpora sapiunt; ubi Aristotelis
physica nihil aliud quam dialecticae voces plerunque sonet: quam
etiam in metaphysicis sub solenniore nomine, et ut magis scilicet realis,
non nominalis, retractavit. Neque illud quenquam moveat, quod in
libris ejus De animalibus, et in Problematibus, et in aliis suis tractatibus,
versatio frequens sit in experimentis. llle enim prius decreverat, neque
experientiam ad constituenda decreta et axiomata rite consuluit; sed
postquam pro arbitrio suo decrevisset, experientiam ad sua placita
tortam circumducit et captivam; ut hoc etiam nomine magis
accusandus sit, quam sectatores ejus moderni (scholasticorum
philosophorum genus) qui experientiam omnino deseruerunt.

I-LXIV.

At philosophiae genus empiricum placita magis deformia et monstrosa
educit, quam sophisticum aut rationale genus; quia non in luce
notionum vulgarium (quae licet tenuis sit et superficialis, tamen est
guodammodo universalis, et ad multa pertinens) sed in paucorum
experimentorum angustiis et obscuritate fundatum est. Itaque talis
philosophia illis, qui in hujusmodi experimentis quotidie versantur
atque ex ipsis phantasiam contaminarunt, probabilis videtur et quasi
certa; caeteris, incredibilis et vana. Cujus exemplum notabile est in
chemicis, eorumque dogmatibus; alibi autem vix hoc tempore
invenitur, nisi forte in philosophia Gilberti. Sed tamen circa hujusmodi
philosophias cautio nullo modo praetermittenda erat; quia mente jam
praevidemus et auguramur, si quando homines, nostris monitis



excitati, ad experientiam se serio contulerint (valere jussis doctrinis
sophisticis), tum demum, propter praematuram et praeproperam
intellectus festinationem, et saltum sive volatum ad generalia et rerum
principia, fore ut magnum ab hujusmodi philosophiis periculum
immineat; cui malo etiam nunc obviam ire debemus.

I-LXV.

At corruptio philosophiae ex superstitione, et theologia admista, latius
omnino patet, et plurimum mali infert, aut in philosophias integras, aut
in earum partes. Humanus enim intellectus non minus impressionibus
phantasiae est obnoxius, quam impressionibus vulgarium notionum.
Pugnax enim genus philosophiae et sophisticum illagueat intellectum:
at illud alterum phantasticum, et tumidum, et quasi poeticum, magis
blanditur intellectui. Inest enim homini quaedam intellectus ambitio,
non minor quam voluntatis; praesertim in ingeniis altis et elevatis.

Hujus autem generis exemplum inter Graecos illucescit, praecipue in
Pythagora, sed cum superstitione magis crassa et onerosa conjunctum;
at periculosius et subtilius in Platone atque ejus schola. Invenitur etiam
hoc genus mali in partibus philosophiarum reliquarum, introducendo
formas abstractas, et causas finales, et causas primas; omittendo
saepissime medias, et hujusmodi. Huic autem rei summa adhibenda
est cautio. Pessima enim res est errorum apotheosis, et pro peste
intellectus habenda est, si vanis accedat veneratio. Huic autem vanitati
nonnulli ex modernis summa levitate ita indulserunt, ut in primo
capitulo Geneseos, et in libro Job, et aliis Scripturis sacris,
philosophiam naturalem fundare conati sint; inter viva quaerentes
mortua. Tantoque magis haec vanitas inhibenda venit, et coercenda,
guia ex divinorum et humanorum malsana admistione non solum
educitur philosophia phantasica, sed etiam religio haeretica. Itaque
salutare admodum est, si mente sobria fidei tantum dentur quae fidei
sunt.

55



I-LXVI.

Et de malis authoritatibus philosophiarum, quae aut in vulgaribus
notionibus, aut in paucis experimentis, aut in superstitione fundatae
sunt, jam dictum est. Dicendum porro est et de vitiosa materia
contemplationum, praesertim in philosophia naturali. Inficitur autem
intellectus humanus ex intuitu eorum quae in artibus mechanicis fiunt,
in quibus corpora per compositiones aut separationes ut plurimum
alterantur; ut cogitet simile quiddam etiam in natura rerum universali
fieri. Unde fluxit commentum illud elementorum, atque illorum
concursu, ad constituenda corpora naturalia Rursus, quum homo
naturae libertatem contemplatur, incidit in species rerum, animalium,
plantarum, mineralium; unde facile in eam labitur cogitationem, ut
existimet esse in natura quasdam formas rerum primarias, quas natura
educere molitur: atque religuam varietatem ex impedimentis et
aberrationibus naturae in opere suo conficiendo, aut ex diversarum
specierum conflictu, et transplantatione alterius in alteram, provenire.
Atque prima cogitatio qualitates primas elementares, secunda
proprietates occultas et virtutes specificas nobis peperit; quarum
utraque pertinet ad inania contemplationum compendia, in quibus
acquiescit animus et a solidioribus avertitur. At medici in secundis
rerum qualitatibus et operationibus, attrahendi, repellendi,
attenuandi, inspissandi, dilatandi, astringendi, discutiendi, maturandi,
et hujusmodi, operam praestant meliorem; atque, nixi ex illis duobus
(quae dixi) compendiis (qualitatibus scilicet elementaribus, et
virtutibus specificis) illa altera (quae recte notata sunt) corrumperent,
reducendo illa ad primas qualitates earumque mixturas subtiles et
incommensurabiles, aut ea non producendo cum majore et
diligentiore observatione ad qualitates tertias et quartas, sed
contemplationem intempestive abrumpendo, illi multo melius
profecissent. Neque hujusmodi virtutes (non dico eaedem, sed similes)
in humani corporis medicinis tantum exquirendae sunt; sed etiam in
caeterorum corporum naturalium mutationibus.

Sed multo adhuc majore cum malo fit, quod quiescentia rerum
principia, ex quibus; et non moventia, per quae res fiunt,
contemplentur et inquirant. llla enim ad sermones, ista ad opera
spectant. Neque enim vulgars illae differentiae motus, quae in naturali



philosophia  recepta notantur,  generationis,  corruptionis,
augmentationis, diminutionis, alterationis, et lationis, ullius sunt pretii.
Quippe hoc sibi volunt; si corpus, alias non mutatum, loco tamen
moveatur, hoc lationem esse; si, manente et loco et specie, qualitate
mutetur, hoc alterationem esse; si vero ex illa mutatione moles ipsa et
quantitas corporis non eadem maneat, hoc augmentationis et
diminutionis motum esse; si eatenus mutentur, ut speciem ipsam et
substantiam mutent, et in alia migrent, hoc generationem et
corruptionem esse. At ista mere popularia sunt, et nullo modo in
naturam penetrant; suntque mensurae et periodi tantum, non species
motus. Innuunt enim illud, hucusque, et non quomodo, vel ex quo
fonte. Neque enim de corporum appetitu, aut de partium eorum
processu, aliquid significant; sed tantum quum motus ille rem aliter ac
prius, crasso modo, sensui exhibeat, inde divisionem suam
auspicantur. Etiam quum de causis motuum aliquid significare volunt,
atque divisionem ex illis instituere, differentiam motus naturalis et
violenti, maxima cum socordia, introducunt; quae et ipsa omnino ex
notione vulgari est; cum omnis motus violentus etiam naturalis revera
sit, scilicet cum externum efficiens naturam alio modo in opere ponet
guam quo prius.

At hisce omissis; si quis (exempli gratia) observaverit, inesse corporibus
appetitum contactus ad invicem, ut non patiantur unitatem naturae
prorsus dirimi aut abscindi, ut vacuum detur: aut si quis dicat, inesse
corporibus appetitum se recipiendi in naturalem suam dimensionem
vel tensuram, ut, si ultra eam aut citra eam comprimantur aut
distrahantur, statim in veterem sphaeram et exporrectionem suam se
recuperare et remittere moliantur: aut si quis dicat, inesse corporibus
appetitum congregationis ad massas connaturalium suorum,
densorum videlicet versus orbem terrae, tenuiorum et rariorum versus
ambitum coeli: haec et hujusmodi vere physica sunt genera motuum.
Atilla altera plane logica sunt et scholastica, ut ex hac collatione eorum
manifesto liquet.

Neque minus etiam malum est, quod in philosophiis et

contemplationibus suis, in principiis rerum atque ultimatibus naturae
investigandis et tractandis, opera insumatur; cum omnis utilitas et

57



facultas operandi in mediis consistat. Hinc fit, ut abstrahere naturam
homines non desinant, donec ad materiam potentialem et informem
ventum fuerit; nec rursus secare naturam desinant, donec perventum
fuerit ad atomum; quae, etiamsi vera essent, tamen ad juvandas
hominum fortunas parum possunt.

I-LXVILI.

Danda est etiam cautio intellectui de intemperantiis philosophiarum,
guoad assensum praebendum aut cohibendum; quia hujusmodi
intemperantiae videntur idola figere, et guodammodo perpetuare, ne
detur aditus ad ea summovenda.

Duplex autem est excessus: alter eorum, qui facile pronunciant, et
scientias reddunt positivas et magistrales; alter eorum, qui
acatalepsiam introduxerunt, et inquisitionem vagam sine termino;
guorum primus intellectum deprimit, alter enervat. Nam Aristotelis
philosophia, postquam caeteras philosophias (more Ottomanorum
erga fratres suos) pugnacibus confutationibus contrucidasset, de
singulis pronunciavit; et ipse rursus quaestiones ex arbitrio suo
subornat, deinde conficit; ut omnia certa sint et decreta: quod etiam
apud successiones suas valet et in usu est.

At Platonis schola acatalepsiam introduxit, primo tanquam per jocum
et ironiam, in odium veterum sophistarum, Protagorae, Hippiae, et
reliqguorum, qui nihil tam verebantur, quam ne dubitare de re aliqua
viderentur. At nova academia acatalepsiam dogmatizavit, et ex
professo tenuit: quae licet honestior ratio sit, quam pronunciandi
licentia, quum ipsi pro se dicant se minime confundere inquisitionem,
ut Pyrrho fecit et Ephectici, sed habere quod sequantur ut probabile,
licet non habeant quod teneant ut verum; tamen postquam animus
humanus de veritate invenienda semel desperaverit, omnino omnia
fiunt languidiora: ex quo fit, ut deflectant homines potius ad amoenas
disputationes et discursus, et rerum quasdam peragrationes, quam in
severitate inquisitionis se sustineant. Verum, quod a principio diximus
et perpetuo agimus, sensui et intellectui humano eorumque infirmitati
authoritas non est deroganda, sed auxilia praebenda.



I-LXVIII.

Atque de idolorum singulis generibus, eorumque apparatu jam
diximus; quae omnia constanti et solenni decreto sunt abneganda et
renuncianda, et intellectus ab iis omnino liberandus est et
expurgandus; ut non alius fere sit aditus ad regnum hominis, quod
fundatur in scientiis, quam ad regnum coelorum, in quod, nisi sub
persona infantis, intrare non datur.

I-LXIX.

At pravae demonstrationes, idolorum veluti munitiones quaedam sunt
et praesidia; eaeque, quas in dialecticis habemus, id fere agunt, ut
mundum plane cogitationibus humanis, cogitationes autem verbis
addicant et mancipent. Demonstrationes vero potentia quadam
philosophiae ipsae sunt et scientiae. Quales enim eae sunt, ac prout
rite aut male institutae, tales sequuntur philosophiae et
contemplationes. Fallunt autem et incompetentes sunt eae quibus
utimur in universo illo processu, qui a sensu et rebus ducit ad axiomata
et conclusiones. Qui quidem processus quadruplex est, et vitia ejus
totidem. Primo, impressiones sensus ipsius vitiosae sunt; sensus enim
et destituit et fallit. At destitutionibus substitutiones, fallaciis
rectificationes debentur. Secundo, notiones ab impressionibus
sensuum male abstrahuntur, et interminatae et confusae sunt, quas
terminatas et bene finitas esse oportuit. Tertio, inductio mala est, quae
per enumerationem simplicem principia concludit scientiarum, non
adhibitis exclusionibus et solutionibus, sive separationibus naturae
debitis. Postremo, modus ille inveniendi et probandi, ut primo principia
maxime generalia constituantur, deinde media axiomata ad ea
applicentur et probentur, errorum mater est, et scientiarum omnium
calamitas. Verum de istis, quae jam obiter perstringimus, fusius
dicemus, quum veram interpretandae naturae viam, absolutis istis
expiationibus et expurgationibus mentis, proponemus.

59



I-LXX.

Sed demonstratio longe optima est experientia; modo haereat in ipso
experimento. Nam si traducatur ad alia quae similia existimantur, nisi
rite et ordine fiat illa traductio, res fallax est. At modus experiendi, quo
homines nunc utuntur, caecus est et stupidus. Itaque cum errant et
vagantur nulla via certa, sed ex occursu rerum tantum consilium
capiunt, circumferuntur ad multa, sed parum promovent; et
guandoque gestiunt, quandoque distrahuntur; et semper inveniunt
guod ulterius quaerant. Fere autem ita fit, ut homines leviter et
tanquam per ludum experiantur, variando paululum experimenta jam
cognita; et, si res non succedat, fastidiendo et conatum deserendo.
Quod si magis serio et constanter ac laboriose ad experimenta se
accingant, tamen in uno aliquo experimento eruendo operam
collocant; quemadmodum Gilbertus in magnete, Chymici in auro. Hoc
autem faciunt homines instituto non minus imperito quam tenui.
Nemo enim alicujus rei naturam in ipsa re feliciter perscrutatur; sed
amplianda est inquisitio ad magis communia.

Quod si etiam scientiam quandam et dogmata ex experimentis
moliantur; tamen semper fere studio praepropero et intempestivo
deflectunt ad praxin: non tantum propter usum et fructum ejusmodi
praxeos, sed ut in opere aliquo novo veluti pignus sibi arripiant, se non
inutiliter in reliquis versaturos: atque etiam aliis se venditent, ad
existimationem meliorem comparandam de iis in quibus occupati sunt.
Ita fit ut, more Atalantae, de via decedant ad tollendum aureum
pomum; interim vero cursum interrumpant, et victoriam emittant e
manibus. Verum in experientiae vero curriculo eoque ad nova opera
producendo, Divina Sapientia omnino et ordo pro exemplari sumenda
sunt. Deus autem primo die creationis lucem tantum creavit, eique
operi diem integrum attribuit; nec aliquid materiati operis eo die
creavit. Similiter et ex omnimoda experientia, primum inventio
causarum et axiomatum verorum elicienda est: et lucifera
experimenta, non fructifera quaerenda. Axiomata autem recte inventa
et constituta praxin non strictim sed confertim instruunt; et operum
agmina ac turmas post se trahunt. Verum de experiendi viis, quae non
minus quam viae judicandi obsessae sunt et interclusae, postea
dicemus; impraesentiarum de experientia vulgari, tanquam de mala



demonstratione, tantum loquuti. Jam vero postulat ordo rerum, ut de
iis quorum paulo ante mentionem fecimus, signis, quod philosophiae
et contemplationes in usu male se habeant, et de causis rei primo
intuitu tam mirabilis et incredibilis, quaedam subjungamus. Signorum
enim notio praeparat assensum: causarum vero explicatio tollit
miraculum. Quae duo ad extirpationem idolorum ex intellectu
faciliorem et clementiorem multum juvant.

I-LXXI.

Scientiae, quas habemus, fere a Graecis fluxerunt. Quae enim
scriptores Romani, aut Arabes, aut recentiores addiderunt, non multa
aut magni momenti sunt: et qualiacunque sint, fundata sunt super
basin eorum quae inventa sunt a Graecis. Erat autem sapientia
Graecorum professoria, et in disputationes effusa: quod genus
inquisitioni veritatis adversissimum est. Itague nomen illud
sophistarum, quod per contemptum ab iis, qui se philosophos haberi
voluerunt, in antiquos rhetores rejectum et traductum est, Gorgiam,
Protagoram, Hippiam, Polum, etiam universo generi competit, Platoni,
Aristoteli, Zenoni, Epicuro, Theophrasto, et eorum successoribus,
Chrysippo, Carneadi, reliquis. Hoc tantum intererat: quod prius genus
vagum fuerit et mercenarium, civitates circumcursando, et sapientiam
suam ostentando, et mercedem exigendo; alterum vero solennius et
generosius, quippe eorum qui sedes fixas habuerunt, et scholas
aperuerunt, et gratis philosophati sunt. Sed tamen utrumque genus
(licet caetera dispar) professorium erat, et ad disputationes rem
deducebat, et sectas quasdam atque haereses philosophiae
instituebat et propugnabat: ut essent fere doctrinae eorum (quod non
male cavillatus est Dionysius in Platonem) Verba otiosorum senum ad
imperitos juvenes. At antiquiores illi ex Graecis, Empedocles,
Anaxagoras, Leucippus, Democritus, Parmenides, Heraclitus,
Xenophanes, Philolaus, reliqui (nam Pythagoram, ut superstitiosum,
omittimus), scholas (quod novimus) non aperuerunt: sed majore
silentio, et severius, et simplicius, id est, minore cum affectatione et
ostentatione, ad inquisitionem veritatis se contulerunt. ltaque et
melius, ut arbitramur, se gesserunt; nisi quod opera eorum a levioribus
istis, qui vulgari captui et affectui magis respondent ac placent, tractu

61



temporis extincta sint: tempore (ut fluvio) leviora et magis inflata ad
nos devehente, graviora et solida mergente. Neque tamen isti a
nationis vitio prorsus immunes erant: sed in ambitionem et vanitatem
sectae condendae et aurae popularis captandae nimium
propendebant. Pro desperata autem habenda est veritatis inquisitio,
cum ad hujusmodi inania deflectat. Etiam non omittendum videtur
judicium illud, sive vaticinium potius, sacerdotis Aegyptii de Graecis:
Quod semper pueri essent; neque haberent antiquitatem scientiae, aut
scientiam antiquitatis. Et certe habent id quod puerorum est; ut ad
garriendum prompti sint, generare autem non possint: nam verbosa
videtur sapientia eorum, et operum sterilis. Itaque ex ortu et gente
philosophiae quae in usu est, quae capiuntur signa bona non sunt.

I-LXXII.

Neque multo meliora sunt signa quae ex natura temporis et aetatis capi
possunt, quam quae ex natura loci et nationis. Angusta enim erat et
tenuis notitia per illam aetatem vel temporis vel orbis: quod longe
pessimum est, praesertim iis qui mnia in experientia ponunt. Neque
enim mille annorum historiam, quae digna erat nomine historiae,
habebant; sed fabulas et rumores antiquitatis. Regionum vero
tractuumque mundi exiguam partem noverant: cum omnes
hyperboreos, Scythas, omnes occidentales, Celtas indistincte
appellarent; nil in Africa ultra citimam Aethiopiae partem, nil in Asia
ultra Gangem, multo minus novi orbis provincias, ne per auditum sane
aut famam aliquam certam et constantem, nossent; imo et plurima
climata et zonae, in quibus populi infiniti spirant et degunt, tanquam
inhabitabiles ab illis pronuntiata sint; quinetiam peregrinationes
Democriti, Platonis, Pythagorae, non longinquae profecto, sed potius
suburbanae, ut magnum aliquid celebrarentur. Nostris autem
temporibus, et novi orbis partes complures et veteris orbis extrema
undique innotescunt; et in infinitum experimentorum cumulus
excrevit. Quare si ex nativitatis aut geniturae tempore (astrologorum
more) signa capienda sint, nil magni de istis philosophiis significari
videtur.



I-LXXIIL.

Inter signa, nullum magis certum aut nobile est, quam quod ex
fructibus. Fructus enim et opera inventa pro veritate philosophiarum
velut sponsores et fidejussores sunt. Atque ex philosophiis istis
Graecorum, et derivationibus earum per particulares scientias, jam per
tot annorum spatia, vix unum experimentum adduci potest, quod ad
hominum statum levandum et juvandum spectet, et philosophiae
speculationibus ac dogmatibus vere acceptum referri possit. ldque
Celsus ingenue ac prudenter fatetur; nimirum, experimenta medicinae
primo inventa fuisse, ac postea homines circa ea philosophatos esse et
causas indagasse et assignasse; non ordine inverso evenisse, ut ex
philosophia et causarum cognitione ipsa experimenta inventa aut
deprompta essent. ltague mirum non erat, apud Aegyptios (qui rerum
inventoribus divinitatem et consecrationem attribuerunt) plures fuisse
brutorum animalium imagines quam hominum: quia bruta animalia,
per instinctus naturales, multa inventa perpererunt; ubi homines, ex
sermonibus et conclusionibus rationalibus, pauca aut nulla
exhibuerint.

At Chymicorum industria nonnulla peperit; sed tanquam fortuito et
obiter, aut per experimentorum gquandam variationem (ut mechanici
solent), non ex arte aut theoria aliqua; nam ea, quam confinxerunt,
experimenta magis perturbat, quam juvat. Eorum etiam, qui in magia
(quam vocant) naturali versati sunt, pauca reperiuntur inventa; eaque
levia, et imposturae propiora. Quocirca, qguemadmodum in religione
cavetur, ut fides ex operibus monstretur; idem etiam ad philosophiam
optime traducitur, ut ex fructibus judicetur et vana habeatur quae
sterilis sit: atque eo magis si, loco fructuum uvae et olivae, producat
disputationum et contentionum carduos et spinas.

I-LXXIV.

Capienda etiam sunt signa ex incrementis et progressibus
philosophiarum et scientiarum. Quae enim in natura fundata sunt,
crescunt et augentur: quae autem in opinione, variantur, non augentur.
Itaque si istae doctrinae plane instar plantae a stirpibus suis revulsae

63



non essent, sed utero naturae adhaererent atque ab eadem alerentur,
id minime eventurum fuisset, quod per annos bis mille jam fieri
videmus: nempe, ut scientiae suis haereant vestigiis, et in eodem fere
statu maneant, neque augmentum aliguod memorabile sumpserint;
quin potius in primo authore maxime floruerint, et deinceps
declinaverint. In artibus autem mechanicis, quae in natura et
experientiae luce fundatae sunt, contra evenire videmus: quae
(quamdiu placent) veluti spiritu quodam repletae continuo vegetant et
crescunt; primo rudes, deinde commodae, postea excultae, et
perpetuo auctae.

I-LXXV.

Etiam aliud signum capiendum est (si modo signi appellatio huic
competat; cum potius testimonium sit, atque adeo testimoniorum
omnium validissimum); hoc est, propria confessio authorum, quos
homines nunc sequuntur. Nam et illi qui tanta fiducia de rebus
pronuntiant, tamen per intervalla cum ad se redeunt, ad querimonias
de naturae subtilitate, rerum obscuritate, humani ingenii infirmitate,
se convertunt. Hoc vero si simpliciter fieret, alios fortasse, qui sunt
timidiores, ab ulteriori inquisitione deterrere, alios vero, qui sunt
ingenio alacriori et magis fidenti, ad ulteriorem progressum acuere et
incitare possit. Verum non satis illis est de se confiteri, sed quicquid sibi
ipsis aut magistris suis incognitum aut intactum fuerit id extra terminos
possibilis ponunt, et tanquam ex arte cognitu aut factu impossiblile
pronuntiant: summa superbia et invidia suorum inventorum
infirmitatem in naturae ipsius calumniam et aliorum omnium
desperationem vertentes. Hinc schola Academiae novae, quae
acatalepsiam ex professo tenuit, et homines ad sempiternas tenebras
damnavit. Hinc opinio, quod formae sive verae rerum differentiae
(quae revera sunt leges actus puri) inventu impossibiles sint, et ultra
hominem. Hinc opiniones illae in activa et operativa parte: calorem
solis et ignis toto genere differre; ne scilicet homines putent se per
opera ignis aliquid simile iis quae in natura fiunt educere et formare
posse. Hinc illud: compositionem tantum opus hominis, mistionem
vero opus solius naturae esse; ne scilicet homines sperent aliquam ex
arte corporum naturalium generationem aut transformationem.



ltaque ex hoc signo homines sibi persuaderi facile patientur, ne cum
dogmatibus non solum desperatis, sed etiam desperationi devotis,
fortunas suas et labores misceant.

I-LXXVI.

Neque illud signum praetermittendum est, quod tanta fuerit inter
philosophos olim dissensio et scholarum ipsarum varietas: quod satis
ostendit, viam a sensu ad intellectum non bene munitam fuisse, cum
eadem materia philosophiae (natura scilicet rerum) in tam vagos et
multiplices errores abrepta fuerit et distracta. Atque licet hisce
temporibus dissensiones et dogmatum diversitates circa principia ipsa,
et philosophias integras, ut plurimum extinctae sint; tamen circa partes
philosophiae innumerae manent quaestiones et controversiae; ut
plane appareat, neque in philosophiis ipsis, neque in modis
demonstrationum aliquid certi aut sani esse.

I-LXXVILI.

Quod vero putant homines, in philosophia Aristotelis magnum utique
consensum esse; cum post illam editam antiquorum philosophiae
cessaverint et exoleverint; ast apud tempora, quae sequuta sunt, nil
melius inventum fuerit; adeo ut illa tam bene posita et fundata
videatur, ut utrumque tempus ad se traxerit: primo, quod de
cessatione antiquarum philosophiarum post Aristotelis opera edita
homines cogitant, id falsum est; diu enim postea, usque ad tempora
Ciceronis et secula sequentia, manserunt opera veterum
philosophorum. Sed temporibus insequentibus, ex inundatione
Barbarorum in imperium Romanum, postquam doctrina humana velut
naufragium perpessa esset; tum demum philosophiae Aristotelis et
Platonis, tanquam tabulae ex materia leviore et minus solida, per
fluctus temporum servatae sunt. lllud etiam de consensu fallit
homines, si acutius rem introspiciant. Verus enim consensus is est, qui
ex libertate judicii (re prius explorata) in idem conveniete consistit. At
numerus longe maximus eorum, qui in Aristotelis philosophiam
consenserunt, ex praejudicio et authoritate aliorum se illi mancipavit:

65



ut sequacitas sit potius et coitio, guam consensus. Quod si fuisset ille
verus consensus et late patens, tantum abest ut consensus pro vera et
solida authoritate haberi debeat, ut etiam violentam praesumptionem
inducat in contrarium. Pessimum enim omnium est augurium, quod ex
consensu capitur in rebus intellectualibus: exceptis divinis et politicis,
in quibus suffragiorum jus est. Nihil enim multis placet, nisi
imaginationem feriat, aut intellectum vulgarium notionum nodis
astringat, ut supra dictum est. Itague optime traducitur illud Phocionis
a moribus ad intellectualia: Ut statim se examinare debeant homines,
quid erraverint aut peccaverint, si multitudo consentiat et complaudat.
Hoc signum igitur ex aversissimis est. Itaque quod signa veritatis et
sanitatis philosophiarum et scientiarum, quae in usu sunt, male se
habeant; sive capiantur ex originibus ipsarum, sive ex fructibus, sive ex
progressibus, sive ex confessionibus authorum, sive ex consensu; jam
dictum est.

I-LXXVIII.

Jam vero veniendum ad causas errorum, et tam diuturnae in illis per
tot secula morae; quae plurimae sunt et potentissimae: ut tollatur
omnis admiratio, haec quae adducimus homines hucusque latuisse et
fugisse; et maneat tantum admiratio, illa nunc tandem alicui mortalium
in mentem venire potuisse, aut cogitationem cujuspiam subiisse: quod
etiam (ut nos existimamus) foelicitatis magis est cujusdam, quam
excellentis alicujus facultatis; ut potius pro temporis partu haberi
debeat, quam pro partu ingenii.

Primo autem tot seculorum numerus, vere rem reputanti, ad magnas
angustias recidit. Nam ex viginti quinque annorum centuriis, in quibus
memoria et doctrina hominum fere versatur, vix sex centuriae seponi
et excerpi possunt, quae scientiarum feraces earumve proventui utiles
fuerunt. Sunt enim non minus temporum quam regionum eremi et
vastitates. Tres enim tantum doctrinarum revolutiones et periodi recte
numerari possunt: una, apud Graecos; altera, apud Romanos; ultima,
apud nos, occidentales scilicet Europae nationes: quibus singulis vix
duae centuriae annorum merito attribui possunt. Media mundi
tempora, quoad scientiarum segetem uberem aut laetam, infelicia



fuerunt. Neque enim causa est ut vel Arabum vel scholasticorum
mentio fiat: qui per intermedia tempora scientias potius contriverunt
numerosis tractatibus, quam pondus earum auxerunt. Itaque prima
causa tam pusilli in scientiis profectus ad angustias temporis erga illas
propitii rite et ordine refertur.

I-LXXIX.

At secundo loco se offert causa illa magni certe per omnia momenti:
ea videlicet, quod per illas ipsas aetates, quibus hominum ingenia et
literae maxime vel etiam mediocriter floruerint, naturalis philosophia
minimam partem humanae operae sortita sit. Atque haec ipsa
nihilominus pro magna scientiarum matre haberi debet. Omnes enim
artes et scientiae, ab hac stirpe revulsae, poliuntur fortasse et in usum
effinguntur; sed nil admodum crescunt. At manifestum est, postquam
Christiana fides recepta fuisset et adolevisset, longe maximam
ingeniorum praestantissimorum partem ad theologiam se contulisse;
atque huic rei et amplissima praemia proposita, et omnis generis
adjumenta copiosissime subministrata fuisse: atque hoc theologiae
studium praecipue occupasse tertiam illam partem sive periodum
temporis apud nos Europaeos occidentales; eo magis, quod sub idem
fere tempus et literae florere, et controversiae circa religionem
pullulare coeperint. At aevo superiori, durante periodo illa secunda
apud Romanos, potissimae philosophorum meditationes et industriae
in morali philosophia (quae ethnicis vice theologiae erat) occupatae et
consumptae fuerunt: etiam summa ingenia illis temporibus ut
plurimum ad res civiles se applicuerunt, propter magnitudinem imperii
Romani, quod plurimorum hominum opera indigebat. At illa aetas, qua
naturalis philosophia apud Graecos maxime florere visa est, particula
fuit temporis minime diuturna; cum et antiquioribus temporibus
septem illi, qui sapientes nominabantur, omnes (praeter Thaletem) ad
moralem philosophiam et civilia se applicuerint; et posterioribus
temporibus postquam Socrates philosophiam de coelo in terras
deduxisset, adhuc magis invaluerit moralis philosophia, et ingenia
hominum a naturali averterit.

67



At ipsissima illa periodus temporis, in qua inquisitiones de natura
viguerunt, contradictionibus et novorum placitorum ambitione
corrupta est, et inutilis reddita. Iltaque quandoquidem per tres istas
periodos naturalis philosophia majorem in modum neglecta aut
impedita fuerit, nil mirum si homines parum in ea re profecerint, cum
omnino aliud egerint.

I-LXXX.

Accedit et illud, quod naturalis philosophia in iis ipsis viris, qui ei
incubuerint, vacantem et integrum hominem, praesertim his
recentioribus temporibus, vix nacta sit; nisi forte quis monachi alicujus
in cellula, aut nobilis in villula lucubrantis, exemplum adduxerit: sed
facta est demum naturalis philosophia instar transitus cujusdam et
pontisternii ad alia.

Atgue magna ista scientiarum mater mira indignitate ad officia ancillae
detrusa est; quae medicinae aut mathematices operibus ministret, et
rursus quae adolescentium immatura ingenia lavet et imbuat velut
tinctura quadam prima, ut aliam postea foelicius et commodius
excipiant. Interim nemo expectet magnum progressum in scientiis
(praesertim in parte earum operativa), nisi philosophia naturalis ad
scientias particulares producta fuerit, et scientiae particulares rursus
ad naturalem philosophiam reductae. Hinc enim fit, ut astronomia,
optica, musica, plurimae artes mechanicae, atque ipsa medicina, atque
(quod quis magis miretur) philosophia moralis et civilis, et scientiae
logicae, nil fere habeant altitudinis in profundo: sed per superficiem et
varietatem rerum tantum labantur: quia, postquam particulares istae
scientiae dispertitae et constitutae fuerint, a philosophia naturali non
amplius aluntur; quae ex fontibus et veris contemplationibus motuum,
radiorum, sonorum, texturae, et schematismi corporum, affectuum, et
prehensionum intellectualium, novas vires et augmenta illis impertiri
potuerit. Itague minime mirum est si scientiae non crescant, cum a
radicibus suis sint separatae.



I-LXXXI.

Rursus se ostendit alia causa potens et magna, cur scientiae parum
promoverint. Ea vero haec est; quod fieri non possit, ut recte
procedatur in curriculo, ubi ipsa meta non recte posita sit et defixa.
Meta autem scientiarum vera et legitima non alia est quam ut dotetur
vita humana novis inventis et copiis. At turba longe maxima nihil ex hoc
sapit, sed meritoria plane est et professoria; nisi forte quandoque
eveniat, ut artifex aliquis acrioris ingenii, et gloriae cupidus, novo alicui
invento det operam; quod fere fit cum facultatum dispendio. At apud
plerosque tantum abest ut homines id sibi proponant, ut scientiarum
et artium massa augmentum obtineat, ut ex ea, quae praesto est,
massa nil amplius sumant aut quaerant, quam quantum ad usum
professorium aut lucrum aut existimationem aut hujusmodi
compendia convertere possint. Quod si quis ex tanta multitudine
scientiam affectu ingenuo et propter se expetat; invenietur tamen ille
ipse potius contemplationum et doctrinarum varietatem, quam
veritatis severam et rigidam inquisitionem sequi. Rursus, si alius
quispiam fortasse veritatis inquisitor sit severior; tamen et ille ipse
talem sibi proponet veritatis conditionem, quae menti et intellectui
satisfaciat in redditione causarum rerum quae jampridem sunt
cognitae; non eam, quae nova operum pignora, et novam axiomatum
lucem assequatur. Itaque, si finis scientiarum a nemine adhuc bene
positus sit, non mirum est si in iis, quae sunt subordinata ad finem,
sequatur aberatio.

I-LXXXIL.

Quemadmodum autem finis et meta scientiarum male posita sunt
apud homines; ita rursus etiamsi illa recte posita fuissent, viam tamen
sibi delegerunt omnino erroneam et imperviam. Quod stupore
guodam animum rite rem reputanti perculserit; non ulli mortalium
curae aut cordi fuisse, ut intellectui humano ab ipso sensu et
experientia ordinata et bene condita via aperiretur et muniretur; sed
omnia vel traditionum caligini, vel argumentorum vertigini et turbini,
vel casus et experientiae vagae et inconditae undis et ambagibus
permissa esse. Atque cogitet quis sobrie et diligenter, qualis sit ea via,

69



guam in inquisitione et inventione alicujus rei homines adhibere
consueverunt. Et primo notabit proculdubio inveniendi modum
simplicem et inartificiosum, qui hominibus maxime est familiaris. Hic
autem non alius est, quam ut is, qui se ad inveniendum aliquid
comparat et accingit, primo quae ab aliis circa illa dicta sint inquirat et
evolvat; deinde propriam meditationem addat, atque per mentis
multam agitationem spiritum suum proprium sollicitet, et quasi
invocet, ut sibi oracula pandat: quae res omnino sine fundamento est,
et in opinionibus tantum volvitur.

At alius quispiam dialecticam ad inveniendum advocet, quae nomine
tenus tantum ad id quod agitur pertinet. Inventio enim dialecticae non
est principiorum et axiomatum praecipuorum, ex quibus artes
constant, sed eorum tantum quae illis consentanea videntur. Dialectica
enim magis curiosos et importunos, et sibi negotium facessentes,
eamque interpellantes de probationibus et inventionibus
principiorum, sive axiomatum primorum, ad fidem, et veluti
sacramentum cuilibet arti praestandum, notissimo responso rejicit.

Restat experientia mera: quae, si occurrat, casus; si quaesita sit,
experimentum nominatur. Hoc autem experientiae genus nihil aliud
est, quam (quod aiunt) scopae dissolutae, et mera palpatio, quali
homines noctu utuntur, omnia pertentando, si forte in rectam viam
incidere detur; quibus multo satius et consultius foret diem praestolari,
aut lumen accendere, et deinceps viam inire. At contra, verus
experientiae ordo primo lumen accendit, deinde per lumen iter
demonstrat, incipiendo ab experientia ordinata et digesta, et minime
praepostera aut erratica, atque ex ea educendo axiomata, atque ex
axiomatibus constitutis rursus experimenta nova; quum nec verbum
divinum in rerum massam absque ordine operatum sit.

ltaque desinant homines mirari si spatium scientiarum non confectum
sit, cum a via omnino aberraverint; relicta prorsus et deserta
experientia, aut in ipsa (tanquam in labyrintho) se intricando, et
circumcursando; cum rite institutus ordo per experientiae sylvas ad
aperta axiomatum tramite constanti ducat.



I-LXXXIII.

Excrevit autem mirum in modum istud malum ex opinione quadam,
sive aestimatione inveterata, verum tumida et damnosa; minui nempe
mentis humanae majestatem, si experimentis, et rebus particularibus
sensui subjectis et in materia detriminatis, diu ac multum versetur:
praesertim quum hujusmodi res ad inquirendum laboriosae, ad
meditandum ignobiles, ad dicendum asperae, ad practicam illiberales,
numero infinitae, et subtilitate tenues esse soleant. Itaque jam tandem
huc res rediit, ut via vera non tantum deserta, sed etiam interclusa et
obstructa sit; fastidita experientia, nedum relicta, aut male
administrata.

I-LXXXIV.

Rursus vero homines a progressu in scientiis detinuit et fere incantavit
reverentia antiquitatis, et virorum, qui in philosophia magni habiti
sunt, authoritas, atque deinde consensus. Atque de consensu superius
dictum est.

De antiquitate autem opinio, quam homines de ipsa fovent, negligens
omnino est, et vix verbo ipsi congrua. Mundi enim senium et
gradaevitas pro antiquitate vere habenda sunt; quae temporibus
nostris tribui debent, non juniori aetati mundi, qualis apud antiquos
fuit. llla enim aetas, respectu nostri, antiqua et major; respectu mundi
ipsius, nova et minor fuit. Atque revera quemadmodum majorem
rerum humanarum notitiam et maturius judicium ab homine sene
expectamus quam a juvene, propter experientiam et rerum, quas vidit,
et audivit, et cogitavit, varietatem et copiam; eodem modo et a nostra
aetate (si vires suas nosset, et experiri et intendere vellet) majora
multo quam a priscis temporibus expectari par est; utpote aetate
mundi grandiore, et infinitis experimentis et observationibus aucta et
cumulata.

Neque pro nihilo aestimandum, quod per longinquas navigationes et
peregrinationes (quae seculis nostris increbuerunt) plurima in natura

71



patuerint, et reperta sint, quae novam philosophiae lucem immittere
possint. Quin et turpe hominibus foret, si globi materialis tractus,
terrarum videlicet, marium, astrorum, nostris temporibus immensum
aperti et illustrati sint; globi autem intellectualis finis inter veterum
inventa et angustias cohibeantur.

Authores vero quod attinet, summae pusillanimitatis est authoribus
infinita tribuere, authori autem authorum, atque adeo omnis
authoritatis, Tempori, jus suum denegare. Recte enim Veritas Temporis
filia dicitur, non Authoritatis. Itague mirum non est, si fascina ista
antiquitatis et authorum et consensus, hominum virtutem ita
ligaverint, ut cum rebus ipsis consuescere (tanquam maleficiati) non
potuerint.

I-LXXXV.

Neque solum admiratio antiquitatis, authoritatis, et consensus,
hominum industriam in iis, quae jam inventa sunt, acquiescere
compulit; verum etiam operum ipsorum admiratio, quorum copia
jampridem facta est humano generi. Etenim quum quis rerum
varietatem, et pulcherrimum apparatum qui per artes mechanicas ad
cultum humanum congestus et introductus est, oculis subjecerit, eo
certe inclinabit, ut potius ad opulentiae humanae admirationem, quam
ad inopiae sensum accedat; minime advertens primitivas hominis
observationes atque naturae operationes (quae ad omnem illam
varietatem instar animae sunt, et primi motus) nec multas, nec alte
petitas esse; caetera ad patientiam hominum tantum, et subtilem et
ordinatum manus vel intrumentorum motum, pertinere. Res enim
(exempli gratia) subtilis est certe et accurata confectio horologiorum,
talis scilicet, quae coelestia in rotis, pulsum animalium in motu
successivo et ordinato, videatur imitari; quae tamen res ex uno aut
altero naturae axiomate pendet.

Quod si quis rursus subtilitatem illam intueatur quae ad artes liberales
pertinet; aut etiam eam quae ad corporum naturalium
praeparationem per artes mechanicas spectat, et hujusmodi res
suspiciat; veluti inventionem motuum coelestium in astronomia,



concentuum in musica, literarum alphabeti (quae etiam adhuc in regno
Sinarum in usu non sunt) in grammatica; aut rursus in mechanicis,
factorum Bacchi et Cereris, hoc est, praeparationum vini et cervisiae,
panificiorum, aut etiam mensae delitiarum, et distillationum, et
similium: ille quoque, si secum cogitet, et animum advertat, per
guantos temporum circuitus (cum haec omnia, praeter distillationes,
antiqua fuerint) haec ad eam, quam nunc habemus, culturam perducta
sint, et (ut jam de horologiis dictum est) quam parum habeant ex
observationibus et axiomatibus naturae, atque quam facile, et
tanquam per occasiones obvias et contemplationes incurrentes, ista
inveniri potuerint: ille (inquam) ab omni admiratione se facile liberabit,
et potius humanae conditionis miserebitur, quod per tot secula tanta
fuerit rerum et inventorum penuria et sterilitas. Atque haec ipsa
tamen, quorum nunc mentionem fecimus, inventa, philosophia et
artibus intellectus antiquiora fuerunt: adeo ut(si verum dicendum sit)
cum hujusmodi scientiae rationales et dogmaticae inceperint, inventio
operum utilium desierit.

Quod si quis ab officinis ad bibliothecas se converterit, et immensam,
quam videmus, librorum varietatem in admiratione habuerit, is,
examinatis et diligentius introspectis ipsorum librorum materiis et
contentis, obstupescet certe in contrarium; et postquam nullum dari
finem repetitionibus observaverit, quamque homines eadem agant et
loquantur, ab admiratione varietatis transibit ad miraculum indigentiae
et paucitatis earum rerum quae hominum mentes adhuc tenuerunt et
occuparunt.

Quod si quis ad intuendum ea, quae magis curiosa habentur quam
sana, animum submiserit, et alchymistarum aut magorum opera
penitius introspexerit, is dubitabit forsitan utrum risu an lachrymis
potius illa digna sint. Alchymista enim spem alit aeternam, atque ubi
res non succedit errores proprios reos substituit; secum accusatorie
reputando, se aut artis aut authorum vocabula non satis intellexisse,
unde ad traditiones et auriculares susurros animum applicat; aut in
practicae suae scrupulis et momentis aliquid titubatum esse, unde
experimenta in infinitum repetit: ac interim quum inter
experimentorum sortes in quaedam incidit aut ipsa facie nova aut

73



utilitate non contemnenda; hujusmodi pignoribus animum pascit,
eaqgue in majus ostentat et celebrat: reliqua spe sustentat. Neque
tamen negandum est, alchymistas non pauca invenisse, et inventis
utilibus homines donasse. Verum fabula illa non male in illos quadrat
de sene, qui filiis aurum in vinea defossum (sed locum se nescire
simulans) legaverit; unde illi vineae fodiendae diligenter incubuerunt,
et aurum quidem nullum repertum, sed vindemia ex ea cultura facta
est uberior.

At naturalis magiae cultores, qui per rerum sympathias et antipathias
omnia expediunt, ex conjecturis otiosis et supinissimis, rebus virtutes
et operationes admirabiles affinxerunt; atque si quando opera
exhibuerint, ea illius sunt generis, ut ad admirationem et novitatem,
non ad fructum et utilitatem, accommodata sint.

In superstitiosa autem magia (si et de hac dicendum sit) illud inprimis
animadvertendum est, esse tantummodo certi cujusdam et definiti
generis subjecta, in quibus artes curiosae et superstitiosae, per omnes
nationes atque aetates atque etiam religiones, aliquid potuerint aut
luserint. Itaque ista missa faciamus. Interim nil mirum est, si opinio
copiae causam inopiae dederit.

I-LXXXVI.

Atque hominum admirationi, quoad doctrinas et artes, per se satis
simplici et prope puerili, incrementum accessit ab eorum astu et
artificio qui scientias tractaverunt et tradiderunt. Illi enim ea ambitione
et affectatione eas proponunt, atque in eum modum efformatas ac
veluti personatas in hominum conspectum producunt, ac si illae omni
ex parte perfectae essent et ad exitum perductae. Si enim methodum
aspicias et partitiones, illae prorsus omnia complecti et concludere
videntur, quae in illud subjectum cadere possunt. Atque licet membra
illa male impleta et veluti capsulae inanes sint; tamen apud intellectum
vulgarem scientiae formam et rationem integrae prae se ferunt.

At primi et antiquissimi veritatis inquisitores, meliore fide et fato,
cognitionem illam, quam ex rerum contemplatione decerpere, et in



usum recondere statuebant, in aphorismos, sive breves easdemque
sparsas nec methodo revinctas sententias, conjicere solebant; neque
se artem universam complecti simulabant aut profitebantur. At eo quo
nunc res agitur modo, minime mirum est, si homines in iis ulteriora non
guaerant, quae pro perfectis et numeris suis jampridem absolutis
traduntur.

I-LXXXVIL.

Etiam antiqua magnum existimationis et fidei incrementum
acceperunt ex eorum vanitate et levitate, qui nova proposuerunt;
praesertim in philosophiae naturalis parte activa et operativa. Neque
enim defuerunt homines vaniloqui et phantastici, qui partim ex
credulitate, partim ex impostura, genus humanum promissis
onerarunt: vitae prolongationem, senectutis retardationem, dolorum
levationem, naturalium defectuum reparationem, sensuum
deceptiones, affectuum ligationes et incitationes, intellectualium
facultatum illuminationes et exaltationes, substantiarum
transmutationes, et motuum ad libitum roborationes et
multiplicationes, aéris impressiones et alterationes, coelestium
influentiarum deductiones et procurationes, rerum futurarum
divinationes, remotarum repraesentationes, occultarum revelationes,
et alia complura pollicitando et ostentando. Verum de istis largitoribus
non multum aberraverit, qui istiusmodi judicium fecerit, tantum
nimirum in doctrinis philosophiae inter horum vanitates et veras artes
interesse, quantum inter res gestas Julii Caesaris, aut Alexandri Magni,
et res gestas Amadicii ex Gallia, aut Arthuri ex Britannia, in historiae
narrationibus intersit. Inveniuntur enim clarissimi illi imperatores
revera majora gessisse, quam umbratiles isti heroes etiam fecisse
fingantur; sed modis et viis scilicet actionum minime fabulosis et
prodigiosis. Neque propterea aequum est verae memoriae fidem
derogari, quod a fabulis illa quandoque laesa sit et violata. Sed interim
minime mirum est, si propositionibus novis (praesertim cum mentione
operum) magnum sit factum praejudicium per istos impostores, qui
similia tentaverunt; cum vanitatis excessus et fastidium etiam nunc
omnem in ejusmodi conatibus magnanimitatem destruxerit.

75



I-LXXXVIIL.

At longe majora a pusillanimitate, et pensorum, quae humana
industria sibi proposuit, parvitate et tenuitate, detrimenta in scientias
invecta sunt. Et tamen (quod pessimum est) pusillanimitas ista non sine
arrogantia et fastidio se offert.

Primum enim, omnium artium illa reperitur cautela jam facta
familiaris, ut in qualibet arte authores artis suae infirmitatem in
naturae calumniam vertant; et quod ars ipsorum non assequitur, id ex
eadem arte impossibile in natura pronunciant. Neque certe damnari
potest ars, siipsa judicet. Etiam philosophia, quae nuncin manibus est,
in sinu suo posita quaedam fovet, aut placita, quibus (si diligentius
inquiratur) hoc hominibus omnino persuaderi volunt; nil ab arte, vel
hominis opere, arduum, aut in naturam imperiosum et validum,
expectari debere; ut de heterogenia caloris astri et ignis, et mistione,
superius dictum est. Quae si notentur accuratius, omnino pertinent ad
humanae potestatis circumscriptionem malitiosam, et ad quaesitam et
artificiosam desperationem, quae non solum spei auguria turbet, sed
etiam omnes industriae stimulos et nervos incidat, atque ipsius
experientiae aleas abjiciat; dum de hoc tantum solliciti sint, ut ars
eorum perfecta censeatur; gloriae vanissimae et perditissimae dantes
operam, scilicet ut quicquid adhuc inventum et comprehensum non
sit, id omnino nec inveniri, nec comprehendi posse in futurum
credatur. At si quis rebus addere se et novum aliquid reperire conetur,
ille tamen omnino sibi proponet et destinabit unum aliquod inventum
(nec ultra) perscrutari et eruere; ut magnetis naturam, maris fluxum et
refluxum, thema coeli, et hujusmodi, quae secreti aliquid habere
videntur, et hactenus parum feliciter tractata sint: quum summae sit
imperitiae, rei alicujus naturam in se ipsa perscrutari; quandoquidem
eadem natura, quae in aliis videtur latens et occulta, in aliis manifesta
sit et quasi palpabilis, atque in illis admirationem, in his ne attentionem
quidem moveat; ut fit in natura consistentiae, quae in ligno vel lapide
non notatur, sed solidi appellatione transmittitur, neque amplius de
fuga separationis aut solutionis continuitatis inquiritur; at in aguarum
bullis eadem res videtur subtilis et ingeniosa; quae bullae se conjiciunt



in pelliculas quasdam, in hemisphaerii formam curiose effictas, ut ad
momentum temporis evitetur solutio continuitatis.

Atque prorsus illa ipsa, quae habentur pro secretis, in aliis habent
naturam manifestam et communem; quae nunquam se dabit
conspiciendam, si hominum experimenta aut contemplationes in illis
ipsis tantum versentur. Generaliter autem et vulgo, in operibus
mechanicis habentur pro novis inventis, si quis jampridem inventa
subtilius poliat, vel ornet elegantius, vel simul uniat et componat, vel
cum usu commodius copulet, aut opus majore, aut etiam minore,
quam fieri consuevit, mole vel volumine exhibeat, et similia.

ltaque minime mirum est, si nobila et genere humano digna inventa in
lucem extracta non sint, guum homines hujusmodi exiguis pensis et
puerilibus contenti et delectati fuerint; quinetiam in iisdem se magnum
aliqguod sequutos, aut assequutos putaverint.

I-LXXXIX.

Neque illud praetermittendum est, quod nacta sit philosophia naturalis
per omnes aetates adversarium molestum et difficilem;
superstitionem nimirum, et zelum religionis caecum et immoderatum.
Etenim videre est apud Graecos, eos, qui primum causas naturales
fulminis et tempestatum insuetis adhuc hominum auribus
proposuerunt, impietatis in deos eo nomine damnatos: nec multo
melius a nonnullis antiquorum patrum religionis Christianae exceptos
fuisse eos, qui ex certissimis demonstrationibus (quibus nemo hodie
sanus contradixerit) terram rotundam esse posuerunt, atque ex
consequenti antipodas esse asseruerunt.

Quinetiam, ut nunc sunt res, conditio sermonum de natura facta est
durior et magis cum periculo, propter theologorum scholasticorum
summas et methodos; qui cum theologiam (satis pro potestate) in
ordinem redegerint, et in artis formam effinxerint, hoc insuper
effecerunt, ut pugnax et spinosa Aristotelis philosophia corpori
religionis, plus quam par erat, immisceretur.

77



Eodem etiam spectant (licet diverso modo) eorum commentationes,
qui veritatem Christianae religionis ex principiis ex authoritatibus
philosophorum deducere et confirmare haud veriti sunt; fidei et sensus
conjugium tanquam legitimum multa pompa et solennitate celebrates,
et grata rerum varietate animos hominum permulcentes; sed interim
divina humanis, impari conditione, permiscentes. At in hujusmodi
misturis theologiae cum philosophia, ea tantum, quae nunc in
philosophia recepta sunt, comprehenduntur; sed nova, licet in melius
mutata, tantum non summoventur et exterminantur.

Denique invenias, ex quorundam theologorum imperitia, aditum alicui
philosophiae, quamvis emendatae, pene interclusum esse. Alii
siquidem simplicius subverentur, ne forte altior in naturam inquisitio
ultra concessum sobrietatis terminum penetret; traducentes et
perperam torquentes ea, quae de divinis mysteriis in Scripturis sacris
adversus rimantes secreta divina dicuntur, ad occulta naturae, quae
nullo interdicto prohibentur. Alii callidus conjiciunt et animo versant, si
media ignorentur, singula ad manum et virgulam divinam (quod
religionis, ut putant, maxime intersit) facilius posse referri: quod nihil
aliud est, quam Deo per mendacium gratificari velle. Alii ab exemplo
metuunt, ne motus et mutationes circa philosophiam in religionem
incurrant ac desinant. Alii denique solliciti videntur, ne in naturae
inquisitione aliquid inveniri possit, quod religionem (praesertim apud
indoctos) subvertat, aut saltem labefactet. At isti duo posteriores
metus nobis videntur omnino sapientiam animalem sapere; ac si
homines, in mentis suae recessibus et secretis cogitationibus de
firmitudine religionis, et fidei in sensum imperio diffiderent ac
dubitarent; et propterea ab inquisitione veritatis in naturalibus
periculum illis impendere metuerent. At vere rem reputanti,
philosophia naturalis, post verbum Dei, certissima superstitionis
medicina est; eademque probatissimum fidei alimentum. ltaque
merito religioni donatur tanquam fidissima ancilla: cum altera
voluntatem Dei, altera potestatem manifestet. Neque enim erravit llle,
quit dixit; erratis, nescientes Scripturas et potestatem Dei:
informationem de voluntate et meditationem de potestate nexu
individuo commiscens et copulans. Interim minus mirum est, si
naturalis philosophiae incrementa cohibita sint; cum religio, quae



plurimum apud animos hominum pollet, per quorundam imperitiam
et zelum incautum in partem contrariam transierit et abrepta fuerit.

I-XC.

Rursus in moribus et institutis scholarum, academiarum, collegiorum,
et similium conventuum, quae doctorum hominum sedibus et
eruditionis culturae destinata sunt, omnia progressui scientiarum
adversa inveniuntur. Lectiones enim et exercitia ita sunt disposita, ut
aliud a consuetis haud facile cuiquam in mentem veniat cogitare aut
contemplari. Si vero unus aut alter fortasse judicii libertate uti
sustinuerit, is sibi soli hanc operam imponere possit; ab aliorum autem
consortio nihil capiet utilitatis. Sin et hoc toleraverit, tamen in
capessenda fortuna industriam hanc et magnanimitatem sibi non levi
impedimento fore experietur. Studia enim hominum in ejusmodi locis
in guorundam authorum scripta, veluti in carceres, conclusa sunt; a
quibus si quis dissentiat, continuo ut homo turbidus et rerum novarum
cupidus corripitur. At magnum certe discrimen inter res civiles et artes:
non enim idem periculum a novo motu et a nova luce. Verum in rebus
civilibus mutatio etiam in melius suspecta est ob perturbationem; cum
civilia authoritate, consensu, fama, et opinione, non demonstratione,
nitantur. In artibus autem et scientiis, tanquam in metalli fodinis,
omnia novis operibus et ulterioribus progressibus circumstrepere
debent. Atque secundum rectam rationem res ita se habet, sed interim
non ita vivtur: sed ista, quam diximus, doctrinarum administratio et
politia scientiarum augmenta durius premere consuevit.

I-XCl.

Atque insuper licet ista invidia cessaverit; tamen satis est ad
cohibendum augmentum scientiarum, quod hujusmodi conatus et
industriae praemiis careant. Non enim penes eosdem est cultura
scientiarum et praemium. Scientiarum enim augmenta a magnis
utique ingeniis proveniunt; at pretia et praemia scientiarum sunt penes
vulgus aut principes viros, qui (nisi raro admodum) vix mediocriter
docti sunt. Quinetiam hujusmodi progressus non solum praemiis et

79



beneficentia hominum, verum etiam ipsa populari laude destituti sunt.
Sunt enim illi supra captum maximae partis hominum, et ab opinionum
vulgarium ventis facile obruuntur et extinguuntur. Itaque nil mirum, si
res illa non foeliciter successerit, quae in honore non fuit.

I-XCILI.

Sed longe maximum progressibus scientiarum, et novis pensis ac
provinciis in iisdem suscipiendis, obstaculum deprehenditur in
desperatione hominum, et suppositione impossibilis. Solent enim viri
prudentes et severi in hujusmodi rebus plane diffidere: naturae
obscuritatem, vitae brevitatem, sensuum fallacias, judicii infirmitatem,
experimentorum difficultates, et similia secum reputantes. Itaque
existimant, esse quosdam scientiarum, per temporum et aetatum
mundi revolutiones, fluxus et refluxus; cum aliis temporibus crescant
et floreant, aliis declinent et jaceant: ita tamen, ut cum ad certum
guendam gradum et statum pervenerint, nil ulterius possint.

Itague si quis majora credat aut spondeat, id putant esse cujusdam
impotentis et immaturi animi; atque hujusmodi conatus initia scilicet
laeta, media ardua, extrema confusa habere. Atque cum hujusmodi
cogitationes eae sint, quae in viros graves et judicio praestantes facile
cadant, currandum revera est, ne rei optimae et pulcherrimae amore
capti severitatem judicii relaxemus, aut minuamus; et sedulo
videndum, quid spei affulgeat, et ex qua parte se ostendat; atque auris
levioribus spei rejectis, eae, quae plus firmitudinis habere videntur,
omnino discutiendae sunt et pensitandae. Quinetiam prudentia civilis
ad consilium vocanda est et adhibenda, quae ex praescripto diffidit, et
de rebus humanis in deterius conjicit. Itaque jam et de spe dicendum
est; praesertim cum nos promissores non simus, nec vim aut insidias
hominum judiciis faciamus aut struamus, sed homines manu et sponte
ducamus. Atque licet longe potentissimum futurum sit remedium ad
spem imprimendam, quando homines ad particularia, praesertim in
tabulis nostris inveniendi digesta et disposita (quae partim ad
secundam, sed multo magis ad quartam Instaurationis nostrae partem
pertinent), adducemus; cum hoc ipsum sit non spes tantum, sed
tanquam res ipsa: tamen ut omnia clementius fiant, pergendum est in



instituto nostro de praeparandis hominum mentibus; cujus
praeparationis ista ostensio spei pars est non exigua. Nam absque ea,
religua faciunt magis ad contristationem hominum (scilicet, ut
deteriorem et viliorem habeant de iis, quae jam in usu sunt,
opinionem, quam nunc habent, et suae conditionis infortunium plus
sentiant et pernoscant), quam ad alacritatem aliquam inducendam,
aut industriam experiendi acuendam. Itaque conjecturae nostrae,
guae spem in hac re faciunt probabilem, aperiendae sunt et
proponendae: sicut Columbus fecit, ante navigationem illam suam
mirabilem maris Atlantici: cum rationes adduxerit, cur ipse novas terras
et continentes praeter eas, quae ante cognitae fuerunt, inveniri posse
confideret: quae rationes, licet primo rejectae, postea tamen
experimento probatae sunt, et rerum maximarum causae et initia
fuerunt.

I-XCIIl.

Principium autem sumendum a Deo: hoc nimirum quod agitur, propter
excellentem in ipso boni naturam, manifeste a Deo esse, qui author
boni, et pater luminum est. In operationibus autem divinis, initia
guaeque tenuissima exitum certo trahunt. Atque quod de spiritualibus
dictum est, Regnum Dei non venit cum observatione, id etiam in omni
majore opere Providentiae evenire reperitur; ut omnia sine strepitu et
sonitu placide labantur, atque res plane agatur priusquam homines
eam agi putent aut advertant. Neque omittenda est prophetia Danielis
de ultimis mundi temporibus; Multi pertransibunt, et multiplex erit
scientia: manifeste innuens et significans, esse in fatis, id est, in
Providentia, ut pertransitus mundi (qui per tot longinquas navigationes
impletus plane aut jam in opere esse videtur) et augmenta scientiarum
in eandem aetatem incidant.

I-XCIV.

Sequitur ratio omnium maxima ad faciendam spem; nempe ex
erroribus temporis praeteriti et viarum adhuc tentatarum. Optima
enim est ea reprehensio, quam de statu civili haud prudenter

81



administrato quispiam his verbis complexus est: Quod ad praeterita
pessimum est, id ad futura optimum videri debet. Si enim vos omnia,
quae ad officium vestrum spectant, praestitissetis, neque tamen res
vestrae in meliore loco essent; ne spes quidem ulla reliqua foret, eas in
melius provehi posse. Sed cum rerum vestrarum status, non a vi ipsa
rerum, sed ab erroribus vestris male se habeat; sperandum est, illis
erroribus missis aut correctis, magnam rerum in melius mutationem
fieri posse. Simili modo, si homines per tanta annorum spatia viam
veram inveniendi et colendi scientias tenuissent, nec tamen ulterius
progredi potuissent; audax proculdubio et temeraria foret opinio,
posse rem in ulterius provehi. Quod si in via ipsa erratum sit, atque
hominum opera in iis consumpta, in quibus minime oportebat;
sequitur ex eo, non in rebus ipsis difficultatem oriri, quae potestatis
nostrae non sunt, sed in intellectu humano ejusque usu et
applicatione; quae res remedium et medicinam suscipit. ltaque
optimum fuerit illos ipsos errores proponere: quot enim fuerint
errorum impedimenta in praeterito, tot sunt spei argumenta in
futurum. Ea vero licet in his, quae superius dicta sunt, non intacta
omnino fuerint; tamen ea etiam nunc breviter, verbis nudis ac
simplicibus, repraesentare visum est.

I-XCV.

Qui tractaverunt scientias aut empirici aut dogmatici fuerunt. Empirici,
formicae more, congerunt tantum, et utuntur: rationales, aranearum
more, telas ex se conficiunt: apis vero ratio media est, quae materiam
ex floribus horti et agri elicit; sed tamen eam propria facultate vertit et
digerit. Neque absimile philosophiae verum opificium est; quod nec
mentis viribus tantum aut praecipue nititur, neque ex historia naturali
et mechanicis experimentis praebitam materiam, in memoria
integram, sed in intellectu mutatam et subactam, reponit. Itaque ex
harum facultatum (experimentalis scilicet et rationalis) arctiore et
sanctiore foedere (quod adhuc factum non est) bene sperandum est.



I-XCVI.

Naturalis philosophia adhuc sincera non invenitur, sed infecta et
corrupta: in Aristotelis schola, per logicam, in Platonis schola, per
theologiam naturalem; in secunda schola Platonis, Procli, et aliorum,
per mathematicam; quae philosophiam naturalem terminare, non
generare aut procreare debet. At ex philosophia naturali pura et
impermista meliora speranda sunt.

I-XCVILI.

Nemo adhuc tanta mentis constantia et rigore inventus est, ut
decreverit et sibi imposuerit theorias et notiones communes penitus
abolere, et intellectum abrasum et aequum ad particularia de integro
applicare. Itaque ratio illa humana, qguam habemus, ex multa fide, et
multo etiam casu, nec non ex puerilibus, quas primo hausimus,
notionibus, farrago quaedam est et congeries.

Quod si quis aetate matura, et sensibus integris, et mente repurgata,
se ad experientiam et ad particularia de integro applicet, de eo melius
sperandum est. Atque hac in parte nobis spondemus fortunam
Alexandri Magni: neque quis nos vanitatis arguat, antequam exitum rei
audiat, quae ad exuendam omnem vanitatem spectat.

Etenim de Alexandro et ejus rebus gestis Aeschines ita loquutus est:
Nos certe vitam mortalem non vivimus; sed in hoc nati sumus, ut
posteritas de nobis portenta narret et praedicet: perinde ac si Alexandri
res gestas pro miraculo habuisset.

At aevis sequentibus Titus Livius melius rem advertit et introspexit,
atque de Alexandro hujusmodi quippiam dixit: Eum non aliud quam
bene ausum vana contemnere. Atque simile etiam de nobis judicium
futuris temporibus factum iri existimamus: Nos nil magni fecisse; sed
tantum ea, quae pro magnis habentur, minoris fecisse. Sed interim
(quod jam diximus) non est spes nisi in regeneratione scientiarum; ut
eae scilicet ab experientia certo ordine excitentur et rursus condantur:

83



quod adhuc factum esse aut cogitatum nemo (ut arbitramur)
affirmaverit.

I-XCVIII.

Atque experientiae fundamenta (quando ad hanc omnino
deveniendum est) aut nulla, aut admodum infirma adhuc fuerunt; nec
particularium sylva et materies, vel numero, vel genere, vel certitudine,
informando intellectui competens, aut ullo modo sufficiens, adhuc
guaesita est et congesta. Sed contra homines docti (supini sane et
faciles) rumores quosdam experientiae, et quasi famas et auras ejus,
ad philosophiam suam vel constituendam vel confirmandam
exceperunt, atque illis nihilominus pondus legitimi testimonii
attribuerunt. Ac veluti si regnum aliquod aut status non ex literis et
relationibus a legatis et nuntiis fide dignis missis, sed ex urbanorum
sermunculis et ex triviis consilia sua et negotia gubernaret; omnino
talis in philosphiam administratio, quatenus ad experientiam,
introducta est. Nil debitis modis exquisitum, nil verificatum, nil
numeratum, nil appensum, nil dimensum in naturali historia reperitur.
At quod in observatione indefinitum et vagum, id in informatione fallax
et infidum est. Quod si cui haec mira dictu videantur, et querelae minus
justae propiora, cum Aristoteles tantus ipse vir, et tanti regis opibus
subnixus, tam accuratam de animalibus historiam confecerit, atque alii
nonnulli majore diligentia (licet strepitu minore) multe adjecerint, et
rursus alii de plantis, de metallis, et fossilibus, historias et narrationes
copiosas conscripserint; is sane non satis attendere et perspicere
videtur, quid agatur in praesentia. Alia enim est ratio naturalis
historiae, quae propter se confecta est; alia ejus, quae collecta est ad
informandum intellectum in ordine ad condendam philosophiam.
Atque hae duae historiae tum aliis rebus, tum praecipue in hoc
differunt; quod prima ex illis specierum naturalium varietatem, non
artium mechanicarum experimenta contineat. Quemadmodum enim
in civilibus ingenium cujusque, et occultus animi affectuumque sensus,
melius elicitur, cum quis in perturbatione ponitur, quam alias: simili
modo, et occulta naturae magis se produnt per vexationes artium,
guam cum cursu suo meant. ltaque tum demum bene sperandum est



de naturali philosophia, postquam historia naturalis (quae ejus basis
est et fundamentum) melius instructa fuerit; antea vero minime.

I-XCIX.

Atque rursus in ipsa experimentorum mechanicorum copia, summa
eorum, quae ad intellectus informationem maxime faciunt et juvant,
detegitur inopia. Mechanicus enim, de veritatis inquisitione nullo
modo sollicitus, non ad alia quam quae operi suo subserviunt aut
animum erigit aut manum porrigit. Tum vero de scientiarum ulteriore
progressu spes bene fundabitur, quum in Historiam Naturalem
recipientur et aggregabuntur complura experimenta, quae in se nullius
sunt usus, se ad inventionem causarum et axiomatum tantum faciunt;
quae nos lucifera experimenta, ad differentiam fructiferorum,
appellare consuevimus. Illa autem miram habent in se virtutem et
conditionem; hanc videlicet, quod nunquam fallant aut frustrentur.
Cum enim ad hoc adhibeantur, non ut opus aliquod efficiant sed ut
causam naturalem in aliquo revelent, quaquaversum cadunt, intentioni
aeque satisfaciunt; cum quaestionem terminent.

I-C.

At non solum copia major experimentorum quaerenda est et
procuranda, atque etiam alterius generis, quam adhuc factum est; sed
etiam methodus plane alia et ordo et processus continuande et
provehendae Experientiae introducenda. Vaga enim Experientia et se
tantum sequens (ut superius dictum est) mera palpatio est, et homines
potius stupefacit quam informat. At cum Experientia lege certa
procedet, seriatim et continenter, de scientiis aliquid melius sperari
poterit.

I-Cl.

Postquam vero copia et materies Historiae Naturalis et Experientiae,
talis qualis ad opus intellectus sive ad opus philosophicum requiritur,
praesto jam sit et parata; tamen nullo modo sufficit intellectus, ut in

85



illam materiem agat sponte et memoriter; non magis, quam si quis
computationem alicujus ephemeridis memoriter se tenere et superare
posse speret. Atque hactenus tamen potiores meditationis partes
guam scriptionis in inveniendo fuerunt; neque adhuc Experientia
literata facta est: atqui nulla nisi de scripto inventio probanda est. llla
vero in usum inveniente, ab Experientia facta demum literata melius
sperandum.

I-Cil.

Atque insuper cum tantus sit particularium numerus et quasi exercitus,
isque ita sparsus et diffusus, ut intellectum disgreget et confundat, de
velitationibus et levibus motibus et transcursibus intellectus non bene
sperandum est; nisi fiat instructio et coordinatio, per tabulas
inveniendi idoneas et bene dispositas et tanquam vivas, eorum quae
pertinent ad subjectum in quo versatur inquisitio, atque ad harum
tabularum auxilia praeparata et digesta mens applicetur.

I-Clll.

Verum post copiam particularium rite et ordine veluti sub oculos
positorum, non statim transeundum est ad inquisitionem et
inventionem novorum particularium aut operum; aut saltem, si hoc
fiat, in eo non acquiescendum. Neque enim negamus, postquam
omnia omnium artium experimenta collecta et digesta fuerint atque ad
unius hominis notitam et judicium pervenerint, quin ex ipsa
traductione experimentorum unius artis in alias multa nova inveniri
possint ad humanam vitam et statum utilia, per istam Experientiam
quam vocamus Literatam: sed tamen minora de ea speranda sunt;
majora vero a nova luce Axiomatum ex particularibus illis certa via et
regula eductorum, quae rursus nova particularia indicent et designent.
Neque enim in plano via sita est, sed ascendendo et descendendo;
ascendendo primo ad Axiomata, descendendo ad Opera.



I-CIV.

Neque tamen permittendum est, ut intellectus a particularibus ad
axiomata remota et quasi generalissima (qualia sunt principia, quae
vocant, artium et rerum) saliat et volet; et ad eorum immotam
veritatem axiomata media probet et expediat: quod adhuc factum est,
prono ad hoc impetu naturali intellectus, atque etiam ad hoc ipsum,
per demonstrationes quae fiunt per syllogismum, jampridem edocto
et assuefacto. Sed de scientiis tum demum bene sperandum est,
qguando per scalam veram, et per gradus continuos et non intermissos
aut hiulcos, a particularibus ascendetur ad axiomata minora, et deinde
ad media, alia aliis superiora, et postremo demum ad generalissima.
Etenim axiomata infirma non multum ab experientia nuda discrepant.
Suprema vero illa et generalissima (quae habentur) notionalia sunt et
abstracta, et nil habent solidi. At media sunt axiomata illa vera et solida
et viva, in quibus humanae res et fortunae sitae sunt; et supra haec
guoque, tandem ipsa illa generalissima; talia scilicet quae non
abstracta sint, sed per haec media vere limitantur.

ltague hominum intellectui non plumae addendae, sed plumbum
potius et pondera; ut cohibeant omnem saltum et volatum. Atque hoc
adhuc factum non est; quum vero factum fuerit, melius de scientiis
sperare licebit.

I-CV.

In constituendo autem axiomate, forma inductionis alia guam adhuc in
usu fuit excogitanda est; eaque non ad principia tantum (quae vocant)
probanda et invenienda, sed etiam ad axiomata minora et media,
denique omnia. Inductio enim quae procedit per enumerationem
simplicem res puerilis est, et precario concludit, et periculo exponitur
ab instantia contradictoria, et plerumque secundum pauciora quam
par est, et ex his tantummodo quae praesto sunt, pronunciat. At
inductio, quae ad inventionem et demonstrationem scientiarum et
artium erit utilis, naturam separare debet, per rejectiones et
exclusiones debitas; ac deinde, post negativas tot quot sufficiunt, super
affirmativas concludere; quod adhuc factum non est, nec tentatum

87



certe, nisi tantummodo a Platone, qui ad excutiendas definitiones et
ideas hac certe forma inductionis aliquatenus utitur. Verum ad hujus
inductionis, sive demonstrationis, instructionem bonam et legitimam
guamplurima adhibenda sunt, quae adhuc nullius mortalium
cogitationem subiere; adeo ut in ea major sit consumenda opera,
quam adhuc consumpta est in syllogismo. Atque hujus inductionis
auxilio, non solum ad axiomata invenienda, verum etiam ad notiones
terminandas, utendum est. Atque in hac certe inductione spes maxima
sita est.

I-CVI.

At in axiomatibus constituendis per hanc inductionem, examinatio et
probatio etiam facienda est, utrum quod constituitur axioma aptatum
sit tantum et ad mensuram factum eorum particularium ex quibus
extrahitur; an vero sit amplius et latius. Quod si sit amplius aut latius,
videndum an eam suam amplitudinem et latitudinem per novorum
particularium designationem, quasi fide-jussione quadam, firmet; ne
vel in jam notis tantum haereamus, vel laxiore fortasse complexu
umbras et formas abstractas, non solida et determinata in materia,
prensemus. Haec vero cum in usum venerint, solida tum demum spes
merito affulserit.

I-CVII.

Atque hic etiam resumendum est, quod superius dictum est de
Naturali Philosophia producta et scientiis particularibus ad eam
reductis, ut non fiat scissio et truncatio scientiarum; nam etiam absque
hoc minus de progressu sperandum est.

I-CVIII.

Atque de desperatione tollenda et spe facienda, ex praeteriti temporis
erroribus valere jussis aut rectificatis, jam dictum est. Videndum autem
et si quae alia sint quae spem faciant. lllud vero occurrit; si hominibus
non quaerentibus, et aliud agentibus, multa utilia, tanquam casu



guodam aut per occasionem, inventa sint; nemini dubium esse posse,
quin iisdem quaerentibus et hoc agentibus, idque via et ordine, non
impetu et desultorie, longe plura detegi necesse sit. Licet enim semel
aut iterum accidere possit, ut quispiam in id forte fortuna incidat, quod
magno conatu et de industria scrutantem antea fugit; tamen in summa
rerum proculdubio contrarium invenitur. Itaque longe plura et meliora,
atque per minora intervalla, a ratione et industria et directione et
intentione  hominum speranda sunt, quam a casu et instinctu
animalium et hujusmodi, quae hactenus principium inventis dederunt.

I-CIX.

Etiam illud ad spem trahi possit, quod nonnulla ex his quae jam inventa
sunt ejus sint generis ut antequam invenirentur haud facile cuiquam in
mentem venisset de iis aliquid suspicari; sed plane quis illa ut
impossibilia contempsisset. Solent enim homines de rebus novis ad
exemplum veterum, et secundum phantasiam ex iis praeceptam et
inquinatam, hariolari; quod genus opinandi fallacissimum est,
qguandoquidem multa ex his quae ex fontibus rerum petuntur per
rivulos consuetos non fluant.

Veluti si quis, ante tormentorum igneorum inventionem, rem per
effectus descripsisset, atque in hunc modum dixisset: inventum
quoddam detectum esse, per quod muri et munitiones quaeque
maximae ex longo intervallo concuti et dejici possint; homines sane de
viribus tormentorum et machinarum per pondera et rotas et
hujusmodi arietationes et impulsus multiplicandis, multa et varia
secum cogitaturi fuissent; de vento autem igneo, tam subito et
violenter se expandente et exsufflante, vix unquam aliquid alicujus
imaginationi aut phantasiae occursurum fuisset; utpote cujus
exemplum in proximo non vidisset, nisi forte in terrae motu aut
fulmine, quae, ut magnalia naturae et non imitabilia ab homine,
homines statim rejecturi fuissent.

Eodem modo si, ante fili bombycini inventionem, quispiam hujusmodi

sermonem injecisset: esse quoddam fili genus inventum ad vestium et
supellectilis usum, quod filum linteum aut laneum tenuitate, et

89



nihilominus tenacitate, ac etiam splendore et mollitie, longe superaret;
homines statim aut de serico aliquo vegetabili, aut de animalis alicujus
pilis delicatioribus, aut de avium plumis et lanugine, aliquid opinaturi
fuissent; verum de vermis pusilli textura, eaque tam copiosa et se
renovante et anniversaria, nil fuissent certe commenturi. Quod si quis
etiam de vermi verbum aliquod injecisset, ludibrio certe futurus
fuisset, ut qui novas aranearum operas somniaret.

Similiter, si ante inventionem acus nauticae quispiam hujusmodi
sermonem intulisset: inventum esse quoddam instrumentum, per
quod cardines et puncta coeli exacte capi et dignosci possint; homines
statim de magis exquisita fabricatione instrumentorum
astronomicorum ad multa et varia, per agitationem phantasiae,
discursuri fuissent; quod vero aliquid inveniri possit, cujus motus cum
coelestibus tam bene conveniret, atque ipsum tamen ex coelestibus
non esset, sed tantum substantia lapidea aut metallica, omnino
incredibile visum fuisset. Atque haec tamen et similia per tot mundi
aetates homines latuerunt, nec per philosophiam aut artes rationales
inventa sunt, sed casu et per occasionem; suntque illius (ut diximus)
generis, ut ab iis quae antea cognita fuerunt plane heterogenea et
remotissima sint, ut praenotio aliqua nihil prorsus ad illa conducere
potuisset.

ltaque sperandum omnino est, esse adhuc in naturae sinu multa
excellentis usus recondita, quae nullam cum jam inventis cognationem
habent aut parallelismum, sed omnino sita sunt extra vias phantasiae;
guae tamen adhuc inventa non sunt; quae proculdubio per multos
saeculorum circuitus et ambages et ipsa quandoque prodibunt, sicut
illa superiora prodierunt; sed per viam, guam nunc tractamus, propere
et subito et simul repraesentari et anticipari possunt.

I-CX.

Attamen conspiciuntur et alia inventa ejus generis, quae fidem faciant,
posse genus humanum nobilia inventa, etiam ante pedes posita,
praeterire et transilire. Utcunque enim pulveris tormentarii vel fili
bombycini vel acus nauticae vel sacchari vel papyri vel similium inventa



guibusdam rerum et naturae proprietatibus niti videantur, at certe
imprimendi artificium nil habet quod non sit apertum et fere obvium.
Et nihilominus homines, non advertentes literarum modulos difficilius
scilicet collocari quam literae per motum manus scribantur, sed hoc
interesse, quod literarum moduli semel collocati infinitis
impressionibus, literae autem per manum exaratae unicae tantum
scriptioni, sufficiant; aut fortasse iterum non advertentes atramentum
ita inspissari posse, ut tingat, non fluat; praesertim literis resupinatis et
impressione facta desuper; hoc pulcherrimo invento (quod ad
doctrinarum propagationem tantum facit) per tot saecula caruerunt.

Solet autem mens humana, in hoc inventionis curriculo, tam laeva
saepenumero et male composita esse, ut primo diffidat, et paulo post
se contemnat; atque primo incredibile ei videatur aliquid tale inveniri
posse, postquam autem inventum sit, incredibile rursus videatur id
homines tamdiu fugere potuisse. Atque hoc ipsum ad spem rite
trahitur; superesse nimirum adhuc magnum inventorum cumulum, qui
non solum ex operationibus incognitis eruendis, sed et ex jam cognitis
transferendis et componendis et applicandis, per eam quam diximus
Experientiam Literatam, deduci possit.

I-CXI.

Neque illud omittendum ad faciendam spem: reputent (si placet)
homines infinitas ingenii, temporis, facultatum expensas, quas
homines in rebus et studiis longe minoris usus et pretii collocant;
guorum pars quota si ad sana et solida verteretur, nulla non difficultas
superari possit. Quod idcirco adjungere visum est, quia plane fatemur
Historiae Naturalis et Experimentalis collectionem, qualem animo
metimur et qualis esse debet, opus esse magnum, et quasi regium, et
multae operae atque impensae.

I-CXIl.

Interim particularium multitudinem nemo reformidet, quin potius hoc
ipsum ad spem revocet. Sunt enim artium et naturae particularia

91



Phaenomena manipuli instar ad ingenii commenta, postquam ab
evidentia rerum disjuncta et abstracta fuerint. Atque hujus viae exitus
in aperto est, et fere in propinquo; alterius exitus nullus, sed implicatio
infinita. Homines enim adhuc parvam in Experientia moram fecerunt,
et eam leviter perstrinxerunt, sed in meditationibus et
commentationibus ingenii infinitum tempus contriverunt. Apud nos
vero si esset praesto quispiam qui de facto naturae ad interrogata
responderet, paucorum annorum esset inventio causarum et
scientiarum omnium.

I-CXIIl.

Etiam nonnihil hominibus spei fieri posse putamus ab exemplo nostro
proprio; neque jactantiae causa hoc dicimus sed quod utile dictu sit. Si
qui diffidant, me videant, hominem inter homines aetatis meae
civilibus negotiis occupatissimum, nec firma admodum valetudine
(quod magnum habet temporis dispendium), atque in hac re plane
protopirum, et vestigia nullius sequutum, neque haec ipsa cum ullo
mortalium communicantem, et tamen veram viam constanter
ingressum et ingenium rebus submittentem, haec ipsa aliquatenus (ut
existimamus) provexisse: et deinceps videant, quid ab hominibus otio
abundantibus, atque a laboribus consociatis, atque a temporum
successione, post haec indicia nostra expectandum sit; praesertim in
via quae non singulis solummodo pervia est (ut fit in via illa rationali),
sed ubi hominum labores et operae (praesertim quantum ad
experientiae collectam) optime distribui et deinde componi possint.
Tum enim homines vires suas nosse incipient, cum non eadem infiniti,
sed alia alii praestabunt.

I-CXIV.

Postremo, etiamsi multo infirmior et obscurior aura spei ab ista Nova
Continente spiraverit, tamen omnino experiendum esse (nisi velimus
animi esse plane abjecti) statuimus. Non enim res pari periculo non
tentatur, et non succedit; cum in illo ingentis boni, in hoc exiguae
humanae operae, jactura vertatur. Verum ex dictis, atque etiam ex non



dictis, visum est nobis spei abunde subesse, non tantum homini
strenuo ad experiendum, sed etiam prudenti et sobrio ad credendum.

I-CXV.

Atque de desperatione tollenda, quae inter causas potentissimas ad
progressum scientiarum remorandum et inhibendum fuit, jam dictum
est. Atque simul sermo de signis et causis errorum, et inertiae et
ignorantiae quae invaluit, absolutus est; praesertim cum subtiliores
causae, et quae in judicium populare aut observationem non
incurrunt, ad ea quae de Idolis animi humani dicta sunt referri debeant.

Atque hic simul pars destruens Instaurationis nostrae claudi debet,
quae perficitur tribus redargutionibus: redargutione nimirum
Humanae Rationis Nativae et sibi permissae; redargutione
Demonstrationum; et redargutione Theoriarum, sive philosophiarum
et doctrinarum quae receptae sunt. Redargutio vero earum talis fuit
qualis esse potuit; videlicet per signa, et evidentiam causarum; cum
confutatio alia nulla a nobis (qui et de principiis et de
demonstrationibus ab aliis dissentimus) adhiberi potuerit.

Quocirca tempus est, ut ad ipsam artem et normam Interpretandi
Naturam veniamus; et tamen nonnihil restat quod praevertendum est.
Quum enim in hoc primo Aphorismorum libro illud nobis propositum
sit, ut tam ad intelligendum quam ad recipiendum ea quae sequuntur
mentes hominum praeparentur; expurgata jam et abrasa et aequata
mentis area, sequitur ut mens sistatur in positione bona, et tanquam
aspectu benevolo, ad ea quae proponemus. Valet enim in re nova ad
praejudicium, non solum praeoccupatio fortis opinionis veteris, sed et
praeceptio sive praefiguratio falsa rei quae affertur. Iltaque conabimur
efficere ut habeantur bonae et verae de iis quae adducimus opiniones,
licet ad tempus tantummodo, et tanquam usurariae, donec res ipsa
pernoscatur.

93



I-CXVI.

Primo itaque postulandum videtur, ne existiment homines nos, more
antiqguorum Graecorum, aut quorundam novorum hominum, Telesii,
Patricii, Severini, sectam aliquam in philosophia condere velle. Neque
enim hoc agimus; neque etiam multum interesse putamus ad
hominum fortunas quales quis opiniones abstractas de natura et rerum
principiis habeat; neque dubium est, quin multa hujusmodi et vetera
revocari et nova introduci possint; qguemadmodum et complura
themata coeli supponi possunt, quae cum phaenomenis sat bene
conveniunt, inter se tamen dissentiunt.

At nos de hujusmodi rebus opinabilibus, et simul inutilibus, non
laboramus. At contra nobis constitutum est experiri, an revera
potentiae et amplitudinis humanae firmiora fundamenta jacere ac
fines in latius proferre possimus. Atque licet sparsim, et in aliquibus
subjectis specialibus, longe veriora habeamus et certiora (ut
arbitramur) atque etiam magis fructuosa quam quibus homines adhuc
utuntur (quae in quintam Instaurationis nostrae partem congessimus),
tamen theoriam nullam universalem aut integram proponimus. Neque
enim huic rei tempus adhuc adesse videtur. Quin nec spem habemus
vitae producendae ad sextam. Instaurationis partem (quae
philosophiae per legitimam Naturae Interpretationem inventae
destinata est) absolvendam; sed satis habemus si in mediis sobrie et
utiliter nos geramus, atque interim semina veritatis sincerioris in
poteros spargamus, atque initiis rerum magnarum non desimus.

I-CXVILI.

Atque guemadmodum sectae conditores non sumus, ita nec operum
particularium largitores aut promissores. Attamen possit aliquis hoc
modo occurrere; quod nos, qui tam saepe operum mentionem
faciamus et omnia eo trahamus, etiam operum, etiam operum
aliguorum pignora exhibeamus. Verum via nostra et ratio (ut saepe
perspicue diximus et adhuc dicere juvat) ea est; ut non opera ex
operibus sive experimenta ex experimentis (ut empirici), sed ex
operibus et experimentis causas et axiomata, atque ex causis et



axiomatibus rursus nova opera et experimenta (ut legitimi Naturae
Interpretes), extrahamus.

Atque licet in tabulis nostris inveniendi (ex quibus quarta pars
Instaurationis consistit), atque etiam exemplis particularium (quae in
secunda parte adduximus), atque insuper in observationibus nostris
super historiam (quae in tertia parte operis descripta est), quivis vel
mediocris perspicaciae et solertiae complurium operum nobilium
indicationes et designationes ubique notabit; ingenue tamen fatemur,
historiam naturalem quam adhuc habemus, aut ex libris aut ex
inquisitione propria, non tam copiosam esse et verificatam, ut
legitimae Interpretationi satisfacere aut ministrare possit.

Itaque si quis ad mechanica sit magis aptus et paratus, atque sagax ad
venanda opera ex conversatione sola cum experimentis, ei
permittimus et relinquimus illam industriam, ut ex historia nostra et
tabulis multa tanquam in via decerpat et applicet ad opera, ac veluti
foenus recipiat ad tempus, donec sors haberi possit. Nos vero, cum ad
majora contendamus, moram omnem praeproperam et praematuram
in istiusmodi rebus tanquam Atalantae pilas (ut saepius solemus
dicere) damnamus. Neque enim aurea poma pueriliter affectamus, sed
omnia in victoria cursus artis super nhaturam ponimus; neque muscum
aut segetem herbidam demetere festinamus, sed messem
tempestivam expectamus.

I-CXVIILI.

Occurret etiam alicui proculdubio, postquam ipsam historiam nostram
et inventionis tabulas perlegerit, aliquid in ipsis experimentis minus
certum, vel omnino falsum; atque propterea secum fortasse reputabit,
fundamentis et principiis falsis et dubiis inventa nostra niti. Verum hoc
nihil est; necesse enim est talia sub initiis evenire. Simile enim est ac si
in scriptione aut impressione una forte litera aut altera perperam
posita aut collocata sit; id enim legentem non multum impedire solet,
guandoquidem errata ab ipso sensu facile corriguntur. Ita etiam
cogitent homines, multa in historia naturali experimenta falso credi et
recipi posse, quae paulo post a causis et axiomatibus inventis facile

95



expunguntur et rejiciuntur. Sed tamen verum est, si in historia naturali
et experimentis magna et crebra et continua fuerint errata, illa nulla
ingenii aut artis foelicitate corrigi aut emendari posse. Itaque si in
historia nostra naturali, quae tanta diligentia et severitate et fere
religione probata et collecta est, aliquid in particularibus quandoque
subsit falsitatis aut erroris, quid tandem de naturali historia vulgari,
quae prae nostra tam negligens est et facilis, dicendum erit? aut de
philosophia et scientiis super hujusmodi arenas (vel syrtes potius)
aedificatis? Itaque hoc quod diximus neminem moveat.

I-CXIX.

Occurrent etiam in historia nostra et experimentis plurimae res, primo
leves et vulgatae, deinde viles et illiberales, postremo nimis subtiles ac
mere speculativae, et quasi nullius usus: quod genus rerum hominum
studia avertere et alienare possit.

Atque de istis rebus, quae videntur vulgatae, illud homines cogitent;
solere sane eos adhuc nihil aliud agere, quam ut eorum quae rara sunt
causas ad ea quae frequenter fiunt referant et accommodent, at
ipsorum quae frequenter eveniunt nullas causas inquirant, sed ea ipsa
recipiant tanquam concessa et admissa.

Iltague non ponderis, non rotationis coelestium, non caloris, non
frigoris, non luminis, non duri, non mollis, non tenuis, non densi, non
liquidi, non consistentis, non animati, non inanimati, non similaris, non
dissimilaris, nec demum organici, causas quaerunt; sed illis, tanquam
pro evidentibus et manifestis, receptis, de ceteris rebus, quae non tam
frequenter et familiariter occurrunt, disputant et judicant.

Nos vero, qui satis scimus nullum de rebus raris aut notabilibus
judicium fieri posse, multo minus res novas in lucem protrahi, absque
vulgarium rerum causis et causarum causis rite examinatis et repertis,
necessario ad res vulgarissimas in historiam nostram recipiendas
compellimur. Quinetiam nil magis philosophiae offecisse
deprehendimus quam quod res, quae familiares sunt et frequenter
occurrunt, contemplationem hominum non morentur et detineant,



sed recipiantur obiter, neque earum causae quaeri soleant: ut non
saepius requiratur informatio de rebus ignotis, quam attentio in notis.

I-CXX.

Quod vero ad rerum vilitatem attinet, vel etiam turpitudinem, quibus
(ut ait Plinius) honos praefandus est; eae res, non minus quam
lautissimae et pretiosissimae, in historiam naturalem recipiendae sunt.
Neque propterea polluitur naturalis historia: sol enim aeque palatia et
cloacas ingreditur, neque tamen polluitur. Nos autem non Capitolium
aliquod aut Pyramidem hominum superbiae dedicamus aut condimus,
sed templum sanctum ad exemplar mundi in intellectu humano
fundamus. Itague exemplar sequimur. Nam quicquid essentia dignum
est, id etiam scientia dignum, quae est essentiae imago. At vilia aeque
subsistunt ac lauta. Quinetiam, ut e quibusdam putridis materiis, veluti
musco et zibetho, aliquando optimi odores generantur; ita et ab
instantiis vilibus et sordidis quandoque eximia lux et informatio
emanat. Verum de hoc nimis multa; cum hoc genus fastidii sit plane
puerile et effoeminatum.

I-CXXI.

At de illo omnino magis accurate dispiciendum; quod plurima in
historia nostra captui vulgari, aut etiam cuivis intellectui (rebus
praesentibus assuefacto), videbuntur curiosae cujusdam et inutilis
subtilitatis. Itaque de hoc ante omnia et dictum et dicendum est: hoc
scilicet; nos jam sub initiis et ad tempus, tantum lucifera experimenta,
non fructifera quaerere; ad exemplum creationis divinae, quod saepius
diximus, quae primo die lucem tantum produxit, eique soli unum
integrum diem attribuit, neque illo die quicquam materiati operis
immiscuit.

ltaque si quis istiusmodi res nullius esse usus putet, idem cogitat ac si
nullum etiam lucis esse usum censeat, quia res scilicet solida aut
materiata non sit. Atque revera dicendum est, simplicum naturarum
cognitionem bene examinatam et definitam instar lucis esse; quae ad

97



universa operum penetralia aditum praebet, atque tota agmina
operum et turmas, et axiomatum nobilissimorum fontes, potestate
guadam complectitur et post se trahit; in se tamen non ita magni usus
est. Quin et literarum elementa per se et separatim nihil significant nec
alicujus usus sunt, sed tamen ad omnis sermonis compositionem et
apparatum instar materiae primae sunt. Etiam semina rerum potestate
valida, usu (nisi in processu suo) nihili sunt. Atque lucis ipsius radii
dispersi, nisi coeant, beneficium suum non impertiuntur.

Quod si quis subtilitatibus speculativis offendatur, quid de scholasticis
viris dicendum erit, qui subtilitatibus immensum indulserunt? quae
tamen subtilitates in verbis, aut saltem vulgaribus notionibus (quod
tantundem valet), non in rebus aut natura consumptae fuerunt, atque
utilitatis expertes erant, non tantum in origine, sed etiam in
consequentiis; tales autem non fuerunt, ut haberent in praesens
utilitatem nullam, sed per consequens infinitam; quales sunt eae de
quibus loquimur. Hoc vero sciant homines pro certo, omnem
subtilitatem disputationum et discursuum mentis, si adhibeatur
tantum post axiomata inventa, seram esse et praeposteram; et
subtilitatis tempus verum ac proprium, aut saltem praecipuum, versari
in pensitanda experientia et inde constituendis axiomatibus: nam illa
altera subtilitas naturam prensat et captat, sed nunquam apprehendit
aut capit. Et verissimum certe est quod de occasione sive fortuna dici
solet, si transferatur ad naturam: videlicet, eam a fronte comatam, ab
occipitio calvam esse.

Denique de contemptu in naturali historia rerum aut vulgarium, aut
vilium, aut nimis subtilium et in originibus suis inutilium, illa vox
mulierculae ad tumidum principem, qui petitionem ejus ut rem
indignam et majestate sua inferiorem abjecisset, pro oraculo sit;
Desine ergo rex esse: quia certissimum est, imperium in naturam, si
quis hujusmodi rebus ut nimis exilibus et minutis vacare nolit, nec
obtineri nec geri posse.



I-CXXILI.

Occurrit etiam et illud; mirabile quiddam esse et durum, quod nos
omnes scientias atque omnes authores simul ac veluti uno ictu et
impetu summoveamus: idgue non assumpto aliguo ex antiquis in
auxilium et praesidium nostrum, sed quasi viribus propriis.

Nos autem scimus, si minus sincera fide agere voluissemus, non
difficile fuisse nobis, ista quae afferuntur vel ad antiqua saecula ante
Graecorum tempora (cum scientiae de natura magis fortasse sed
tamen majore cum silentio floruerint, neque in Graecorum tubas et
fistulas adhuc incidissent), vel etiam (per partes certe) ad aliquos ex
Graecis ipsis referre, atque astipulationem et honorem inde petere:
more novorum hominum, qui nobilitatem sibi ex antiqua aliqua
prosapia, per genealogiarum favores, astruunt et affingunt. Nos vero
rerum evidentia freti, omnem commenti et imposturae conditionem
rejicimus; neque ad id quod agitur plus interesse putamus, utrum quae
jam invenientur antiquis olim cognita, et per rerum vicissitudines et
saecula occidentia et orientia sint, guam hominibus curae esse debere,
utrum Novus Orbis fuerit insula illa Atlantis et veteri mundo cognita,
an nunc primum reperta. Rerum enim inventio a naturae luce petenda,
non ab antiquitatis tenebris repetenda est.

Quod vero ad universalem istam reprehensionem attinet, certissimum
est vere rem reputanti, eam et magis probabilem esse et magis
modestam, quam si facta fuisset ex parte. Si enim in primis notionibus
errores radicati non fuissent, fieri non potuisset quin nonnulla recte
inventa alia perperam inventa correxissent. Sed cum errores
fundamentales fuerint, atque ejusmodi, ut homines potius res
neglexerint ac praeterierint, quam de illis pravum aut falsum judicium
fecerint; minime mirum est, si homines id non obtinuerint quod non
egerint, nec ad metam pervenerint quam non posuerint aut
collocarint, neque viam emensi sint quam non ingressi sint aut
tenuerint.

Atque insolentiam rei quod attinet; certe si quis manus constantia

atque oculi vigore lineam magis rectam aut circulum magis perfectum
se describere posse quam alium quempiam sibi assumat, inducitur

99



scilicet facultatis comparatio: quod si quis asserat se adhibita regula
aut circumducto circino lineam magis rectam aut circulum magis
perfectum posse describere, quam aliquem alium vi sola oculi et
manus, is certe non admodum jactator fuerit. Quin hoc, quod dicimus,
non solum in hoc nostro conatu primo et incoeptivo locum habet; sed
etiam pertinet ad eos qui huic rei posthac incumbent. Nostra enim via
inveniendi scientias exaequat fere ingenia, et non multum excellentiae
eorum relinquit: cum omnia per certissimas regulas et
demonstrationes transigat. Itaque haec nostra (ut saepe diximus)
foelicitatis cujusdam sunt potius quam facultatis, et potius temporis
partus quam ingenii. Est enim certe casus aliquis non minus in
cogitationibus humanis, quam in operibus et factis.

I-CXXIII.

ltaque dicendum de nobis ipsis quod ille per jocum dixit, praesertim
cum tam bene rem secet: fieri non potest ut idem sentiant, qui aquam
et qui vinum bibant. At caeteri homines, tam veteres quam novi,
liguorem biberunt crudum in scientiis, tanquam aguam vel sponte ex
intellectu manantem, vel per dialecticam, tanquam per rotas ex puteo,
haustam. At nos liguorem bibimus et propinamus ex infinitis
confectam uvis, iisque maturis et tempestivis, et per racemos quosdam
collectis ac decerptis, et subinde in torculari pressis, ac postremo in
vase repurgatis et clarificatis. Itaque nil mirum si nobis cum aliis non
conveniat.

I-CXXIV.

Occurret proculdubio et illud: nec metam aut scopum scientiarum a
nobis ipsis (id quod in aliis reprehendimus) verum et optimum
praefixum esse. Esse enim contemplationem veritatis omni operum
utilitate et magnitudine digniorem et celsiorem: longam vero istam et
sollicitam moram in experientia et materia et rerum particularium
fluctibus mentem veluti humo affigere, vel potius in Tartarum
guoddam confusionis et perturbationis dejicere; atque ab abstractae
sapientiae serenitate et tranquillitate (tanquam a statu multo



diviniore) arcere et summovere. Nos vero huic rationi libenter
assentimur; et hoc ipsum, quod innuunt ac praeoptant, praecipue
atque ante omnia agimus. Etenim verum exemplar mundi in intellectu
humano fundamus; quale invenitur, non quale cuipiam sua propria
ratio dictaverit. Hoc autem perfici non potest, nisi facta mundi
dissectione atque anatomia diligentissima. Modulos vero ineptos
mundorum et tanquam simiolas, quas in philosophiis phantasiae
hominum extruxerunt, omnino dissipandas edicimus. Sciant itaque
homines (id quod superius diximus) quantum intersit inter humanae
mentis idola et divinae mentis ideas. llla enim nihil aliud sunt quam
abstractiones ad placitum: hae autem sunt vera signacula Creatoris
super creaturas, prout in materia per lineas veras et exquisitas
imprimuntur et terminantur. Itaque ipsissimae res sunt (in hoc genere)
veritas et utilitas: atque opera ipsa pluris facienda sunt, quatenus sunt
veritatis pignora, quam propter vitae commoda.

I-CXXV.

Occurret fortasse et illud: nos tanquam actum agere, atque antiquos
ipsos eandem quam nos viam tenuisse. ltaque verisimile putabit
guispiam etiam nos, post tantum motum et molitionem, deventuros
tandem ad aliquam ex illis philosophiis quae apud antiquos valuerunt.
Nam et illos in meditationum suarum principiis vim et copiam magnam
exemplorum et particularium paravisse, atque in commentarios per
locos et titulos digessisse, atque inde philosophias suas et artes
confecisse, et postea, re comperta, pronuntiasse, et exempla ad fidem
et docendi lumen sparsim addidisse; sed particularium notas et
codicillos ac commentarios suos in lucem edere supervacuum et
molestum putasse: ideoque fecisse quod in aedificando fieri solet,
nempe post aedificii structuram machinas et scalas a conspectu
amovisse. Neque aliter factum esse credere certe oportet. Verum nisi
quis omnino oblitus fuerit eorum quae superius dicta sunt, huic
objectioni (aut scrupulo potius) facile respondebit. Formam enim
inquirendi et inveniendi apud antiquos et ipsi profitemur, et scripta
eorum prae se ferunt. Ea autem non alia fuit, quam ut ab exemplis
quibusdam et particularibus (additis notionibus communibus, et
fortasse portione nonnulla ex opinionibus receptis, quae maxime

101



placuerunt) ad conclusiones maxime generales sive principia
scientiarum advolarent, ad quorum veritatem immotam et fixam
conclusiones inferiores per media educerent ac probarent; ex quibus
artem constituebant. Tum demum si nova particularia et exempla mota
essent et adducta quae placitis suis refragarentur, illa aut per
distinctiones aut per regularum suarum explanationes in ordinem
subtiliter redigebant, aut demum per exceptiones grosso modo
summovebant: at rerum particularium non refragantium causas ad illa
principia sua laboriose et pertinaciter accommodabant. Verum nec
historia naturalis et experientia illa erat, quam fuisse oportebat (longe
certe abest), et ista advolatio ad generalissima omnia perdidit.

I-CXXVI.

Occurret et illud: nos, propter inhibitionem quandam pronuntiandi et
principia certa ponendi donec per medios gradus ad generalissima rite
perventum sit, suspensionem quandam judicii tueri, atque ad
Acatalepsiam rem deducere. Nos vero non Acatalepsiam, sed
Eucatalepsiam meditamur et proponimus: sensui enim non
derogamus, sed ministramus; et intellectum non contemnimus, sed
regimus. Atque melius est scire quantum opus sit, et tamen nos non
penitus scire putare, quam penitus scire nos putare, et tamen nil
eorum quae opus est scire.

I-CXXVII.

Etiam dubitabit quispiam potius quam objiciet, utrum nos de Naturali
tantum Philosophia, an etiam de scientiis reliquis, Logicis, Ethicis,
Politicis, secundum viam nostram perficiendis loquamur. At nos certe
de universis haec quae dicta sunt intelligimus: atque quemadmodum
vulgaris logica, quae regit res per syllogismum, non tantum ad
naturales, sed ad omnes scientias pertinet; ita et nostra, quae procedit
per inductionem, omnia complectitur. Tam enim historiam et tabulas
inveniendi conficimus de ira, metu, et verecundia, et similibus; ac
etiam de exemplis rerum civilium: nec minus de motibus mentalibus
memoriae, compositionis et divisionis, judicii, et reliquorum, quam de



calido et frigido, aut luce, aut vegetatione, aut similibus. Sed tamen
cum nostra ratio interpretandi, post historiam praeparatam et
ordinatam, non mentis tantum motus et discursus (ut logica vulgaris),
sed et rerum naturam intueatur; ita mentem regimus, ut ad rerum
naturam se, aptis per omnia modis, applicare possit. Atque propterea
multa et diversa in doctrina interpretationis praecipimus, quae ad
subjecti, de quo inquirimus, qualitatem et conditionem, modum
inveniendi nonnulla ex parte applicent.

I-CXXVIIL.

At illud de nobis ne dubitare quidem fas sit; utrum nos philosophiam
et artes et scientias quibus utimur destruere et demoliri cupiamus:
contra enim, earum et usum et cultum et honores libenter
amplectimur. Neque enim ullo modo officimus, quin istae, quae
invaluerunt, et disputationes alant, et sermones ornent, et ad
professoria munera ac vitae civilis compendia adhibeantur et valeant;
denique, tanquam numismata quaedam, consensu inter homines
recipiantur. Quinetiam significamus aperte, ea quae nos adducimus ad
istas res non multum idonea futura; cum ad vulgi captum deduci
omnino non possint, nisi per effecta et opera tantum. At hoc ipsum,
quod de affectu nostro et bona voluntate erga scientias receptas
dicimus, quam vere profiteamur, scripta nostra in publicum edita
(praesertim libri De Progressu Scientiarum) fidem faciant. Itaque id
verbis amplius vincere non conabimur. lllud interim constanter et
diserte monemus; his modis, qui in usu sunt, nec magnos in
scientiarum doctrinis et contemplatione progressus fieri, nec illas ad
amplitudinem operum deduci posse.

I-CXXIX.

Superest ut de Finis excellentia pauca dicamus. Ea si prius dicta
fuissent, votis similia videri potuissent: sed spe jam facta, et iniquis
praejudiciis sublatis, plus fortasse ponderis habebunt. Quod si nos
omnia perfecissemus et plane absolvissemus, nec alios in partem et
consortium laborum subinde vocaremus, etiam ab hujusmodi verbis

103



abstinuissemus, ne acciperentur in praedicationem meriti nostri. Cum
vero aliorum industria acuenda sit et animi excitandi atque
accendendi, consentaneum est ut quaedam hominibus in mentem
redigamus.

Primo itaque, videtur inventorum nobilium introductio inter actiones
humanas longe primas partes tenere: id quod antiqua saecula
judicaverunt. Ea enim rerum inventoribus divinos honores tribuerunt;
iis autem qui in rebus civilibus merebantur (quales erant urbium et
imperiorum conditores, legislatores, patriarum a diuturnis malis
liberatores, tyrannidum debellatores, et his similes), heroum tantum
honores decreverunt. Atque certe si quis ea recte conferat, justum hoc
prisci saeculi judicium reperiet. Etenim inventorum beneficia ad
universum genus humanum pertinere possunt, civilia ad certas
tantummodo hominum sedes: haec etiam non ultra paucas aetates
durant, illa quasi perpetuis temporibus. Atque status emendatio in
civilibus non sine vi et perturbatione plerumque procedit: at inventa
beant, et beneficium deferunt absque alicujus injuria aut tristitia.

Etiam inventa quasi novae creationes sunt, et divinorum operum
imitamenta; ut bene cecinit ille:

'Primum frugiferos foetus mortalibus aegris
Dididerant guondam praestanti nomine Athenae;
Et RECREAVERUNT vitam, legesque rogarunt.'

Atque videtur notatu dignum in Solomone; quod cum imperio, auro,
magnificentia operum, satellitio, famulitio, classe insuper, et nominis
claritate, ac summa hominum admiratione floreret, tamen nihil horum
delegerit sibi ad gloriam sed ita pronuntiaverit: Gloriam Dei esse, celare
rem; gloriam regis, investigare rem.

Rursus (si placet) reputet quipiam, quantum intersit inter hominum
vitam in excultissima quapiam Europae provincia, et in regione aliqua
Novae Indiae maxime fera et barbara: ea tantum differre existimabit,
ut merito hominem homini Deum esse, non solum propter auxilium et



beneficium, sed etiam per status comparationem, recte dici possit.
Atque hoc non solum, non coelum, non corpora, sed artes praestant.

Rursus, vim et virtutem et consequentias rerum inventarum notare
juvat; quae non in aliis manifestius occurrunt, quam in illis tribus quae
antiquis incognitae, et quarum primordia, licet recentia, obscura et
ingloria sunt: Artis nimirum Imprimendi, Pulveris Tormentarii, et Acus
Nauticae. Haec enim tria rerum faciem et statum in orbe terrarum
mutaverunt: primum, in re literaria; secundum, in re bellica; tertium,
in navigationibus: unde innumerae rerum mutationes sequutae sunt;
ut non imperium aliquod, non secta, non stella, majorem efficaciam et
quasi influxum super res humanas exercuisse videatur, quam ista
mechanica exercuerunt.

Praeterea non abs re fuerit, tria hominum ambitionis genera et quasi
gradus distinguere. Primum eorum, qui propriam potentiam in patria
sua amplificare cupiunt; quod genus vulgare est et degener. Secundum
eorum, qui patriae potentiam et imperium inter humanum genus
amplificare nituntur; illud plus certe habet dignitatis, cupiditatis haud
minus. Quod si quis humani generis ipsius potentiam et imperium in
rerum universitatem instaurare et amplificare conetur, ea proculdubio
ambitio (si modo ita vocanda sit) reliquis et sanior est et augustior.
Hominis autem imperium in res, in solis artibus et scientiis ponitur.
Naturae enim non imperatur, nisi parendo.

Praeterea, si unius alicujus particularis inventi utilitas ita homines
affecerit, ut eum qui genus humanum universum beneficio aliquo
devincire potuerit homine majorem putaverint; quanto celsius
videbitur tale aliquid invenire, per quod alia omnia expedite inveniri
possint? Et tamen (ut verum omnino dicamus) quemadmodum luci
magnam habemus gratiam, quod per eam vias inire, artes exercere,
legere, nos invicem dignoscere possimus; et nihilominus ipsa visio lucis
res praestantior est et pulchrior, quam multiplex ejus usus: ita certe
ipsa contemplatio rerum prout sunt, sine superstitione aut impostura,
errore aut confusione, in seipsa magis digna est, quam universus
inventorum fructus.

105



Postremo, siquis depravationem scientiarum et artium ad malitiam et
luxuriam et similia objecerit; id neminem moveat. lllud enim de
omnibus mundanis bonis dici potest, ingenio, fortitudine, viribus,
forma, divitiis, luce ipsa, et reliquis. Recuperet modo genus humanum
jus suum in naturam quod ei ex dotatione divina competit, et detur ei
copia: usum vero recta ratio et sana religio gubernabit.

I-CXXX.

Jam vero tempus est ut artem ipsam Interpretandi Naturam
proponamus: in qua licet nos utilissima et verissima praecepisse
arbitremur, tamen necessitatem ei absolutam (ac si absque ea nil agi
possit) aut etiam perfectionem non attribuimus. Etenim in ea opinione
sumus: si justam Naturae et Experientiae Historiam praesto haberent
homines, atque in ea sedulo versarentur, sibique duas res imperare
possent; unam, ut receptas opiniones et notiones deponerent;
alteram, ut mentem a generalissimis et proximis ab illis ad tempus
cohiberent; fore ut etiam vi propria et genuina mentis, absque alia arte,
in formam nostram Interpretandi incidere possent. Est enim
Interpretatio verum et naturale opus mentis, demptis iis quae obstant:
sed tamen omnia certe per nostra praecepta erunt magis in procinctu,
et multo firmiora.

Neque tamen illis nihil addi posse affirmamus: sed contra, nos, qui
mentem respicimus non tantum in facultate propria, sed quatenus
copulatur cum rebus, Artem inveniendi cum Inventis adolescere posse,
statuere debemus.

Finis Libri Primi Novi Organi.



Novum Organum - Liber Secundus

NOVUM ORGANUM
LIBER SECUNDUS

APHORISMORUM

DE INTERPRETATIONE NATURAE
SIVE DE REGNO HOMINIS.

APHORISMUS.

Super datum corpus novam naturam sive novas naturas generare et
superinducere, opus et intentio est humanae potentiae. Datae autem
naturae Formam, sive differentiam veram, sive naturam naturantem,
sive fontem emanationis (ista enim vocabula habemus, quae ad
indicationem rei proxime accedunt) invenire, opus et intentio est
humanae scientiae. Atque his operibus primariis subordinantur alia
opera duo secundaria et inferioris notae; priori, transformatio
corporum concretorum de alio in aliud, intra terminos Possibilis;
posteriori, inventio in omni generatione et motu latentis processus,
continuati ab efficiente manifesto et materia manifesta usque ad
Formam inditam; et inventio similiter latentis schematismi corporum
quiescentium et non in motu.

Quam infeliciter se habeat scientia humana, quae in usu est, etiam ex
illis liquet quae vulgo asseruntur. Recte ponitur; Vere scire, esse per
causas scire. Etiam non male constituuntur causae quatuor; Materia,
Forma, Efficiens, et Finis. At ex his causa finalis tantum abest ut prosit,

107



ut etiam scientias corrumpat, nisi in hominis actionibus. Formae
inventio habetur pro desperata. Efficiens vero, et materia (quales
guaeruntur et recipiuntur, remotae scilicet, absque latenti processu ad
formam) res perfunctoriae sunt, et superficiales, et nihili fere ad
scientiam veram et activam. Neque tamen obliti sumus nos superius
notasse et correxisse errorem mentis humanae, in deferendo formis
primas essentiae. Licet enim in natura nihil vere existat praeter corpora
individua, edentia actus puros individuos ex lege; in doctrinis tamen,
illa ipsa lex, ejusque inquisitio et inventio atque explicatio, pro
fundamento est tam ad sciendum, quam ad operandum. Eam autem
legem, ejusque paragraphos, formarum nomine intelligimus;
praesertim cum hoc vocabulum invaluerit, et familiariter occurrat.

Qui causam alicujus naturae (veluti albedinis aut caloris) in certis
tantum subjectis novit; ejus scientia imperfecta est: et qui effectum
super certas tantum materias (inter eas, quae sunt susceptibiles)
inducere potest; ejus potentia pariter imperfecta est. At qui
efficientem et materialem causam tantummodo novit (quae causae
fluxae sunt, et nihil aliud quam vehicula et causae formam deferentes
in aliquibus), is ad nova inventa, in materia aliquatenus simili et
praeparata, pervenire potest; sed rerum terminos altius fixos non
movet. At qui formas novit, is naturae unitatem in materiis dissimillimis
complectitur; itaque quae adhuc facta non sunt, qualia nec naturae
vicissitudines, neque experimentales industriae, neque casus ipse, in
actum unquam perduxissent, neque cogitationem humanam subitura
fuissent, detegere et producere potest. Quare ex formarum inventione
sequitur contemplatio vera, et operatio libera.

l-1V.

Licet viae ad potentiam atque ad scientiam humanam conjunctissimae
sint et fere eaedem, tamen propter perniciosam et inveteratam
consuetudinem versandi in abstractis, tutius omnino est ordiri et
excitare scientias ab iis fundamentis quae in ordine sunt ad partem



activam, atque ut illa ipsa partem contemplativam signet et
determinet. Videndum itaque est, ad aliguam naturam super corpus
datum generandam et superinducendam, quale quis praeceptum aut
gualem quis directionem aut deductionem maxime optaret; idque
sermone simplici et minime abstruso.

Exempli gratia; si quis argento cupiat superinducere flavum colorem
auri aut augmentum ponderis (servatis legibus materiae), aut lapidi
alicui non diaphano diaphaneitatem, aut vitro tenacitatem, aut corpori
alicui non vegetabili vegetationem; videndum (inquam) est, quale quis
praeceptum aut deductionem potissimum sibi dari exoptet. Atque
primo, exoptabit aliquis proculdubio sibi monstrari aliquid hujusmodi,
quod opere non frustret neque experimento fallat. Secundo, exoptabit
quis aliquid sibi praescribi, quod ipsum non astringat et coerceat ad
media quaedam et modos quosdam operandi particulares. Fortasse
enim destituetur, nec habebit facultatem et commoditatem talia
media comparandi et procurandi. Quod si sint et alia media et alii modi
(praeter illud praeceptum) progignendae talis naturae, ea fortasse ex
iis erunt quae sunt in operantis potestate; a quibus nihilominus per
angustias praecepti excludetur, nec fructum capiet. Tertio, optabit
aliquid sibi monstrari, quod non sit aeque difficile ac illa ipsa operatio
de qua inquiritur, sed propius accedat ad praxin.

ltaque de praecepto vero et perfecto operandi, pronuntiatum erit tale;
ut sit certum, liberum, et disponens sive in ordine ad actionem. Atque
hoc ipsum idem est cum inventione formae verae. Etenim forma
naturae alicujus talis est ut, ea posita, natura data infallibiliter
sequatur. ltaque adest perpetuo, quando natura illa adest, atque eam
universaliter affirmat, atque inest omni. Eadem forma talis est ut, ea
amota, natura data infallibiliter fugiat. Itaque abest perpetuo, quando
natura illa abest, eamque perpetuo abnegat, atque inest soli.
Postremo, forma vera talis est, ut naturam datam ex fonte aliquo
essentiae deducat quae inest pluribus, et notior est naturae (ut
loquuntur) quam ipsa forma. Itague de axiomate vero et perfecto
sciendi pronuntiatum et praeceptum tale est; ut inveniatur natura alia,
quae sit cum natura data convertibilis, et tamen sit limitatio naturae
notioris, instar generis veri. Ista autem duo pronuntiata, activum et

109



contemplativum, res eadem sunt; et quod in operando utilissimum, id
in sciendo verissimum.

l-V.

At praeceptum sive axioma de transformatione corporum duplicis est
generis. Primum intuetur corpus, ut turmam sive conjugationem
naturarum simplicium: ut in auro haec conveniunt; quod sit flavum;
guod sit ponderosum, ad pondus tale; quod sit malleabile aut ductile,
ad extensionem talem; quod non fiat volatile, nec deperdat de quanto
suo per ignem; quod fluat fluore tali; quod separetur et solvatur modis
talibus; et similiter de caeteris naturis, quae in auro concurrunt. ltaque
hujusmodi axioma rem deducit ex formis naturarum simplicium. Nam
qui formas et modos novit superinducendi flavi, ponderis, ductilis, fixi,
fluoris, solutionum, et sic de reliquis, et eorum graduationes et modos,
videbit et curabit ut ista conjungi possint in aliquo corpore, unde
sequatur transformatio in aurum. Atque hoc genus operandi pertinet
ad actionem primariam. Eadem enim est ratio generandi naturam
unam aliquam simplicem, et plures; nisi quod arctetur magis
restringatur homo in operando, si plures requirantur, propter
difficultatem tot naturas coadunandi; quae non facile conveniunt, nisi
per vias naturae tritas et ordinarias. Utcunque tamen dicendum est,
quod iste modus operandi (qui naturas intuetur simplices, licet in
corpore concreto) procedat ex iis, quae in natura sunt constantia et
aeterna et catholica, et latas praebeat potentiae humanae vias, quales
(ut nunc sunt res) cogitatio humana vix capere aut repraesentare
possit.

At secundum genus axiomatis (quod a latentis processus inventione
pendet) non per naturas simplices procedit, sed per concreta corpora,
guemadmodum in natura inveniuntur, cursu ordinario. Exempli gratia;
in casu ubi fit inquisitio, ex quibus initiis, et quo modo, et quo processu,
aurum aut aliud quodvis metallum aut lapis generetur, a primis
menstruis aut rudimentis suis usque ad mineram perfectam; aut
similiter, quo processu herbae generentur, a primis concretionibus
succorum in terra, aut a seminibus, usque ad plantam formatam, cum
universa illa successione motus, et diversis et continuatis naturae



nixibus; similiter, de generatione ordinatim explicata animalium, ab
initu ad partum; et similiter de corporibus aliis.

Enimvero neque ad generationes corporum tantum spectat haec
inquisitio, sed etiam ad alios motus et opificia naturae. Exempli gratia;
in casu ubi fit inquisitio de universa serie et continuatis actionibus
alimentandi, a prima receptione alimenti ad assimilationem
perfectam; aut similiter de motu voluntario in animalibus, a prima
impressione imaginationis et continuatis nixibus spiritus usque ad
flexiones et motus artuum; aut de explicato motu linguae et labiorum
et instrumentorum religuorum usque ad editionem vocum
articulatarum. Nam haec quoque spectant ad naturas concretas, sive
collegiatas et in fabrica; et intuentur veluti consuetudines naturae
particulares et speciales, non leges fundamentales et communes, quae
constituunt formas. Veruntamen omnino fatendum est, rationem
istam videri expeditiorem et magis sitam in propinquo, et spem injicere
magis, quam illam primariam.

At pars Operativa similiter, quae huic parti Contemplativae respondet,
operationem extendit et promovet ab iis quae ordinario in natura
inveniuntur ad quaedam proxima, aut a proximis non admodum
remota; sed altiores et radicales operationes super naturam pendent
utique ab axiomatibus primariis. Quinetiam ubi non datur homini
facultas operandi, sed tantum sciendi, ut in coelestibus (neque enim
ceditur homini operariin coelestia, aut ea immutare aut transformare),
tamen inquisitio facti ipsius sive veritatis rei, non minus quam cognitio
causarum et consensuum, ad primaria illa et catholica axiomata de
naturis simplicibus (veluti de natura rotationis spontaneae, attractionis
sive virtutis magneticae, et aliorum complurium quae magis communia
sunt quam ipsa coelestia) refertur. Neque enim speret aliquis
terminare quaestionem, utrum in motu diurno revera terra aut coelum
rotet, nisi naturam rotationis spontaneae prius comprehenderit.

l-VI.

Latens autem Processus, de quo loquimur, longe alia res est quam
animis hominum (qualiter nunc obsidentur) facile possit occurrere.

111



Neque enim intelligimus mensuras quasdam, aut signa, aut scalas
processus in corporibus spectabiles; sed plane processum
continuatum, qui maxima ex parte sensum fugit.

Exempli gratia; in omni generatione et transformatione corporum,
inquirendum quid deperdatur et evolet, quid maneat, quid accedat;
quid dilatetur, quid contrahatur; quid uniatur, quid separetur; quid
continuetur, quid abscindatur; quid impellat, quid impediat; quid
dominetur, quid succumbat; et alia complura.

Neque hic rursus, haec tantum in generatione aut transformatione
corporum quaerenda sunt; sed et in omnibus aliis alterationibus et
motibus similiter inquirendum quid antecedat, quid succedat; quid sit
incitatius, quid remissius; quid motum praebeat, quid regat; et
hujusmodi. Ista vero omnia scientiis (quae nunc pinguissima Minerva
et prorsus inhabili contexuntur) incognita sunt et intacta. Cum enim
omnis actio naturalis per minima transigatur, aut saltem per illa quae
sunt minora quam ut sensum feriant, nemo se naturam regere aut
vertere posse speret, nisi illa debito modo comprehenderit et
notaverit.

l1-VILI.

Similiter, inquisitio et inventio latentis schematismi in corporibus res
nova est, non minus quam inventio latentis processus et formae.
Versamur enim plane adhuc in atriis naturae, neque ad interiora
paramus aditum. At nemo corpus datum nova natura dotare vel in
novum corpus foeliciter et apposite transmutare potest, nisi corporis
alterandi aut transformandi bonam habuerit notitiam. In modos enim
vanos incurret, aut saltem difficiles et perversos, nec pro corporis
natura in quod operatur. Itaque ad hoc etiam via plane est aperienda
et munienda.

Atque in anatomia corporum organicorum (qualia sunt hominis et
animalium) opera sane recte et utiliter insumitur, et videtur res subtilis
et scrutinium naturae bonum. At hoc genus anatomiae spectabile est,
et sensui subjectum, et in corporibus tantum organicis locum habet.



Verum hoc ipsum obvium quiddam est, et in promptu situm, prae
anatomia vera schematismi latentis in corporibus quae habentur pro
similaribus: praesertim in rebus specificatis et earum partibus, ut ferri,
lapidis; et partibus similaribus plantae, animalis, veluti radicis, folii,
floris, carnis, sanguinis, ossis, etc. At etiam in hoc genere non prorsus
cessavit industria humana; hoc ipsum enim innuit separatio corporum
similarium per distillationes et alios solutionum modos, ut
dissimilaritas compositi per congregationem partium homogenearum
appareat. Quod etiam ex usu est, et facit ad id quod quaerimus; licet
saepius res fallax sit; quia complures naturae separationi imputantur
et attribuuntur, ac si prius substitissent in composito, quas revera ignis
et calor et alii modi apertionum de novo indunt et superinducunt. Sed
et haec quoque parva pars est operis, ad inveniendum schematismum
verum in composito; qui schematismus res est longe subtilior et
accuratior, et ab operibus ignis potius confunditur quam eruitur et
elucescit.

ltaque facienda est corporum separatio et solutio; non per ignem
certe, sed per rationem et inductionem veram, cum experimentis
auxiliaribus; et per comparationem ad alia corpora, et reductionem ad
naturas simplices et earum formas, quae in composito conveniunt et
complicantur; et transeundum plane a Vulcano ad Minervam, si in
animo sit veras corporum texturas et schematismos (unde omnis
occulta atque, ut vocant, specifica proprietas et virtus in rebus pendet;
unde etiam omnis potentis alterationis et transformationis norma
educitur) in lucem protrahere.

Exempli gratia; inquirendum, quid sit in omni corpore spiritus, quid
essentiae tangibilis; atque ille ipse spiritus, utrum sit copiosus et
turgeat, an jejunus et paucus; tenuis, aut crassior; magis aéreus, aut
igneus; acris, aut deses; exilis, aut robustus; in progressu, aut in
regressu; abscissus, aut continuatus; consentiens cum externis et
ambientibus, aut dissentiens; etc. Et similiter, essentia tangibilis (quae
non pauciores recipit differentias, quam spiritus) atque ejus villi, et
fibrae, et omnimoda textura; rursus autem collocatio spiritus per
corpoream molem, ejusque pori, meatus, venae, et cellulae, et
rudimenta, sive tentamenta corporis organici, sub eandem

113



inquisitionem cadunt. Sed et in his quoque, atque adeo in omni latentis
schematismi inventione, lux vera et clara ab axiomatibus primariis
immittitur, quae certe caliginem omnem et subtilitatem discutit.

1-VIII.

Neque propterea res deducetur ad atomum, quae praesupponit
vacuum et materiam non fluxam (quorum utrumgque falsum est) sed
ad particulas veras, quales inveniuntur. Neque rursus est, quod
exhorreat quispiam istam subtilitatem, ut inexplicabilem; sed contra,
guo magis vergit inquisitio ad naturas simplices, eo magis omnia erunt
sita in plano et perspicuo; translato negotio a multiplici in simplex, et
ab incommensurabili ad commensurabile, et a surdo ad computabile,
et ab infinito et vago ad definitum et certum; ut fit in elementis
literarum, et tonis concentuum. Optime autem cedit inquisitio
naturalis, quando physicum terminatur in mathematico. At rursus
multitudinem aut fractiones nemo reformidet. In rebus enim, quae per
numeros transiguntur, tam facile quis posuerit aut cogitaverit
millenarium, quam unum; aut millesimam partem unius, quam unum
integrum.

l-I1X.

Ex duobus generibus axiomatum, quae superius posita sunt, oritur vera
divisio philosophiae et scientiarum; translatis vocabulis receptis (quae
ad indicationem rei proxime accedunt) ad sensum nostrum. Videlicet,
ut inquisitio formarum, quae sunt (ratione certe, et sua lege) aeternae
et immobiles, constituat metaphysicam; inquisitio vero efficientis, et
materiae, et latentis processus, et latentis schematismi (quae omnia
cursum naturae communem et ordinarium, non leges fundamentales
et aeternas respiciunt) constituat physicam: atque his subordinentur
similiter practicae duae; physicae mechanica, metaphysicae
(perpurgato nomine) magia, propter latas ejus vias et majus imperium
in naturam.



l-X.

Posito itague doctrinae scopo, pergendum ad praecepta; idque ordine
minime perverso aut perturbato. Atque indicia de interpretatione
naturae complectuntur partes in genere duas; primam, de educendis
aut excitandis axiomatibus ab experientia; secundam, de deducendis
aut derivandis experimentis novis ab axiomatibus. Prior autem
trifariam dividitur: in tres nempe ministrationes; ministrationem ad
sensum, ministrationem ad memoriam, et ministrationem ad mentem
sive rationem.

Primo enim paranda est historia naturalis et experimentalis, sufficiens
et bona; quod fundamentum rei est: neque enim fingendum, aut
excogitandum, sed inveniendum, quid natura faciat aut ferat.

Historia vero naturalis et experimentalis tam varia est et sparsa, ut
intellectum confundat et disgreget, nisi sistatur et compareat ordine
idoneo. Itaque formandae sunt tabulae et coordinationes
instantiarum, tali modo et instructione ut in eas agere possit
intellectus.

Id quoque licet fiat, tamen intellectus sibi permissus, et sponte
movens, incompetens est et inhabilis ad opificium axiomatum, nisi
regatur et muniatur. Itaque tertio, adhibenda est inductio legitima et
vera, quae ipsa clavis est interpretationis. Incipiendum autem est a
fine, et retro pergendum ad reliqua.

11-XI.

Inquisitio formarum sic procedit; super naturam datam primo facienda
est comparentia ad intellectum omnium instantiarum notarum, quae
in eadem natura conveniunt, per materias licet dissimillimas. Atque
hujusmodi collectio facienda est historice, absque contemplatione
praefestina, aut subtilitate aliqua majore. Exempli gratia; in
inquisitione de forma calidi.

115



Instantiae convenientes in natura calidi.

Radii solis, praesertim aestate et meridie.

Radii solis, reflexi et constipati, ut inter montes, aut per parietes, et

maxime omnium in speculis comburentibus.

Meteora ignita.

Fulmina comburentia.

Eructationes flammarum ex cavis montium, etc.

Flamma omnis.

Ignita solida.

Balnea calida naturalia.

. Liquida ferventia, aut calefacta.

10 Vapores et fumi ferventes, atque aér ipse, qui fortissimum et
furentem suscipit calorem, si concludatur; ut in reverberatoriis.

11. Tempestates aliquae sudae per ipsam constitutionem aéris, non
habita ratione temporis anni.

12. Aer conclusus et subterraneus in cavernis nonnullis, praesertim
hyeme.

13. Omnia villosa, ut lana, pelles animalium, et plumagines, habent
nonnihil teporis.

14. Corpora omnia, tam solida, quam liquida, et tam densa, quam
tenuia (qualis est ipse aér), igni ad tempus approximata.

15. Scintillae ex silice et chalybe per fortem percussionem.

16. Omne corpus fortiter attritum, ut lapis, lighum, pannus, etc.; adeo
ut temones et axes rotarum aliquando flammam concipiant: et mos
excitandi ignis apud Indos occidentales fuerit per attritionem.

17. Herbae virides et humidae simul conclusae et contrusae, ut rosae,
pisae in corbibus; adeo ut foenum, si repositum fuerit madidum,
saepe concipiat flammam.

18. Calx viva, aqua aspersa.

19. Ferrum, cum primo dissolvitur per aquas fortes in vitro, idque
absque ulla admotione ad ignem: et stannum similiter, etc. sed non
adeo intense.

20. Animalia, praesertim et perpetuo per interiora; licet in insectis
calor ob parvitatem corporis non deprehendatur ad tactum.

21. Fimus equinus, et hujusmodi excrementa animalium recentia.

22. Oleum forte sulphuris et vitrioli exequitur opera caloris, in linteo
adurendo.

N o=

©®NO U AW



23. Oleum origani, et hujusmodi, exequitur opera caloris in adurendis
ossibus dentium.

24. Spiritus vini fortis et bene rectificatus exequitur opera caloris; adeo
ut si albumen ovi in eum injiciatur, concrescat et albescat, fere in
modum albuminis cocti; panis injectus torrefiat et incrustetur, ad
modum panis tosti.

25. Aromata, et herbae calidae, ut dracunculus, nasturtium vetus, etc.
licet ad manum non sint calida (nec integra, nec pulveres eorum),
tamen ad linguam et palatum parum masticata percipiuntur calida,
et quasi adurentia.

26. Acetum forte, et omnia acida, in membro ubi non sit epidermis, ut
in oculo, lingua, aut aliqua alia parte vulnerata, et cute detecta,
dolorem cient, non multum discrepantem ab eo, qui inducitur a
calido.

27. Etiam frigora acria et intensa inducunt sensum quendam ustionis;

Nam Boreae penetrabile frigus adurit.
28. Alia.

Hanc tabulam essentiae et praesentiae appellare consuevimus.

1-XI1.

Secundo, facienda est comparentia ad intellectum instantiarum, quae
natura data privantur: quia forma (ut dictum est) non minus abesse
debet, ubi natura data abest, quam adesse, ubi adest. Hoc vero
infinitum esset in omnibus.

ltague subjungenda sunt negativa affirmativis, et privationes
inspiciendae tantum in illis subjectis quae sunt maxime cognata illis
alteris, in quibus natura data inest et comparet. Hanc tabulam
declinationis, sive absentiae in proximo, appellare consuevimus.

117



Instantiae in proximo, quae privantur natura Calidi.

[Ad 1am 1a.]

1. Lunae et stellarum et cometarum radii non inveniuntur calidi ad
tactum: quinetiam observari solent acerrima frigora in pleniluniis. At
stellae fixae majores, quando sol eas subit aut iis approximatur,
existimantur fervores solis augere et intendere; ut fit cum sol sistitur in
Leone, et diebus canicularibus.

Ad 2@™ 22,

2. Radii solis in media (quam vocant) regione aéris non calefaciunt;
cujus ratio vulgo non male redditur; quia regio illa nec satis
appropinquat ad corpus solis, unde radii emanant, nec etiam ad
terram, unde reflectuntur. Atque hoc liquet ex fastigiis montium (nisi
sint praealti), ubi nives perpetuo durant. Sed contra notatum est a
nonnullis, quod in cacumine Picus de Tenariph, atque etiam in Andis
Peruviae, ipsa fastigia montium nive destituta sint; nivibus jacentibus
tantum inferius in ascensu. Atque insuper aér illis ipsis verticibus
montium deprehenditur minime frigidus, sed tenuis tantum et acer;
adeo ut in Andis pungat et vulneret oculos per nimiam acrimoniam,
atque etiam pungat os ventriculi, et inducat vomitum. Atque ab
antiquis notatum est, in vertice Olympi tantam fuisse aéris tenuitatem,
ut necesse fuerit illis qui eo ascenderant secum deferre spongias aceto
et aqua madefactas, easque ad os et nares subinde apponere, quia aér
ob tenuitatem non sufficiebat respirationi: in quo vertice etiam
relatum est, tantam fuisse serenitatem et tranquillitatem a pluviis et
nivibus et ventis, ut sacrificantibus literae descriptae digito in cineribus
sacrificiorum super aram Jovis, manerent in annum proximum absque
ulla perturbatione. Atque etiam hodie ascendentes ad verticem Picus
de Tenariph eo vadunt noctu et non interdiu; et paulo post ortum solis
monentur et excitantur a ducibus suis ut festinent descendere, propter
periculum (ut videtur) a tenuitate aéris, ne solvat spiritus et suffocet.



Ad 2°™ 32,

3. Reflexio radiorum solis, in regionibus prope circulos polares,
admodum debilis et inefficax invenitur in calore: adeo ut Belgae, qui
hybernarunt in Nova Zembla, cum expectarent navis suae liberationem
et deobstructionem a glaciali mole (quae eam obsederat) per initia
mensis Julii spe sua frustrati sint, et coacti scaphae se committere.
Itaque radii solis directi videntur parum posse, etiam super terram
planam; nec reflexi etiam, nisi multiplicentur et uniantur, quod fit cum
sol magis vergit ad perpendiculum, quia tum incidentia radiorum facit
angulos acutiores, ut lineae radiorum sint magis in propinquo: ubi
contra in magnis obliquitatibus solis anguli sint valde obtusi, et proinde
lineae radiorum magis distantes. Sed interim notandum est, multas
esse posse operationes radiorum solis, atque etiam ex natura calidi,
quae non sunt proportionatae ad tactum nostrum: adeo ut respectu
nostri non operentur usque ad calefactionem, sed respectu aliorum
nonnullorum corporum exequantur opera calidi.

Ad 27™ 42,

4. Fiat hujusmodi experimentum. Accipiatur speculum fabricatum
contra ac fit in speculis comburentibus, et interponatur inter manum
et radios solis; et fiat observatio, utrum minuat calorem solis,
guemadmodum speculum comburens eundem auget et intendit.
Manifestum est enim, quoad radios opticos, prout fabricatur speculum
in densitate inaequali respectu medii et laterum, ita apparere
simulachra magis diffusa aut magis contracta. Itaque idem videndum
in calore.

Ad 27™ 57,

5. Fiat experimentum diligenter, utrum per specula comburentia
fortissima et optime fabricata radii lunae possint excipi et colligi in
aliguem vel minimum gradum teporis. Is vero gradus teporis si fortasse
nimis subtilis et debilis fuerit, ut ad tactum percipi et deprehendi non
possit, confugiendum erit ad vitra illa quae indicant constitutionem
aéris calidam aut frigidam; ita ut radii lunae per speculum comburens
incidant et jaciantur in summitatem vitri hujusmodi; atque tum
notetur, si fiat depressio aquae per teporem.

119



Ad 2°™ 6°.

6. Practicetur etiam vitrum comburens super calidum, quod non sit
radiosum aut luminosum; ut ferri et lapidis calefacti sed non igniti, aut
aquae ferventis, aut similium; et notetur utrum fiat augmentum et
intentio calidi, ut in radiis solis.

Ad 2°™ 72,
7. Practicetur etiam speculum comburens in flamma communi.

Ad 3™ &%,

8. Cometarum (si et illos numerare inter meteora libuerit) non
deprehenditur constans aut manifestus effectus in augendis ardoribus
anni, licet siccitates saepius inde sequi notatae sint. Quinetiam trabes
et columnae lucidae et chasmata et similia apparent saepius
temporibus hybernis quam aestivis; et maxime per intensissima
frigora, sed conjuncta cum siccitatibus. Fulmina tamen et
coruscationes et tonitrua raro eveniunt hyeme, sed sub tempus
magnorum fervorum. At stellae (quas vocant) cadentes existimantur
vulgo magis constare ex viscosa aliqua materia splendida et accensa,
guam esse naturae igneae fortioris. Sed de hoc inquiratur ulterius.

Ad 4°™ 9,
9. Sunt quaedam coruscationes quae praebent lumen sed non urunt;
eae vero semper fiunt sine tonitru.

Ad 5°™ 10°.

10. Eructationes et eruptiones flammarum inveniuntur non minus in
regionibus frigidis quam calidis; ut in Islandia et Groenlandia:
guemadmodum et arbores per regiones frigidas magis sunt
guandoque inflammabiles et magis piceae ac resinosae quam per
regiones calidas; ut fit in abiete, pinu, et reliquis: verum in quali situ et
natura soli hujusmodi eruptiones fieri soleant, ut possimus
affirmativae subjungere negativam, non satis quaesitum est.

Ad 6™ 112,
11. Omnis flamma perpetuo est calida magis aut minus, neque omnino
subjungitur negativa: et tamen referunt ignem fatuum (quem vocant),



qui etiam aliguando impingitur in parietem, non multum habere
caloris; fortasse instar flammae spiritus vini, quae clemens et lenis est.
Sed adhuc lenior videtur ea flamma quae in nonnullis historiis fidis et
gravibus invenitur apparuisse circa capita et comas puerorum et
virginum; quae nullo modo comas adurebat, sed molliter circum eas
trepidabat. Atque certissimum est, circa equum in itinere sudantem
noctu et suda tempestate apparuisse quandoque coruscationem
guandam absque manifesto calore. Atque paucis abhinc annis,
notissimum est et pro miraculo quasi habitum gremiale cujusdam
puellae paulo motum aut fricatum coruscasse; quod fortasse factum
est ob alumen aut sales quibus gremiale tinctum erat paulo crassius
haerentia et incrustata, et ex fricatione fracta. Atque certissimum est
saccharum omne, sive conditum (ut vocant) sive simplex, modo sit
durius, in tenebris fractum aut cultello scalptum coruscare. Similiter
aqua marina et salsa noctu interdum invenitur, remis fortiter percussa,
coruscare. Atque etiam in tempestatibus spuma maris fortiter agitata
noctu coruscat; quam coruscationem Hispani pulmonem marinum
vocant. De illa flamma autem quam antiqui nautae vocabant Castorem
et Pollucem, et moderni Focum Sancti Ermi, qualem calorem habeat
non satis quaesitum est.

Ad 7°™ 122,

12. Omne ignitum ita ut vertatur in ruborem igneum etiam sine flamma
perpetuo calidum est, neque huic affirmativae subjungitur negativa;
sed quod in proximo est videtur esse lighum putre, quod splendet
noctu neque tamen deprehenditur calidum; et squamae piscium
putrescentes, quae etiam splendent noctu, nec inveniuntur ad tactum
calidae; neque etiam corpus cicindelae aut muscae (quam vocant
luciolam) calidum ad tactum deprehenditur.

Ad 8™ 132,
13. De balneis calidis, in quo situ et natura soli emanare soleant, non
satis quaesitum est; itaque non subjungitur negativa.

Ad 9°™ 142

14. Liquidis ferventibus subjungitur negativa ipsius liquidi in natura
sua. Nullum enim invenitur liquidum tangibile quod sit in natura sua et

121



maneat constanter calidum, sed superinducitur ad tempus tantum
calor, ut natura ascititia: adeo ut quae potestate et operatione sunt
maxime calida, ut spiritus vini, olea aromatum chymica, etiam olea
vitrioli et sulphuris, et similia, quae paulo post adurunt, ad primum
tactum sint frigida. Aqua autem balneorum naturalium excepta in vas
aliqguod et separata a fontibus suis defervescit perinde ac aqua igne
calefacta. At verum est corpora oleosa ad tactum paulo minus esse
frigida quam aquea; ut oleum minus quam aqua, sericum minus quam
linteum. Verum hoc pertinet ad Tabulam Graduum de Frigido.

Ad 10°™ 152,

15. Similiter vapori fervido subjungitur negativa naturae ipsius vaporis,
qualis apud nos invenitur. Etenim exhalationes ex oleosis, licet facile
inflammabiles, tamen non inveniuntur calidae, nisi a corpore calido
recenter exhalaverint.

Ad 10°™ 16°.

16. Similiter aéri ipsi ferventi subjungitur negativa naturae aéris ipsius.
Neque enim invenitur apud nos aér calidus; nisi fuerit aut conclusus,
aut attritus, aut manifeste calefactus a sole, igne, aut aliquo alio
corpore calido.

Ad 11°™ 174

17. Subjungitur negativa tempestatum frigidarum magis quam pro
ratione temporis anni, quae eveniunt apud nos flante Euro et Borea;
guemadmodum et contrariae tempestates eveniunt flante Austro et
Zephyro. Etiam inclinatio ad pluviam (praesertim temporibus
hyemalibus) comitatur tempestatem tepidam; at gelu contra frigidam.

Ad 12°™ 182,

18. Subjungitur negativa aéris conclusi in cavernis tempore aestivo. At
de aére concluso omnino diligentius inquirendum. Primo enim non
absque causa in dubitationem venit, qualis sit natura aéris quatenus ad
calidum et frigidum in natura sua propria. Recipit enim aer calidum
manifesto ex impressione coelestium; frigidum autem fortasse ab
expiratione terrae; et rursus in media (Quam vocant) regione aéris a
vaporibus frigidis et nivibus: ut nullum judicium fieri possit de aéris



natura per aérem qui foras est et sub dio, sed verius foret judicium per
aérem conclusum. Atqui opus est etiam ut aér concludatur in tali vasi
et materia quae nec ipsa imbuat aérem calido vel frigido ex vi propria,
nec facile admittat vim aéris extranei. Fiat itaque experimentum per
ollam figularem multiplici corio obductam ad muniendam ipsam ab
aére extraneo, facta mora per tres aut quatuor dies in vase bene
occluso; deprehensio autem fit post apertionem vasis vel per manum
vel per vitrum graduum ordine applicatum.

Ad 13°™ 197,

19. Subest similiter dubitatio, utrum tepor in lana et pellibus et plumis
et hujusmodi fiat ex quodam exili calore inhaerente, quatenus
excernuntur ab animalibus; aut etiam ob pinguedinem quandam et
oleositatem, quae sit naturae congruae cum tepore; vel plane ob
conclusionem et fractionem aéris, ut in articulo praecedente dictum
est. Videtur enim omnis aér abscissus a continuitate aéris forinseci
habere nonnihil teporis. Itaque fiat experimentum in fibrosis quae fiunt
ex lino; non ex lana aut plumis aut serico, quae excernuntur ab
animatis. Notandum est etiam, omnes pulveres (ubi manifesto
includitur aér) minus esse frigidos quam corpora integra ipsorum;
guemadmodum etiam existimamus omnem spumam (utpote quae
aérem contineat) minus esse frigidam quam liquorem ipsum.

Ad 14°™ 20°.

20. Huic non subjungitur negativa. Nihil enim reperitur apud nos sive
tangibile sive spiritale, quod admotum igni non excipiat calorem. In eo
tamen differunt, quod alia excipiant calorem citius, ut aér, oleum, et
aqua; alia tardius, ut lapis et metalla. Verum hoc pertinet ad Tabulam
Graduum.

Ad 15%™ 212,

21. Huic Instantiae non subjungitur negativa alia, quam ut bene
notetur non excitari scintillas ex silice et chalybe aut alia aliqua
substantia dura nisi ubi excutiuntur minutiae aliquae ex ipsa substantia
lapidis vel metalli, neque aérem attritum unquam per se generare
scintillas, ut vulgo putant; quin et ipsae illae scintillae ex pondere

123



corporis igniti magis vergunt deorsum quam sursum, et in extinctione
redeunt in quandam fuliginem corpoream.

Ad 16°™ 227,

22. Existimamus huic instantiae non subjungi negativam. Nullum enim
invenitur apud nos corpus tangibile, quod non ex attritione manifesto
calescat; adeo ut veteres somniarent non inesse coelestibus aliam
viam aut virtutem calefaciendi nisi ex attritione aéris per rotationem
rapidam et incitatam. Verum in hoc genere ulterius inquirendum est,
utrum corpora quae emittuntur ex machinis (qualia sunt pilae ex
tormentis) non ex ipsa percussione contrahant aliguem gradum
caloris; adeo ut postquam deciderint inveniantur nonnihil calida. At aér
motus magis infrigidat quam calefacit; ut in ventis et follibus et flatu
oris contracti. Verum hujusmodi motus non est tam rapidus ut excitet
calorem, et fit secundum totum, non per particulas; ut mirum non sit,
si non generet calorem.

Ad 17°™ 232,

23. Circa hanc instantiam facienda est inquisitio diligentior. Videntur
enim herbae et vegetabilia viridia et humida aliquid habere in se occulti
caloris. llle vero calor tam tenuis est ut in singulis non percipiatur ad
tactum; verum postquam illa adunata sint et conclusa, ut spiritus
ipsorum non expiret in aérem sed se invicem foveat, tum vero oritur
calor manifestus, et nonnunquam flamma in materia congrua.

Ad 18%™ 242,

24. Etiam circa hanc instantiam diligentior facienda est inquisitio.
Videtur enim calx viva aqua aspersa concipere calorem vel propter
unionem caloris qui antea distrahebatur (ut ante dictum est de herbis
conclusis), vel ob irritationem ex exasperationem spiritus ignei ab
aqua, ut fiat quidam conflictus et antiperistasis. Utra vero res sit in
causa facilius apparebit, si loco aguae immittatur oleum; oleum enim
aeque ac aqua valebit ad unionem spiritus inclusi, sed non ad
irritationem. Etiam faciendum est experimentum latius tam in
cineribus et calcibus diversorum corporum, quam per immissionem
diversorum liquorum.



Ad 19°™ 252,

25. Huic instantiae subjungitur negativa aliorum metallorum, quae
sunt magis mollia et fluxa. Etenim bracteolae auri, solutae in liguorem
per aquam regis, nullum dant calorem ad tactum in dissolutione;
neque similiter plumbum in aqua forti; neque etiam argentum vivum
(ut memini); sed argentum ipsum parum excitat caloris, atque etiam
cuprum (ut memini), sed magis manifesto stannum, atque omnium
maxime ferrum et chalybs, quae non solum fortem excitant calorem in
dissolutione, sed etiam violentam ebullitionem. Itaque videtur calor
fieri per conflictum, cum aquae fortes penetrant et fodiunt et divellunt
partes corporis, et corpora ipsa resistunt. Ubi vero corpora facilius
cedunt, vix excitatur calor.

Ad 20°™ 26°.

26. Calori animalium nulla subjungitur negativa, nisi insectorum (ut
dictum est) ob parvitatem corporis. Etenim in piscibus collatis ad
animalia terrestria magis notatur gradus caloris quam privatio. In
vegetabilibus autem et plantis nullus percipitur gradus caloris ad
tactum, neque in lachrymis ipsorum, neque in medullis recenter
apertis. At in animalibus magna reperitur diversitas caloris, tum in
partibus ipsorum (alius est enim calor circa cor, alius in cerebro, alius
circa externa), tum in accidentibus eorum, ut in exercitatione
vehementi et febribus.

Ad 2tam 272

27. Huic instantiae vix subjungitur negativa. Quinetiam excrementa
animalium non recentia manifeste habent calorem potentialem, ut
cernitur in impinguatione soli.

Ad 22°™ et 23°™ 282,

28. Liquores (sive agquae vocentur sive olea) qui habent magnam et
intensam acrimoniam exequuntur opera caloris in divulsione
corporum, atque adustione post aliquam moram; sed tamen ad ipsum
tactum manus non sunt calidi ab initio. Operantur autem secundum
analogiam et poros corporis cui adjunguntur. Aqua enim regis aurum
solvit, argentum minime; at contra aqua fortis argentum solvit, aurum
minime; neutrum autem solvit vitrum. Et sic de caeteris.

125



Ad 24°™ 297,

29. Fiat experimentum spiritus vini in lignis, ac etiam in butyro aut cera
aut pice; si forte per calorem suum ea aliquatenus liquefaciat. Etenim
instantia 24° ostendit potestatem ejus imitativam caloris in
incrustationibus.  Itaque fiat  similiter  experimentum in
liquefactionibus. Fiat etiam experimentum per vitrum graduum sive
calendare quod concavum sit in summitate sua per exterius; et
immittatur in illud concavum exterius spiritus vini bene rectificatus,
cum operculo, ut melius contineat calorem suum; et notetur utrum per
calorem suum faciat aquam descendere.

Ad 25%™ 30°.

30. Aromata, et herbae acres ad palatum, multo magis sumptae
interius, percipiuntur calida. Videndum itaque in quibus aliis materiis
exequantur opera caloris. Atque referunt nautae, cum cumuli et
massae aromatum diu conclusae subito aperiuntur, periculum instare
illis, qui eas primo agitant et extrahunt, a febribus et inflammationibus
spiritus. Similiter fieri poterit experimentum, utrum pulveres
hujusmodi aromatum aut herbarum non arefaciant laridum et carnem
suspensam super ipsos, veluti fumus ignis.

Ad 26°™ 31°.

31. Acrimonia sive penetratio inest tam frigidis, qualia sunt acetum et
oleum vitrioli, quam calidis, qualia sunt oleum origani et similia. Itaque
similiter et in animatis cient dolorem et in non animatis divellunt partes
et consumunt. Neque huic instantiae subjungitur negativa. Atque in
animatis nullus reperitur dolor, nisi cum quodam sensu caloris.

Ad 27°™ 322,

32. Communes sunt complures actiones et calidi et frigidi, licet diversa
admodum ratione. Nam et nives puerorum manus videntur paulo post
urere; et frigora tuentur carnes a putrefactione, non minus quam ignis;
et calores contrahunt corpora in minus, quod faciunt et frigida. Verum
haec et similia opportunius est referre ad Inquisitionem de Frigido.



H-XIII.

Tertio facienda est comparentia ad intellectum instantiarum in quibus
natura, de qua fit inquisitio, inest secundum magis et minus; sive facta
comparatione incrementi et decrementi in eodem subjecto, sive facta
comparatione ad invicem in subjectis diversis. Cum enim forma rei sit
ipsissima res; neque differat res a forma, aliter quam differunt
apparens et existens, aut exterius et interius, aut in ordine ad hominem
et in ordine ad universum; omnino sequitur ut non recipiatur aliqua
natura pro vera forma, nisi perpetuo decrescat quando natura ipsa
decrescit, et similiter perpetuo augeatur quando natura ipsa augetur.
Hanc itaque tabulam Tabulam Graduum sive Tabulam Comparativae
appellare consuevimus.

Tabula Graduum sive Comparativae in Calido.
Primo itaque dicemus de iis quae nullum prorsus gradum caloris
habent ad tactum, sed videntur habere potentialem tantum quendam
calorem, sive dispositionem et praeparationem ad calidum. Postea
demum descendemus ad ea quae sunt actu sive ad tactum calida,
eorumque fortitudines et gradus.

1. In corporibus solidis et tangibilibus non invenitur aliquid quod in
natura sua calidum sit originaliter. Non enim lapis aliquis, non
metallum, non suphur, non fossile aliquod, non lignum, non aqua,
non cadaver animalis, inveniuntur calida. Aquae autem calidae in
balneis videntur calefieri per accidens, sive per flammam aut ignem
subterraneum, qualis ex Aetna et montibus aliis compluribus
evomitur, sive ex conflictu corporum, quemadmodum calor fit in
ferri et stanni dissolutionibus. Itaque gradus caloris in inanimatis,
guatenus ad tactum humanum, nullus est; veruntamen illa gradu
frigoris differunt; non enim aeque frigidum est lignum ac metallum.
Sed hoc pertinet ad Tabulam Graduum in Frigido.

2. Attamen quoad potentiales calores et praeparationes ad flammam,

complura inveniuntur inanimata admodum disposita, ut sulphur,
naphtha, petrelaeum.

127



. Quae antea incaluerunt, ut fimus equinus ex animali, aut calx, aut
fortasse cinis aut fuligo ex igne, reliquias latentes quasdam caloris
prioris retinent. Itaque fiunt quaedam distillationes et separationes
corporum per sepulturam in fimo equino; atque excitatur calor in
calce per aspersionem aquae; ut jam dictum est.

. Inter vegetabilia non invenitur aliqua planta sive pars plantae (veluti
lachryma aut medulla) quae sit ad tactum humanum calida. Sed
tamen (ut superius dictum est) herbae virides conclusae calescunt;
atque ad interiorem tactum, veluti ad palatum aut ad stomachum
aut etiam ad exteriores partes, post aliguam moram (ut in
emplastris et unguentis) alia vegetabilia inveniuntur calida, alia
frigida.

. Non invenitur in partibus animalium, postquam fuerint mortuae aut
separatae, aliquid calidum ad tactum humanum. Nam neque fimus
equinus ipse, nisi fuerit conclusus et sepultus, calorem retinet. Sed
tamen omnis fimus habere videtur calorem potentialem, ut in
agrorum impinguatione. Et similiter, cadavera animalium
hujusmodi habent latentem et potentialem calorem; adeo ut in
coemeteriis, ubi quotidie fiunt sepulturae, terra calorem quendam
occultum colligat, qui cadaver aliquod recenter impositum
consumit longe citius quam terra pura. Atque apud orientales
traditur inveniri textile guoddam tenue et molle, factum ex avium
plumagine, quod vi innata butyrum solvat et liquefaciat in ipso
leviter involutum.

. Quae impinguant agros, ut fimi omnis generis, creta, arena maris,
sal, et similia, dispositionem nonnullam habent ad calidum.

. Omnis putrefactio in se rudimenta quaedam exilis caloris habet,
licet non hucusque ut ad tactum percipiatur. Nam nec ea ipsa quae
putrefacta solvuntur in animalcula, ut caro, caseus, ad tactum
percipiuntur calida; neque lignum putre, quod noctu splendet,
deprehenditur ad tactum calidum. Calor autem in putridis
guandoque se prodit per odores tetros et fortes.



8. Primus itaque caloris gradus, ex iis quae ad tactum humanum
percipiuntur calida, videtur esse calor animalium, qui bene
magnam habet graduum latitudinem. Nam infimus gradus (ut in
insectis) vix ad tactum deprenditur; summus autem gradus vix
attingit ad gradum caloris radiorum solis in regionibus et
temporibus maxime ferventibus, neque ita acris est quin tolerari
possit a manu. Et tamen referunt de Constantio, aliisque nonnullis
qui constitutionis et habitus corporis admodum sicci fuerunt, quod
acutissimis febribus correpti ita incaluerint ut manum admotam
aliquantulum urere visi sint.

9. Animalia, ex motu et exercitatione, ex vino et epulis, ex venere, ex
febribus ardentibus, et ex dolore, augentur calore.

10. Animalia, in accessibus febrium intermittentium, a principio frigore
et horrore corripiuntur, sed paulo post majorem in modum
incalescunt; quod etiam faciunt a principio in causonibus et
febribus pestilentialibus.

11. Inquiratur ulterius de calore comparato in diversis animalibus,
veluti piscibus, quadrupedibus, serpentibus, avibus; atque etiam
secundum species ipsorum, ut in leone, milvio, homine; nam ex
vulgari opinione, pisces per interiora minus calidi sunt, aves autem
maxime calidae; praesertim columbae, accipitres, struthiones.

12. Inquiratur ulterius de calore comparato in eodem animali,
secundum partes et membra ejus diversa. Nam lac, sanguis,
sperma, ova, inveniuntur gradu modico tepida, et minus calida
guam ipsa caro exterior in animali guando movetur aut agitatur.
Qualis vero gradus sit caloris in cerebro, stomacho, corde, et
reliquis, similiter adhuc non est quaesitum.

13. Animalia omnia, per hyemem et tempestates frigidas, secundum

exterius frigent; sed per interiora etiam magis esse calida
existimantur.

129



14. Calor coelestium, etiam in regione calidissima atque temporibus
anni et diei calidissimis, non eum gradum caloris obtinet, qui vel
lignum aridissimum vel stramen vel etiam linteum ustum incendat
aut adurat, nisi per specula comburentia roboretur; sed tamen e
rebus humidis vaporem excitare potest.

15. Ex traditione astronomorum ponuntur stellae aliae magis, aliae
minus calidae. Inter planetas enim post solem ponitur Mars
calidissimus, deinde Jupiter, deinde Venus; ponuntur autem
tanquam frigidi Luna et deinde omnium maxime Saturnus. Inter
fixas autem ponitur calidissimus Sirius, deinde Cor Leonis, sive
Regulus, deinde Canicula, etc.

16. Sol magis calefacit, quo magis vergit ad perpendiculum sive Zenith,
quod etiam credendum est de aliis planetis, pro modulo suo caloris;
exempli gratia, Jovem magis apud nos calefacere, cum positus sit
sub Cancro aut Leone quam sub Capricorno aut Aquario.

17. Credendum est solem ipsum et planetas reliquos magis calefacere
in perigaeis suis, propter propinquitatem ad terram, quam in
apogaeis. Quod si eveniat ut in aliqua regione sol sit simul in
perigaeo et propius ad perpendiculu, necesse est ut magis
calefaciat quam in regione ubi sol sit similiter in perigaeo sed magis
ad obliqguum. Adeo ut comparatio exaltationis planetarum notari
debeat, prout ex perpendiculo aut obliquitate participet, secundum
regionum varietatem.

18. Sol etiam, et similiter reliqui planetae calefacere magis
existimantur cum sint in proximo ad stellas fixas majores; veluti cum
sol ponitur in Leone, magis vicinus fit Cordi Leonis, Caudae Leonis,
et Spicae Virginis, et Sirio, et Caniculae, quam cum ponitur in
Cancro, ubi tamen magis sistitur ad perpendiculum. Atque
credendum est partes coeli majorem infundere calorem (licet ad
tactum minime perceptibilem) gquo magis ornatae sint stellis,
praesertim majoribus.



19. Omnino calor coelestium augetur tribus modis; videlicet ex
perpendiculo, ex propinquitate sive perigaeo, et ex conjunctione
sive consortio stellarum.

20. Magnum omnino invenitur intervallum inter calorem animalium ac
etiam radiorum coelestium (prout ad nos deferuntur), atque
flammam, licet lenissimam, atque etiam ignita omnia, atque
insuper liquores, aut aérem ipsum majorem in modum ab igne
calefactum. Etenim flamma spiritus vini, praesertim rara nec
constipata, tamen potis est stramen aut linteum aut papyrum
incendere; quod nunquam faciet calor animalis vel solis, absque
speculis comburentibus.

21. Flammae autem et ignitorum plurimi sunt gradus in fortitudine et
debilitate caloris. Verum de his nulla est facta diligens inquisitio; ut
necesse sit ista leviter transmittere. Videtur autem ex flammis illa
ex spiritu vini esse mollissima; nisi forte ignis fatuus, aut flammae
seu coruscationes ex sudoribus animalium, sint molliores. Hanc
sequi opinamur flammam ex vegetabilibus levibus et porosis, ut
stramine, scirpis, et foliis arefactis, a quibus non multum differre
flammam ex pilis aut plumis. Hanc sequitur fortasse flamma ex
lignis, praesertim iis quae non multum habent ex resina aut pice; ita
tamen ut flamma ex lignis quae parva sunt mole (quae vulgo
colligantur in fasciculos) lenior sit quam quae fit ex truncis arborum
et radicibus. Id quod vulgo experiri licet in fornacibus quae ferrum
excoquunt, in quibus ignis ex fasciculis et ramis arborum non est
admodum utilis. Hanc sequitur (ut arbitramur) flamma ex oleo et
sevo et cera, et hujusmodi oleosis et pinguibus, quae sunt sine
magna acrimonia. Fortissimus autem calor reperitur in pice et
resina; atque adhuc magis in sulphure et caphura, et naphtha et
petrelaeo et salibus (postquam materia cruda eruperit), et in horum
compositionibus, veluti pulvere tormentario, igne Graeco (quem
vulgo ignem ferum vocant), et diversis ejus generibus, quae tam
obstinatum habent calorem ut ab aquis non facile exstinguantur.

131



22. Existimamus etiam flammam, quae resultat ex nonnullis metallis
imperfectis, esse valde robustam et acrem. Verum de istis omnibus
inquiratur ulterius.

23. Videtur autem flamma fulminum potentiorum has omnes flammas
superare; adeo ut ferrum ipsum perfectum aliquando colliquaverit
in guttas, quod flammae illae alterae facere non possunt.

24. In ignitis autem diversi sunt etiam gradus caloris, de quibus etiam
non facta est diligens inquisitio. Calorem maxime debilem
existimamus esse ex linteo usto, quali ad flammae excitationem uti
solemus; et similiter ex ligno illo spongioso aut funiculis arefactis
gui ad tormentorum accensionem adhibentur. Post hunc sequitur
carbo ignitus ex lignis et anthracibus, atque etiam ex lateribus
ignitis, et similibus. Ignitorum autem vehementissime calida
existimamus esse metalla ignita, ut ferrum et cuprum et caetera.
Verum de his etiam facienda est ulterior inquisitio.

25. Inveniuntur ex ignitis nonnulla longe calidiora quam nonnullae ex
flammis. Multo enim calidius est et magis adurens ferrum ignitum
quam flamma spiritus vini.

26. Inveniuntur etiam ex illis quae ignita non sunt sed tantum ab igne
calefacta, sicut aquae ferventes et aér conclusus in reverberatoriis,
nonnulla quae superant calore multa ex flammis ipsis et ignitis.

27. Motus auget calorem; ut videre est in follibus et flatu; adeo ut
duriora ex metallis non solvantur aut liquefiant per ighem mortuum
aut quietum, nisi flatu excitetur.

28. Fiat experimentum per specula comburentia, in quibus (ut memini)
hoc fit; ut si speculum ponatur (exempli gratia) ad distantiam
spithamae ab objecto combustibili, non tantopere incendat aut
adurat quam si positum fuerit speculum (exempli gratia) ad
distantiam semi spithamae, et gradatim et lente trahatur ad
distantiam spithamae. Conus tamen et unio radiorum eadem sunt,
sed ipse motus auget operationem caloris.



29. Existimantur incendia illa, quae fiunt flante vento forti, majores
progressus facere adversus ventum quam secundum ventum; quia
scilicet flamma resilit motu perniciore, vento remittente, quam
procedit, vento impellente.

30. Flamma non emicat aut generatur, nisi detur aliquid concavi in quo
flamma movere possit et ludere; praeterquam in flammis flatuosis
pulveris tormentarii, et similibus, ubi compressio et incarceratio
flammae auget ejus furorem.

31. Incus per malleum calefit admodum; adeo ut si incus fuerit laminae
tenuioris, existimemus illam per fortes et continuos ictus mallei
posse rubescere, ut ferum ignitum; sed de hoc fiat experimentum.

32. At in ignitis quae sunt porosa, ita ut detur spatium ad exercendum
motum ignis, si cohibeatur hujusmodi motus per compressionem
fortem, statim extinguitur ignis; veluti cum linteum ustum aut filum
ardens candelae aut lampadis aut etiam carbo aut pruna ardens
comprimitur per pressorium aut pedis conculcationem aut
hujusmodi, statim cessant operationes ignis.

33. Approximatio ad corpus calidum auget calorem, pro gradu
approximationis; quod etiam fit in lumine: nam quo proprius
collocatur objectum ad lumen eo magis est visibile.

34. Unio calorum diversorum auget calorem, nisi facta sit commistio
corporum. Nam focus magnus et focus parvus in eodem loco
nonnihil invicem augent calorem; at aqua tepida immissa in aguam
ferventem refrigerat.

35. Mora corporis calidi auget calorem. Etenim calor perpetuo
transiens et emanans commiscetur cum calore praeinexistente,
adeo ut multiplicet calorem. Nam focus non aeque calefacit
cubiculum per moram semihorae ac si idem focus duret per horam
integram. At hoc non facit lumen; etenim lampas aut candela in

133



aliquo loco posita non magis illuminat per moram diuturnam quam
statim ab initio.

36. Irritatio per frigidum ambiens auget calorem; ut in focis videre est
per gelu acre. Quod existimamus fieri non tantum per
conclusionem et contractionem caloris, quae est species unionis,
sed per exasperationem; veluti cum aér aut baculum violenter
comprimitur aut flectitur, non ad punctum loci prioris resilit, sed
ulterius in contrarium. Itaque fiat diligens experimentum per
baculum vel simile aliquid immissum in flammam, utrum ad latera
flammae non uratur citius quam in medio flammae.

37. Gradus autem in susceptione caloris sunt complures. Atque primo
omnium notandum est, quam parvus et exilis calor etiam ea
corpora, quae caloris minime omnium sunt susceptiva, immutet
tamen et nonnihil calefaciat. Nam ipse calor manus globulum
plumbi aut alicujus metalli paulisper detentum nonnihil calefacit.
Adeo facile et in omnibus transmittitur et excitatur calor, corpore
nullo modo ad apparentiam immutato.

38. Facillime omnium corporum apud nos et excipit et remittit calorem
aér; quod optime cernitur in vitris calendaribus. Eorum confectio
est talis: accipiatur vitrum ventre concavo, collo tenui et oblongo;
resupinetur et demittatur hujusmodi vitrum, ore deorsum verso,
ventre sursum, in aliud vasculum vitreum ubi sit aqua, tangendo
fundum vasculi illius recipientis extremo ore vitri immissi, et
incumbat paullulum vitri immissi collum ad os vitri recipientis, ita ut
stare possit; quod ut commodius fiat, apponatur parum cerae ad os
vitri recipientis; ita tamen ut non penitus obturetur os ejus, ne ob
defectum aéris succedentis impediatur motus de quo jam dicetur,
qui est admodum facilis et delicatus.

Oportet autem ut vitrum demissum, antequam inseratur in
alterum, calefiat ad ignem a parte superiori, ventre scilicet.
Postquam autem fuerit vitrum illud collocatum, ut diximus, recipiet
et contrahet se aér (qui dilatatus erat per calefactionem), post
moram sufficientem pro extinctione illius ascititii caloris, ad talem



extensionem sive dimensionem qualis erit aéris ambientis aut
communis tunc temporis quando immittitur vitrum, atque attrahet
aquam in sursum ad hujusmodi mensuram. Debet autem appendi
charta angusta et oblonga, et gradibus (quot libuerit) interstincta.
Videbis autem, prout tempestas diei incalescit aut frigescit, aérem
se contrahere in angustius per frigidum et extendere se in latius per
calidum; id quod conspicietur per aquam ascendentem quando
contrahitur aér, et descendentem sive depressum quando dilatatur
aér. Sensus autem aéris, quatenus ad calidum et frigidum, tam
subtilis est et exquisitus ut facultatem tactus humani multum
superet; adeo ut solis radius aliquis, aut calor anhelitus, multo
magis calor manus, super vitri summitatem positus, statim
deprimat aquam manifesto. Attamen existimamus spiritum
animalium magis adhuc exquisitum sensum habere calidi et frigidi,
nisi quod a mole corporea impediatur et hebetetur.

39. Post aérem, existimamus corpora esse maxime sensitiva caloris ea
guae a frigore recenter immutata sint et compressa, qualia sunt nix
et glacies; ea enim leni aliquo tepore solvi incipiunt et colliquari.
Post illa sequitur fortasse argentum vivum. Post illud sequuntur
corpora pinguia, ut oleum butyrum, et similia; deinde lignum;
deinde aqua; postremo lapides et metalla, quae non facile calefiunt,
praesertim interius. llla tamen calorem semel susceptum diutissime
retinent; ita ut later aut lapis aut ferrum ignitum in pelvim aquae
frigidae immissum et demersum, per quartam partem horae (plus
minus) retineat calorem, ita ut tangi non possit.

40. Quo minor est corporis moles, eo citius per corpus calidum
approximatum incalescit; id quod demonstrat omnem calorem
apud nos esse corpori tangibili guodammodo adversum.

41. Calidum, quatenus ad sensum et tactum humanum, res varia est et

respectiva: adeo ut aqua tepida, si manus frigore occupetur,
sentiatur esse calida; sin manus incaluerit, frigida.

135



H-XIV.

Quam inopes simus historiae quivis facile advertet, cum in tabulis
superioribus, praeterquam quod loco  historiae probatae et
instantiarum certarum nonnunguam traditiones et relationes
inseramus (semper tamen adjecta dubiae fidei et auctoritatis nota),
saepenumero etiam hisce verbis, fiat experimentum, vel inquiratur
ulterius, uti cogamuir.

11-XV.

Atque opus et officium harum trium tabularum Comparentiam
instantiarum ad intellectum vocare consuevimus. Facta autem
comparentia, in opere ponenda est ipsa inductio. Invenienda est enim,
super comparentiam omnium et singularum instantiarum, natura talis,
guae cum natura data perpetuo adsit, absit, atque crescat, et
decrescat; sitque (ut superius dictum est) limitatio naturae magis
communis. Hoc si mens jam ab initio facere tentet affirmative (quod
sibi permissa semper facere solet), occurrent phantasmata et
opinabilia et notionalia male terminata et axiomata quotidie
emendanda; nisi libeat (scholarum more) pugnare pro falsis. Ea tamen
proculdubio erunt meliora aut praviora pro facultate et robore
intellectus qui operatur. At omnino Deo (formarum inditori et opifici)
aut fortasse angelis et intelligentiis competit formas per affirmationem
immediate nosse, atque ab initio contemplationis. Sed certe supra
hominem est; cui tantum conceditur, procedere primo per negativas,
et postremo loco desinere in affirmativas, post omnimodam
exclusionem.

11-XVI.

Itague naturae facienda est prorsus solutio et separatio; non perignem
certe, sed per mentem, tanquam ignem divinum. Est itaque inductionis
verae opus primum (quatenus ad inveniendas formas) rejectio sive
exclusiva naturarum singularum, quae non inveniuntur in aliqua
instantia, ubi natura data adest; aut inveniuntur in aliqua instantia, ubi
natura data abest; aut inveniuntur in aliqua instantia crescere, cum



natura data decrescat; aut decrescere, cum natura data crescat. Tum
vero post rejectionem et exclusivam debitis modis factam, secundo
loco (tanquam in fundo) manebit (abeuntibus in fumum opinionibus
volatilibus) forma affirmativa, solida, et vera, et bene terminata. Atque
hoc breve dictu est, sed per multas ambages ad hoc pervenitur. Nos
autem nihil fortasse ex iis, quae ad hoc faciunt, praetermittemus.

11-XVILI.

Cavendum autem est, et monendum quasi perpetuo, ne, cum tantae
partes formis videantur a nobis tribui, trahantur ea, quae dicimus, ad
formas eas, quibus hominum contemplationes et cogitationes
hactenus assueverunt.

Primo enim, de formis copulatis, quae sunt (ut diximus) naturarum
simplicium conjugia ex cursu communi universi, ut leonis, aquilae,
rosae, auri, et hujusmodi, impraesentiarum non loquimur. Tempus
enim erit de iis tractandi, cum ventum fuerit ad /atentes processus, et
latentes schematismos, eorumque inventionem, prout reperiuntur in
substantiis (quas vocant) seu naturis concretis.

Rursus vero, non intelligantur ea quae dicimus (etiam quatenus ad
naturas simplices) de formis et ideis abstractis, aut in materia non
determinatis, aut male determinatis. Nos enim, quum de formis
loquimur, nil aliud intelligimus quam leges illas et determinationes
actus puri, quae naturam aliquam simplicem ordinant et constituunt,
ut calorem, lumen, pondus, in omnimoda materia et subjecto
susceptibili. Itaque eadem res est forma calidi aut forma luminis, et lex
calidi sive lex luminis; neque vero a rebus ipsis et parte operativa
unguam nos abstrahimus aut recedimus. Quare cum dicimus (exempli
gratia) in inquisitione formae caloris, Rejice tenuitatem, aut Tenuitas
non est ex forma caloris; idem est ac si dicamus, Potest homo
superinducere calorem in corpus densum, aut contra, Potest homo
auferre aut arcere calorem a corpore tenui.

Quod si cuiquam videantur etiam formae nostrae habere nonnihil
abstracti, quod misceant et conjungant heterogenea (videntur enim

137



valde esse heterogenea calor coelestium, et ignis; rubor fixus in rosa
aut similibus, et apparens in iride aut radiis opalii aut adamantis; mors
ex summersione, ex crematione, ex punctura gladii, ex apoplexia, ex
atrophia; et tamen conveniunt ista in natura calidi, ruboris, mortis), is
se habere intellectum norit consuetudine et integralitate rerum et
opinionibus captum et detentum. Certissimum enim est ista, utcunque
heterogenea et aliena, coire in formam sive legem eam, quae ordinat
calorem, aut ruborem, aut mortem; nec emancipari posse potentiam
humanam et liberari a naturae cursu communi, et expandi et exaltari
ad efficientia nova et modos operandi novos, nisi per revelationem et
inventionem hujusmodi formarum; et tamen post istam unionem
naturae, quae est res maxime principalis, de naturae divisionibus et
venis, tam ordinariis quam interioribus et verioribus, suo loco postea
dicetur.

11-XVIILI.

Jam vero proponendum est exemplum exclusionis sive rejectionis
naturarum, quae per tabulas comparentiae reperiuntur non esse ex
forma calidi; illud interim monendo, non solum sufficere singulas
tabulas ad rejectionem alicujus naturae, sed etiam unamquamaque ex
instantiis singularibus in illis contentis. Manifestum enim est ex iis,
guae dicta sunt, omnem instantiam contradictoriam destruere
opinabile de forma. Sed nihilominus quandoque perspicuitatis causa,
et ut usus tabularum clarius demonstretur, exclusivam duplicamus aut
repetimus.

Exemplum exclusivae, sive rejectionis naturarum a forma calidi.
1. Per radios solis, rejice naturam elementarem.

2. Per ignem communem, et maxime per ignes subterraneos (qui
remotissimi sunt, et plurimum intercluduntur a radiis coelestibus),
rejice naturam coelestem.

3. Per calefactionem omnigenum corporum (hoc est, mineralium,
vegetabilium, partium exteriorum animalium, aquae, olei, aéris, et



reliquorum) ex approximatione sola ad ignem aut aliud corpus
calidum, rejice omnem varietatem sive subtiliorem texturam
corporum.

4. Per ferrum et metalla ignita, quae calefaciunt alia corpora, nec
tamen omnino pondere aut substantia minuuntur, rejice inditionem
sive mixturam substantiae alterius calidi.

5. Per aquam ferventem atque aérem, atque etiam per metalla et alia
solida calefacta, sed non usque ad ignitionem sive ruborem, rejice
lucem et lumen.

6. Per radios lunae et aliarum stellarum (excepto sole), rejice etiam
lucem et lumen.

7. Per comparativam ferri igniti et flammae spiritus vini (ex quibus
ferrum ignitum plus habet calidi et minus lucidi, flamma autem
spiritus vini plus lucidi et minus calidi), rejice etiam lucem et lumen.

8. Per aurum et alia metalla ignita, quae densissimi sunt corporis
secundum totum, rejice tenuitatem.

9. Per aérem, qui invenitur ut plurimum frigidus, et tamen manet
tenuis, rejice etiam tenuitatem.

10. Per ferrum ignitum, quod non intumescit mole, sed manet intra
eandem dimensionem visibilem, rejice motum localem aut
expansivum secundum totum.

11. Per dilatationem aéris in vitris calendariis et similibus, qui movetur
localiter et expansive manifesto, neque tamen colligit manifestum
augmentum caloris, rejice etiam motum localem aut expansivum
secundum totum.

12. Per facilem tepefactionem omnium corporum, absque aliqua

destructione aut alteratione notabili, rejice naturam destructivam
aut inditionem violentam alicujus naturae novae.

139



13. Per consensum et conformitatem operum similium quae eduntur a
calore et a frigore, rejice motum tam expansivum quam
contractivum secundum totum.

14. Per accensionem caloris ex attritione corporum, rejice naturam
principialem. Naturam principialem vocamus eam, quae positiva
reperitur in natura, nec causatur a natura praecedente.

Sunt et aliae naturae: neque enim tabulas conficimus perfectas, sed
exempla tantum.

Omnes et singulae naturae praedictae non sunt ex forma calidi. Atque
ab omnibus naturis praedictis liberatur homo in operatione super
calidum.

1-XIX.

Atque in exclusiva jacta sunt fundamenta inductionis verae, quae
tamen non perficitur donec sistatur in affirmativa. Neque vero ipsa
exclusiva ullo modo perfecta est, neque adeo esse potest sub initiis. Est
enim exclusiva (ut plane liquet) rejectio naturarum simplicium. Quod si
non habeamus adhuc bonas et veras notiones naturarum simplicium,
guomodo rectificari potest exclusiva? At nonnullae ex supradictis
(veluti notio naturae elementaris, notio naturae coelestis, notio
tenuitatis) sunt notiones vagae, nec bene terminatae. Itaque nos, qui
nec ignari sumus nec obliti quantum opus aggrediamur (viz. ut
faciamus intellectum humanum rebus et naturae parem), nullo modo
acquiescimus in his, quae adhuc praecepimus: sed et rem in ulterius
provehimus, et fortiora auxilia in usum intellectus machinamur et
ministramus; quae nunc subjungemus. Et certe in interpretatione
naturae animus omnino taliter est praeparandus et formandus, ut et
sustineat se in gradibus debitis certitudinis, et tamen cogitet
(praesertim sub initiis) ea quae adsunt multum pendere ex iis quae
supersunt.



11-XX.

Attamen quia citius emergit veritas ex errore quam ex confusione, utile
putamus, ut fiat permissio intellectui, post tres tabulas comparentiae
primae (quales posuimus) factas et pensitatas, accingendi se et
tentandi opus interpretationis naturae in affirmativa; tam ex instantiis
tabularum, quam ex iis quae alias occurrent. Quod genus tentamenti,
permissionem intellectus, sive interpretationem inchoatam, sive
vindemiationem primam appellare consuevimus.

Vindemiatio prima de forma calidi.
Animadvertendum autem est, formam rei inesse (ut ex iis quae dicta
sunt plane liquet) instantiis universis et singulis, in quibus res ipsa
inest; aliter enim forma non esset: itaque nulla plane dari potest
instantia contradictoria. Attamen longe magis conspicua invenitur
forma et evidens in aliquibus instantiis, quam in aliis; in iis videlicet, ubi
minus cohibita est natura formae et impedita et redacta in ordinem
per naturas alias. Hujusmodi autem instantias, elucescentias vel
instantias ostensivas appellare consuevimus. Pergendum itaque est ad
vindemiationem ipsam primam de forma calidi.

Per universas et singulas instantias, natura cujus limitatio est
calor videtur esse motus. Hoc autem maxime ostenditur in
flamma, quae perpetuo movetur; et in liquoribus ferventibus
aut bullientibus, qui etiam perpetuo moventur. Atque ostenditur
etiam in incitatione sive incremento caloris facto per motum; ut
in follibus, et ventis; de quo vide Instant. 29. Tab. 3. Atque
similiter in aliis modis motus, de quibus vide Instant. 28. et 31.
Tab. 3. Rursus ostenditur in extinctione ignis et caloris per
omnem fortem compressionem, quae fraenat et cessare facit
motum; de qua vide Instant. 30. et 32. Tab. 3. Ostenditur etiam
in hoc, quod omne corpus destruitur aut saltem insigniter
alteratur ab omni igne et calore forti ac vehementi; unde liquido
constat, fieri a calore tumultum et perturbationem et motum
acrem in partibus internis corporis, qui sensim vergit ad
dissolutionem.

141



Intelligatur hoc quod diximus de motu (nempe, ut sit instar generis ad
calorem), non quod calor generet motum, aut quod motus generet
calorem (licet et haec in aliquibus vera sint), sed quod ipsissimus calor,
sive quid ipsum caloris, sit motus et nihil aliud; limitatus tamen per
differentias quas mox subjungemus, postquam nonnullas cautiones
adjecerimus ad evitandum aequivocum.

Calidum ad sensum res respectiva est, et in ordine ad hominem non ad
universum; et ponitur recte ut effectus caloris tantum in spiritum
animalem. Quin etiam in seipso res varia est, cum idem corpus (prout
sensus praedisponitur) inducat perceptionem tam calidi quam frigidi;
ut patet per Instant. 41. Tab. 3.

Neque vero communicatio caloris, sive natura ejus transitiva per quam
corpus admotum corpori calido incalescit, confundi debet cum forma
calidi. Aliud enim est calidum, aliud calefactivum. Nam per motum
attritionis inducitur calor absque aliquo calido praecedente, unde
excluditur calefactivum a forma calidi. Atque etiam ubi calidum
efficitur per approximationem calidi, hoc ipsum non fit ex forma calidi,
sed omnino pendet a natura altiore et magis communi; viz. ex natura
assimilationis sive multiplicationis sui; de qua facienda est separatim
inquisitio.

At notio ignis plebeia est, et nihil valet: composita enim est ex concursu
qui fit calidi et lucidi in aliquo corpore; ut in flamma communi, et
corporibus accensis usque ad ruborem.

Remoto itaque omni aequivoco, veniendum jam tandem est ad
differentias veras, quae limitant motum et constituunt eum in formam
calidi.

Prima igitur differentia ea est, quod calor sit motus expansivus,
per quem corpus nititur ad dilatationem sui, et recipiendi se in
majorem sphaeram sive dimensionem quam prius occupaverat.
Haec autem differentia maxime ostenditur in flamma; ubi fumus
sive halitus pinguis manifesto dilatatur et aperit se in flammam.



Ostenditur etiam in omni liquore fervente, qui manifesto
intumescit, insurgit, et emittit bullas; atque urget processum
expandendi se, donec vertatur in corpus longe magis extensum
et dilatatum quam sit ipse liquor; viz. in vaporem aut fumum aut
aerem.

Ostenditur etiam in omni ligno et combustibili; ubi fit aliquando
exudatio, at semper evaporatio.

Ostenditur etiam in colliquatione metallorum, quae (cum sint
corporis compactissimi) non facile intumescunt et se dilatant;
sed tamen spiritus eorum, postquam fuerit in se dilatatus, et
majorem adeo dilatationem concupierit, trudit plane et agit
partes crassiores in liguidum. Quod si etiam calor fortius
intendatur, solvit et vertit multum ex iis in volatile.

Ostenditur etiam in ferro aut lapidibus; quae licet non liquefiant
aut fundantur, tamen emolliuntur. Quod etiam fit in baculis ligni;
quae calefacta paululum in cineribus calidis fiunt flexibilia.

Optime autem cernitur iste motus in aére, qui per exiguum
calorem se dilatat continuo et manifesto; ut per Instant. 38. Tab.
3.

Ostenditur etiam in natura contraria frigidi. Frigus enim omne
corpus contrahit et cogit in angustius; adeo ut per intensa frigora
clavi excidant ex parietibus, aera dissiliant, vitrum etiam
calefactum et subito positum in frigido dissiliat et frangatur.
Similiter aér per levem infrigidationem recipit se in angustius; ut
per Instant. 38. Tab. 3. Verum de his fusius dicetur in inquisitione
de Frigido.

Neque mirum est si calidum et frigidum edant complures
actiones communes (de quo vide Instant. 32. Tab. 2), cum
inveniantur duae ex sequentibus differentiis (de quibus mox
dicemus) quae competunt utrique naturae; licet in hac

143



differentia (de qua nunc loquimur) actiones sint ex diametro
oppositae. Calidum enim dat motum expansivum et dilatantem,
Frigidum autem dat motum contractivum et coeuntem.

Secunda differentia est modificatio prioris; haec videlicet, quod
calor sit motus expansivus sive versus circumferentiam; hac lege
tamen, ut una feratur corpus sursum. Dubium enim non est quin
sint motus complures mixti. Exempli gratia; sagitta aut spiculum
simul et progrediendo rotat, et rotando progreditur. Similiter et
motus caloris simul est et expansivus et latio in sursum.

Haec vero differentia ostenditur in forcipe, aut bacillo ferreo
immisso in ignem: quia si immittatur perpendiculariter tenendo
manum superius, cito manum adurit; sin ex latere aut inferius,
omnino tardius.

Conspicua etiam est in distillationibus per descensorium; quibus
utuntur homines ad flores delicatiores, quorum odores facile
evanescunt. Nam hoc reperit industria, ut collocent ignem non
subter sed supra, ut adurat minus. Neque enim flamma tantum
vergit sursum, sed etiam omne calidum.

Fiat autem experimentum hujus rei in contraria natura frigidi:
viz. utrum frigus non contrahat corpus descendendo deorsum,
guemadmodum calidum dilatat corpus ascendendo sursum.
Itague adhibeantur duo bacilla ferrea, vel duo tubi vitrei, quoad
caetera pares, et calefiant nonnihil; et ponatur spongia cum
aqua frigida, vel nix, subter unam, et similiter super alteram.
Existimamus enim celeriorem fore refrigerationem ad
extremitates in eo bacillo ubi nix ponitur supra quam in eo ubi
nix ponitur subter: contra ac fit in calido.

Tertia differentia ea est; ut calor sit motus, non expansivus
uniformiter secundum totum, sed expansivus per particulas
minores corporis; et simul cohibitus et repulsus et reverberatus,
adeo ut induat motum alternativum et perpetuo trepidantem et
tentantem et nitentem et ex repercussione irritatum; unde furor
ille ignis et caloris ortum habet.



Ista vero differentia ostenditur maxime in flamma et liquoribus
bullientibus; quae perpetuo trepidant, et in parvis portionibus
tument, et rursus subsidunt.

Ostenditur etiam in iis corporibus, quae sunt tam durae
compagis ut calefacta ut ignita non intumescant aut dilatentur
mole; ut ferrum ignitum, in quo calor est acerrimus.

Ostenditur etiam in hoc, quod per frigidissimas tempestates
focus ardeat acerrime.

Ostenditur etiam in hoc, quod cum extenditur aér in vitro
calendari absque impedimento aut repulsione, uniformiter
scilicet et aequaliter, non percipiatur calor. Etiam in ventis
conclusis, licet erumpant vi maxima, tamen non percipitur calor
insignis; quia scilicet motus fit secundum totum, absque motu
alternante in particulis. Atque ad hoc fiat experimentum, utrum
flamma non urat acrius versus latera quam in medio flammae.

Ostenditur etiam in hoc, quod omnis ustio transigatur per
minutos poros corporis quod uritur; adeo ut ustio subruat et
penetret et fodicet et stimulet, perinde ac si essent infinitae
cuspides acus. Itaque ex hoc illud etiam fit, guod omnes aquae
fortes (si proportionatae sint ad corpus in quod agunt) edant
opera ignis, ex natura sua corrodente et pungente.

Atque ista differentia (de qua nunc dicimus) communis est cum
natura frigidi; in quo cohibetur motus contractivus per
renitentiam expandendi; quemadmodum in calido cohibetur
motus expansivus per renitentiam contrahendi.

I[tague sive partes corporis penetrent versus interius sive
penetrent versus exterius, similis est ratio; licet impar admodum
sit fortitudo; quia non habemus hic apud nos in superficie terrae
aliquid quod sit impense frigidum. Vide Instant. 27. Tab. 9.

145



Quarta differentia est modificatio prioris: haec scilicet, quod
motus ille stimulationis aut penetrationis debeat esse nonnihil
rapidus et minime lentus; atque fiat etiam per particulas, licet
minutas; tamen non ad extremam subtilitatem, sed quasi
majusculas.

Ostenditur haec differentia in comparatione operum quae edit
ignis cum iis quae edit tempus sive aetas. Aetas enim sive
tempus arefacit, consumit, subruit, et incinerat, non minus
guam ignis; vel potius longe subtilius: sed quia motus ejusmodi
est lentus admodum et per particulas valde exiles, non
percipitur calor.

Ostenditur etiam in comparatione dissolutionum ferri et auri.
Aurum enim dissolvitur absque calore excitato; ferrum autem
cum vehementi excitatione caloris, licet simili fere intervallo
quoad tempus. Quia scilicet in auro, ingressus aquae
separationis est clemens et subtiliter insinuans, et cessio
partium auri facilis; at in ferro, ingressus est asper et cum
conflictu, et partes ferri habent obstinationem majorem.

Ostenditur etiam aliquatenus in gangraenis nonnullis et
mortificationibus carnium; quae non excitant magnum calorem
aut dolorem, ob subtilitatem putrefactionis.

Atque haec sit Prima Vindemiatio, sive Interpretatio inchoata de Forma
Calidi, facta per Permissionem Intellectus.

Ex Vindemiatione autem ista Prima, forma sive definitio vera caloris
(ejus qui est in ordine ad universum, non relativus tantummodo ad
sensum) talis est, brevi verborum complexu: Calor est motus
expansivus, cohibitus, et nitens per partes minores. Modificatur autem
expansio: ut expandendo in ambitum, nonnihil tamen inclinet versus
superiora. Modificatur autem et nixus ille per partes; ut non sit omnino
segnis, sed incitatus et cum impetu nonnullo.



Quod vero ad Operativam attinet, eadem res est. Nam designatio est
talis: Si in aliquo corpore naturali poteris excitare motum ad se
dilatandum aut expandendum; eumqgque motum ita reprimere et in se
vertere, ut dilatatio illa non procedat aequaliter, sed partim obtineat,
partim retrudatur; proculdubio generabis calidum: non habita ratione,
sive corpus illud sit elementare (ut loquuntur), sive imbutum a
coelestibus; sive luminosum, sive opacum; sive tenue, sive densum;
sive localiter expansum, sive intra claustra dimensionis primae
contentum; sive vergens ad dissolutionem, sive manens in statu; sive
animal, sive vegetabile, sive minerale, sive aqua, sive oleum, sive aér,
aut aliqua alia substantia quaecunque susceptiva motus praedicti.
Calidum autem ad sensum res eadem est; sed cum analogia, qualis
competit sensui. Nunc vero ad ulteriora auxilia procedendum est.

11-XXI.

Post Tabulas comparentiae primae et rejectionem sive exclusivam, nec
non vindemiationem primam factam secundum eas, pergendum est ad
religua auxilia intellectus circa interpretationem naturae et
inductionem veram ac perfectam. In quibus proponendis, ubi opus erit
tabulis, procedemus super calidum et frigidum; ubi autem opus erit
tantum exemplis paucioribus, procedemus per alia omnia: ut nec
confundatur inquisitio, et tamen doctrina versetur minus in angusto.

Dicemus itaque primo loco, de Praerogativis Instantiarum: secundo, de
Adminiculis Inductionis: tertio, de Rectificatione Inductionis: quarto,
de Variatione Inquisitionis pro Natura Subjecti: quinto, de Praerogativis
Naturarum quatenus ad inquisitionem, sive de eo quod inquirendum
est prius et posterius: sexto, de Terminis Inquisitionis, sive de synopsi
omnium naturarum in universo: septimo, de Deductione ad Praxin, sive
de eo quod est in ordine ad Hominem: octavo, de Parascevis ad
Inquisitionem: postremo autem, de Scala Ascensoria et Descensoria
Axiomatum.

147



11-XXII.

Inter Praerogativas Instantiarum, primo proponemus Instantias
Solitarias. Eae autem sunt solitariae, quae exhibent naturam de qua fit
inquisitio in talibus subjectis, quae nil habent commune cum aliis
subjectis, praeter illam ipsam naturam; aut rursus quae non exhibent
naturam de qua fit inquisitio in talibus subjectis, quae sunt similia per
omnia cum aliis subjectis, praeterquam in illa ipsa natura. Manifestum
enim est quod hujusmodi instantiae tollant ambages, atque accelerent
et roborent exclusivam; adeo ut paucae ex illis sint instar multarum.

Exempli gratia: si fiat inquisitio de natura Coloris, Instantiae Solitariae
sunt prismata, gemmae chrystallinae, quae reddunt colores non solum
in se sed exterius supra parietam, item rores, etc. Istae enim nil habent
commune cum coloribus fixis in floribus, gemmis coloratis, metallis,
lignis, etc., praeter ipsum colorem. Unde facile colligitur, quod color nil
aliud sit quam modificatio imaginis lucis immissae et receptae: in
priore genere, per gradus diversos incidentiae; in posteriore, per
texturas et schematismos varios corporis. Istae autem Instantiae sunt
Solitariae quatenus ad similitudinem.

Rursus in eadem inquisitione, venae distinctae albi et nigri in
marmoribus, et variegationes colorum in floribus ejusdem speciei, sunt
Instantiae Solitariae. Alboum enim et nigrum marmoris, et maculae albi
et purpurei in floribus garyophylli, conveniunt fere in omnibus praeter
ipsum colorem. Unde facile colligitur, colorem non multum rei habere
cum naturis alicujus corporis intrinsecis, sed tantum situm esse in
positura partium crassiori et quasi mechanica. Istae autem Instantiae
sunt Solitariae, quatenus ad discrepantiam. Utrunque autem genus
Instantias Solitarias appellare consuevimus; aut Ferinas, sumpto
vocabulo ab astronomis.

1-XXIII.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus secundo loco Instantias
Migrantes. Eae sunt, in quibus natura inquisita migrat ad
generationem, cum prius non existeret; aut contra migrat ad



corruptionem, cum prius existeret. Itague in utrague antistrophe,
instantiae tales sunt semper geminae; vel potius una instantia in motu
sive transitu, producta ad periodum adversam. At hujusmodi instantiae
non solum accelerant et roborant exclusivam, sed etiam compellunt
affirmativam sive formam ipsam in angustum. Necesse est enim ut
forma rei sit quippiam, quod per hujusmodi migrationem indatur, aut
contra per hujusmodi migrationem tollatur et destruatur. Atque licet
omnis exclusio promoveat affirmativam, tamen hoc magis directe fit in
subjecto eodem quam in diversis. Forma autem (ut ex omnibus quae
dicta sunt manifesto liquet) prodens se in uno ducit ad omnia. Quo
autem simplicior fuerit migratio, eo magis habenda est instantia in
pretio. Praeterea Instantiae Migrantes magni sunt usus ad partem
operativam; quia cum proponant formam copulatam cum efficiente
aut privante, perspicue designant praxin in aliquibus; unde facilis etiam
est transitus ad proxima. Subest tamen in illis nonnihil periculi, quod
indiget cautione; hoc videlicet, ne formam nimis retrahant ad
efficientem, et intellectum perfundant vel saltem perstringant falsa
opinione de forma ex intuitu efficientis. Efficiens vero semper ponitur
nil aliud esse quam vehiculum sive deferens formae. Verum huic rei,
per exclusivam legitime factam, facile adhibetur remedium.

Proponendum itaque est jam exemplum instantiae migrantis. Sit
natura inquisita Candor sive Albedo: instantia migrans ad
generationem est vitrum integrum et vitrum pulverizatum. Similiter,
aqua simplex et aqua agitata in spumam. Vitrum enim integrum et
aqua simplex diaphana sunt, non alba; at vitrum pulverizatum et aqua
in spuma, alba, non diaphana. Itague quaerendum quid acciderit ex
ista migratione vitro aut aquae. Manifestum enim est formam
albedinis deferri et invehi per istam contusionem vitri et agitationem
aquae. Nihil autem reperitur accessisse, praeter comminutionem
partium vitri et aquae, et aéris insertionem. Neque vero parum
profectum est ad inveniendam formam albedinis, quod corpora duo
per se diaphana, sed secundum magis et minus (aér scilicet et aqua,
aut aér et vitrum), simul posita per minutas portiones exhibeant
albedinem, per refractionem inaequalem radiorum lucis.

149



Verum hac in re proponendum est etiam exemplum periculi et
cautionis, de quibus diximus. Nimirum facile hic occurret intellectui ab
hujusmodi efficientibus depravato, quod ad formam albedinis aér
semper requiratur, aut quod albedo generetur tantum per corpora
diaphana; quae omnino falsa sunt, et per multas exclusiones convicta.
Quin potius apparebit (misso aére et hujusmodi) corpora omnino
aequalia (secundum portiones opticas) dare diaphanum; corpora vero
inaequalia per texturam simplicem, dare album; corpora inaequalia
secundum texturam compositam, sed ordinatam, dare reliquos
colores, praeter nigrum; corpora vero inaequalia per texturam
compositam, sed omnino inordinatam et confusam, dare nigrum.
ltague de instantia migrante ad generationem in natura inquisita
albedinis, propositum est jam exemplum. Instantia autem migrans ad
corruptionem in eadem natura albedinis, est spuma dissoluta, aut nix
dissoluta. Exuit enim albedinem et induit diaphanum aqua, postquam
fit integrale sine aére.

Neque vero illud ullo modo praetermittendum est, quod sub Instantiis
Migrantibus comprehendi debeant non tantum illae quae migrant ad
generationem et privationem, sed etiam illae quae migrant ad
majorationem et minorationem; cum illae etiam tendant ad
inveniendam formam, ut per definitionem formae superius factam et
tabulam graduum manifesto liquet. Itaque papyrus, quae sicca cum
fuerit alba est, at madefacta (excluso aére et recepta aqua) minus alba
est et magis vergit ad diaphanum, similem habet rationem cum
instantiis supradictis.

1-XXIV.

Inter praerogativas instantiarum, tertio loco ponemus Instantias
Ostensivas, de quibus in vindemiatione prima de Calido mentionem
fecimus; quas etiam Elucescentias, sive Instantias Liberatas et
Praedominantes, appellare consuevimus. Eae sunt, quae ostendunt
naturam inquisitam nudam et substantivam, atque etiam in exaltatione
sua aut summo gradu potentiae suae; emancipatam scilicet, et
liberatam ab impedimentis, vel saltem per fortitudinem suae virtutis
dominantem super ipsa, eaque supprimentem et coercentem. Cum



enim omne corpus suscipiat multas naturarum formas copulatas et in
concreto, fit ut alia aliam retundat, deprimat, frangat, et liget; unde
obscurantur formae singulae. Inveniuntur autem subjecta nonnulla in
guibus natura inquisita prae aliis est in suo vigore, vel per absentiam
impedimenti vel per praedominantiam virtutis. Hujusmodi autem
instantiae sunt maxime ostensivae formae. Verum et in his ipsis
instantiis adhibenda est cautio, et cohibedus impetus intellectus.
Quicquid enim ostentat formam, eamque trudit, ut videatur occurrere
intellectui, pro suspecto habendum est, et recurrendum ad exclusivam
severam et diligentem.

Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia Ostensiva motus
expansionis, quae (ut superius dictum est) portio est praecipua formae
calidi, est vitrum calendare aéris. Etenim flamma, licet manifesto
exhibeat expansionem, tamen propter momentaneam extinctionem
non ostendit progressum expansionis. Aqua autem fervens, propter
facilem transitionem aquae in vaporem et aérem, non tam bene
ostendit expansionem aquae in corpore suo. Rursus ferrum ignitum, et
similia, tantum abest ut progressum ostendant, ut contra per
retusionem et fractionem spiritus per partes compactas et crassas
(quae domant et fraenant expansionem) ipsa expansio non sit omnino
conspicua ad sensum. At vitrum calendare clare ostendit expansionem
in aére, et conspicuam et progredientem et durantem, neque
transeuntem.

Rursus, exempli gratia, sit natura inquisita Pondus. Instantia Ostensiva
ponderis est argentum vivum. Omnia enim superat pondere magno
intervallo, praeter aurum; quod non multo gravius est. At praestantior
instantia est ad indicandam formam ponderis argentum vivum quam
aurum; quia aurum solidum est et consistens, quod genus referri
videtur ad densum; at argentum vivum liquidum est et turgens spiritu,
et tamen multis partibus exuperat gravitate diamantem, et ea quae
putantur solidissima. Ex quo ostenditur formam gravis sive ponderosi
dominari simpliciter in copia materiae, et non in arcta compage.

151



11-XXV.

Inter praerogativas instantiarum ponemus quarto loco Instantias
Clandestinas, quas etiam Instantias Crepusculi appellare consuevimus.
Eae sunt veluti oppositae instantiis ostensivis. Exhibent enim naturam
inquisitam in infirma virtute, et tanquam in incunabulis et rudimentis
suis; tentantem et tanquam primo experientem, sed sub contraria
natura latentem et subactam. Sunt autem hujusmodi instantiae magni
omnino momenti ad inveniendas formas; quia sicut ostensivae ducunt
facile ad differentias, ita clandestinae ducunt optime ad genera; id est,
ad naturas illas communes, quarum naturae inquisitae nihil aliud sunt
guam limitationes.

Exempli gratia; sit natura inquisita Consistens, sive se determinans;
cujus contrarium est Liquidum, sive fluens. Instantiae clandestinae
sunt illae quae exhibent gradum nonnullum debilem et infimum
consistentis in fluido; veluti bulla aquae, quae est tanquam pellicula
guaedam consistens et determinata, facta ex corpore aquae. Similiter
stillicidia, quae, si adfuerit aqua quae succedat, producunt se in filum
admodum tenue, ne discontinuetur aqua; at si non detur talis copia
aquae quae succedere possit, cadit aqua in guttis rotundis, quae est
figura quae optime aquam sustinet contra discontinuationem. At in
ipso temporis articulo, cum desinit filum aquae et incipit descensus in
guttis, resilit ipsa aqua sursum ad evitandam discontinuationem. Quin
in metallis, quae cum funduntur sunt liquida sed magis tenacia,
recipiunt se saepe guttae liquefactae sursum, atque ita haerent. Simile
guoddam est instantia speculorum puerilium, quae solent facere
pueruli in scirpis ex saliva, ubi cernitur etiam pellicula consistens
aquae. At multo melius se ostendit hoc ipsum in altero illo ludicro
puerili, quando capiunt aquam, per saponem factam paulo
tenaciorem, atque inflant eam per calamum cavum, atque inde
formant aquam tanquam in castellum bullarum; quae per
interpositionem aéris inducit consistentiam eo usque ut se projici
nonnihil patiatur absque discontinuatione. Optime autem cernitur hoc
in spuma et nive, quae talem induunt consistentiam ut fere secari
possint; cum tamen sint corpora formata ex aére et aqua, quae utraque
sunt liquida. Quae omnia non obscure innuunt Liquidum et Consistens
esse notiones tantum plebeias, et ad sensum; inesse autem revera



omnibus corporibus fugam et evitationem se discontinuandi; eam vero
in corporibus homogeneis (qualia sunt liquida) esse debilem et
infirmam, in corporibus vero, quae sunt composita ex heterogeneis,
magis esse vividam et fortem; propterea quod admotio heterogenei
constringit corpora, at subintratio homogenei solvit et relaxat.

Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Attractio, sive Coitio
Corporum. Instantia circa formam ejus ostensiva maxime insignis est
magnes. Contraria autem natura attrahenti est non attrahens, licet in
substantia simili. Veluti ferrum, quod non attrahit ferrum,
guemadmodum nec plumbum plumbum, nec lignum lignum, nec
aquam aqua. Instantia autem clandestina est magnes ferro armatus,
vel potius ferrum in magnete armato. Nam ita fert natura, ut magnes
armatus in distantia aliqua non trahat ferrum fortius quam magnes non
armatus. Verum si admoveatur ferrum, ita ut tangat ferrum in magnete
armato, tunc magnes armatus longe majus pondus ferri sustinet quam
magnes simplex et inermis, propter similitudinem substantiae ferri
versus ferrum; quae operatio erat omnino clandestina et latens in
ferro, antequam magnes accessisset. Itaque manifestum est formam
coitionis esse quippiam quod in magnete sit vividum et robustum, in
ferro debile et latens. Itidem notatum est sagittas parvas ligneas
absque cuspide ferrea, emissas ex sclopetis grandibus, altius penetrare
in materiam ligneam (puta latera navium, ut similia), quam easdem
sagittas ferro acuminatas, propter similitudinem substantiae ligni ad
lignum, licet hoc ante in ligno latuerit. Itidem, licet aér aérem aut aqua
aquam manifesto non trahat in corporibus integris, tamen bulla
approximata bullae facilius dissolvit bullam quam si bulla illa altera
abesset, ob appetitum coitionis aguae cum aqua et aéris cum aére.
Atque hujusmodi Instantiae Clandestinae (quae sunt usus nobilissimi,
ut dictum est) in portionibus corporum parvis et subtilibus maxime se
dant conspiciendas. Quia massae rerum majores sequuntur formas
magis catholicas et generales; ut suo loco dicetur.

11-XXVI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus quinto loco Instantias
Constitutivas, quas etiam Manipulares appellare consuevimus. Eae

153



sunt quae constituunt unam speciem naturae inquisitae tanquam
Formam Minorem. Cum enim formae legitimae (quae sunt semper
convertibiles cum naturis inquisitis) lateant in profundo nec facile
inveniantur, postulat res et infirmitas humani intellectus ut formae
particulares, quae sunt congregativae Manipulorum quorundam
instantiarum (neutiquam vero omnium) in notionem aliquam
communem, non negligantur, verum diligentius notentur. Quicquid
enim unit naturam, licet modis imperfectis, ad inventionem formarum
viam sternit. ltaque instantiae, quae ad hoc utiles sunt non sunt
contemnendae potestatis, sed habent nonnullam praerogativam.

Verum in his diligens est adhibenda cautio, ne intellectus humanus,
postquam complures ex istis formis particularibus adinvenerit atque
inde partitiones sive divisiones naturae inquisitae confecerit, in illis
omnino acquiescat, atque ad inventionem legitimam Formae Magnae
se non accingat, sed praesupponat naturam velut a radicibus esse
multiplicem et divisam, atque ulteriorem naturae unionem, tanquam
rem supervacuae subtilitatis et vergentem ad merum abstractum,
fastidiat et rejiciat.

Exempli gratia; sit natura inquisita Memoria, sive Excitans et Adjuvans
memoriam. Instantiae constitutivae sunt, ordo sive distributio, quae
manifesto juvat memoriam; item Loci in memoria artificiali, qui aut
possunt esse loci secundum proprium sensum, veluti janua, angulus,
fenestra, et similia, aut possunt esse personae familiares et notae, aut
possunt esse quidvis ad placitum (modo in ordine certo ponantur),
veluti animalia, herbae; etiam verba, literae, characteres, personae
historicae, et caetera; licet nonnulla ex his magis apta sint et commoda,
alia minus. Hujusmodi autem Loci memoriam insigniter juvant,
eamque longe supra vires naturales exaltant. Item carmina facilius
haerent et discuntur memoriter quam prosa. Atque ex isto manipulo
trium instantiarum, videlicet ordinis, locorum artificialis memoriae, et
versuum, constituitur species una auxiliiad Memoriam. Species autem
illa Abscissio Infiniti recte vocari possit. Cum enim quis aliquid reminisci
aut revocare in memoriam nititur, si nullam praenotionem habeat aut
perceptionem ejus quod quaerit, quaerit certe et molitur et hac illac
discurrit, tanquam in infinito. Quod si certam aliquam praenotionem



habeat, statim abscinditur infinitum, et fit discursus memoriae magis
in vicino. In tribus autem illis instantiis quae superius dictae sunt,
praenotio perspicua est et certa. In prima videlicet, debet esse aliquid
guod congruat cum ordine; in secunda debet esse imago quae
relationem aliguam habeat sive convenientiam ad illa loca certa; in
tertia, debent esse verba quae cadant in versum. Atque ita abscinditur
infinitum. Aliae autem instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut
quicquid deducat intellectuale ad feriendum sensum (quae ratio etiam
praecipue viget in artificiali memoria) juvet memoriam. Aliae
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae faciunt
impressionem in affectu forti, incutientia scilicet metum,
admirationem, pudorem, delectationem, juvent memoriam. Aliae
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae maxime imprimuntur
a mente pura et minus praeoccupata ante vel post, veluti quae
discuntur in pueritia aut quae commentamur ante somnum, etiam
primae quaeque rerum vices, magis haereant in memoria. Aliae
instantiae  dabunt hanc alteram speciem; ut multitudo
circumstantiarum sive ansarum juvet memoriam, veluti scriptio per
partes non continuatas, lectio, sive recitatio voce alta. Aliae denique
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae expectantur et
attentionem excitant melius haereant, quam quae praetervolant.
ltaque si scriptum aliquod vicies perlegeris, non tam facile illud
memoriter disces quam si illud legas decies, tentando interim illud
recitare, et ubi deficit memoria inspiciendo librum. Ita ut sint veluti sex
Formae Minores eorum quae juvant Memoriam; videlicet abscissio
infiniti; deductio intellectualis ad sensibile; impressio in affectu forti;
impressio in mente pura; multitudo ansarum; praeexpectatio.

Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Gustus, sive Gustatio.
Instantiae quae sequuntur sunt Constitutivae: videlicet, quod qui non
olfaciunt, sed sensu eo a natura destituti sunt, non percipiant aut gustu
distinguant cibum rancidum aut putridum, neque similiter alliatum aut
rosatum, aut hujusmodi. Rursus, illi, qui per accidens nares habent per
descensum rheumatis obstructas, non discernunt aut percipiunt
aliquid putridum aut rancidum aut aqua rosacea inspersum. Rursus,
qui afficiuntur hujusmodi rheumate, si in ipso momento, cum aliquid
foetidum aut odoratum habent in ore sive palato, emungant fortiter, in

155



ipso instanti manifestam perceptionem habent rancidi vel odorati.
Quae instantiae dabunt et constituent hanc speciem, vel partem potius
gustus; ut sensus gustationis ex parte nihil aliud sit quam olfactus
interior, transiens et descendens a narium meatibus superioribus in os
et palatum. At contra, salsum et dulce et acre et acidum et austerum
et amarum, et similia, haec (inquam) omnia aeque sentiunt illi in
quibus olfactus deest aut obturatur, ac quisquam alius; ut manifestum
sit sensum gustus esse compositum quiddam ex olfactu interiori et
tactu quodam exquisito; de quo nunc non est dicendi locus.

Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Communicatio Qualitatis
absque Commistione Substantiae. Instantia Lucis dabit vel constituet
unam speciem communicationis; Calor vero et Magnes alteram.
Communicatio enim lucis est tanquam momentanea, et statim perit,
amota luce originali. At calidum et virtus magnetica, postquam
tramissa fuerint vel potius excitata in alio corpore, haerent et manent
ad tempus non parvum, amoto primo movente.

Denigue magna est omnino  praerogativa instantiarum
constitutivarum, ut quae plurimum faciant et ad definitiones
(praesertim particulares) et ad divisiones sive partitiones naturarum;
de quo non male dixit Plato, Quod habendus sit tanquam pro Deo, qui
definire et dividere bene sciat.

1-XXVILI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus sexto loco Instantias
Conformes, sive Proportionatas; quas etiam Parallelas, sive
Similitudines Physicas, appellare consuevimus. Eae vero sunt, quae
ostendunt similitudines et conjugationes rerum, non in formis
minoribus (quod faciunt instantiae constitutivae) sed plane in
concreto. ltaque sunt tanquam primi et infimi gradus ad unionem
naturae. Neque constituunt aliquod axioma statim ab initio, sed
indicant et observant tantum quendam consensum corporum.
Attamen licet non multum promoveant ad inveniendas formas,
nihilominus magna cum utilitate revelant partium universi fabricam, et
in membris ejus exercent veluti anatomiam quandam; atque proinde



veluti manu ducunt interdum ad axiomata sublimia et nobilia,
praesertim illa quae ad mundi configurationem pertinent, potius quam
ad naturas et formas simplices.

Exempli gratia; Instantiae Conformes sunt quae sequuntur: speculum,
et oculus; et similiter fabrica auris, et loca reddentia echo. Ex qua
conformitate, praeter ipsam observationem similitudinis, quae ad
multa utilis est, proclive est insuper colligere et formare illud axioma;
videlicet, organa sensuum et corpora quae pariunt reflexiones ad
sensus esse similis naturae. Rursus ex hoc ipso admonitus intellectus
non aegre insurgit ad axioma quoddam altius et nobilius. Hoc nimirum;
nihil interesse inter consensus sive sympathias corporum sensu
praeditorum, et inanimatorum sine sensu, nisi quod in illis accedat
spiritus animalis ad corpus ita dispositum, in his autem absit. Adeo ut
guot sint consensus in corporibus inanimatis, tot possint esse sensus
in animalibus, si essent perforationes in corpore animato ad discursum
spiritus animalis in membrum rite dispositum, tanquam in organum
idoneum. Et rursus, quot sint sensus in animalibus, tot sint proculdubio
motus in corpore inanimato ubi spiritus animalis abfuerit; licet necesse
sit multo plures esse motus in corporibus inanimatis quam sensus in
animatis, propter paucitatem organorum sensus. Atque hujus rei
ostendit se exemplum valde manifestum in doloribus. Etenim quum
sint plura genera doloris in animalibus, et tanquam varii illius
characteres (veluti alius est dolor ustionis, alius frigoris intensi, alius
puncturae, alius compressionis, alius extensionis, et similium),
certissimum est omnia illa, quoad motum, inesse corporibus
inanimatis; veluti ligno aut lapidi, cum uritur, aut per gelu constringitur,
aut pungitur, aut scinditur, aut flectitur, aut tunditur, et sic de aliis; licet
non subintrent sensus, propter absentiam spiritus animalis.

Item instantiae conformes (quod mirum fortasse dictu) sunt radices et
rami plantarum. Omne enim vegetabile intumescit, et extrudit partes
in circumferentiam, tam sursum quam deorsum. Neque alia est
differentia radicum et ramorum, quam quod radix includatur in terra,
et rami exponantur aéri et soli. Si quis enim accipiat ramum tenerum
et vegetum arboris, atque illum reflectat in aliquam terrae particulam,
licet non cohaereat ipsi solo, gignit statim non ramum, sed radicem.

157



Atque vice versa, si terra ponatur superius, atque ita obstruatur lapide
aut aliqua dura substantia, ut planta cohibeatur nec possit frondescere
sursum, edet ramos in aérem deorsum.

Iltem instantiae conformes sunt gummi arborum, et pleraeque gemmae
rupium. Utraque enim nil aliud sunt quam exudationes et
percolationes succorum: in primo genere scilicet, succorum ex
arboribus; in secundo, ex saxis; unde gignitur claritudo et splendor in
utrisque, per percolationem nimirum tenuem et accuratam. Nam inde
fit etiam, quod pili animalium non sint tam pulchri et tam vividi coloris
guam avium plumae complures: quia succi non tam delicate
percolantur per cutem quam per calamum.

ltem instantiae conformes sunt scrotum in animalibus masculis, et
matrix in femellis. Adeo ut nobilis illa fabrica per quam sexus differunt
(quatenus ad animalia terrestria), nil aliud videatur esse, quam
secundum exterius et interius; vi scilicet majore caloris genitalia in sexu
masculo protrudente in exterius, ubi in femellis nimis debilis est calor
guam ut hoc facere possit; unde accidit quod contineantur interius.

ltem instantiae conformes sunt pinnae piscium, et pedes
quadrupedum, aut pedes et alae volucrum; quibus addidit Aristoteles
guatuor volumina in motu serpentum. Adeo ut in fabrica universi
motus viventium plerunque videatur expediri per quaterniones
artuum sive flexionum.

ltem dentes in animalibus terrestribus, et rostra in avibus, sunt
instantiae conformes; unde manifestum est, in omnibus animalibus
perfectis fluere duram quandam substantiam versus os.

ltem non absurda est similitudo et conformitas illa, ut homo sit
tanquam planta inversa. Nam radix nervorum et facultatum animalium
est caput; partes autem seminales sunt infirmae, non computatis
extremitatibus tibiarum et brachiorum. At in planta, radix (quae instar
capitis est) regulariter infimo loco collocatur; semina autem supremo.

Denique illud omnino praecipiendum est et saepius monendum; ut



diligentia hominum in inquisitione et congerie Naturalis Historiae
deinceps mutetur plane, et vertatur in contrarium ejus quod nunc in
usu est. Magna enim hucusque atque adeo curiosa fuit hominum
industria in notanda rerum varietate atque explicandis accuratis
animalium, herbarum, et fossilium differentiis; quarum pleraeque
magis sunt lusus naturae quam seriae alicujus utilitatis versus scientias.
Faciunt certe hujusmodi res ad delectationem, atque etiam
guandoque ad praxin; verum ad introspiciendam naturam parum aut
nihil. Itaque convertenda plane est opera ad inquirendas et notandas
rerum similitudines et analoga, tam in integralibus quam partibus. lllae
enim sunt quae naturam uniunt, et constituere scientias incipiunt.

Verum in his omnino est adhibenda cautio gravis et severa; ut
accipiantur pro instantiis conformibus et proportionatis illae, quae
denotant similitudines (ut ab initio diximus) physicas; id est, reales et
substantiales et immersas in natura, non fortuitas et ad speciem; multo
minus superstitiosas aut curiosas, quales naturalis magiae scriptores
(homines levissimi, et in rebus tam seriis quales nunc agimus vix
nominandi) ubique ostentant; magna cum vanitate et desipientia,
inanes similitudines et sympathias rerum describentes atque etiam
guandoque affingentes.

Verum his missis, etiam in ipsa configuratione mundi in majoribus non
sunt negligendae instantiae conformes; veluti Africa, et regio
Peruviana cum continente se porrigente usque ad Fretum
Magellanicum. Utraque enim regio habet similes isthmos et similia
promontoria, quod non temere accidit.

ltem Novus et Vetus Orbis; in eo quod utrique orbes versus
septentriones lati sunt et exporrecti, versus austrum autem angusti et
acuminati.

Iltem instantiae conformes nobilissimae sunt frigora intensa in media
(quam vocant) aéris regione, et ignes acerrimi qui saepe reperiuntur
erumpentes ex locis subterraneis; quae duae res sunt ultimitates et
extrema; naturae scilicet frigidi versus ambitum coeli, et naturae calidi

159



versus viscera terrae; per antiperistasin, sive rejectionem naturae
contrariae.

Postremo autem in axiomatibus scientiarum notatu digna est
conformitas instantiarum. Veluti tropus rhetoricae, qui dicitur Praeter
Expectatum, conformis est tropo musicae, qui vocatur Declinatio
Cadentiae. Similiter, postulatum mathematicum, ut quae eidem tertio
aequalia sunt etiam inter se sint aequalia, conforme est cum fabrica
syllogismi in logica, qui unit ea quae conveniunt in medio. Denique
multum utilis est in quamplurimis sagacitas quaedam in conquirendis
et indagandis conformitatibus et similitudinibus physicis.

11-XXVIII.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus septimo loco Instantias
Monodicas; quas etiam Irregulares sive Heteroclitas (sumpto vocabulo
a grammaticis) appellare consuevimus. Eae sunt, quae ostendunt
corpora in concreto, quae videntur esse extravagantia et quasi abrupta
in natura, et minime convenire cum aliis rebus ejusdem generis.
Etenim instantiae conformes sunt similes alterius, at instantiae
monodicae sunt sui similes. Usus vero instantiarum monodicarum est
talis qualis est instantiarum clandestinarum: viz. ad evehendam et
uniendam naturam ad invenienda genera sive communes naturas,
limitandas postea per differentias veras. Neque enim desistendum ab
inquisitione donec proprietates et qualitates, quae inveniuntur in
hujusmodi rebus quae possunt censeri pro miraculis naturae,
reducantur et comprehendantur sub aliqua forma sive lege certa: ut
irregularitas sive singularitas omnis reperiatur pendere ab aliqua forma
communi; miraculum vero illud sit tandem solummodo in differentiis
accuratis et gradu et concursu raro, et non in ipsa specie: ubi nunc
contemplationes hominum non procedant ultra quam ut ponant
hujusmodi res pro secretis et magnalibus naturae, et tanquam
incausabilibus, et pro exceptionibus regularum generalium.

Exempla instantiarum monodicarum sunt, sol et luna, inter astra;
magnes, inter lapides; argentum vivum, inter metalla; elephas, inter
quadrupedes; sensus veneris, inter genera tactus; odor venaticus in



canibus, inter genera olfactus. Etiam S litera apud grammaticos,
habetur pro monodica; ob facilem compositionem quam sustinet cum
consonantibus, aliquando duplicibus, aliquando triplicibus; quod nulla
alia litera facit. Plurimi autem faciendae sunt hujusmodi instantiae;
quia acuunt et vivificant inquisitionem, et medentur intellectui
depravato a consuetudine et ab iis quae fiunt plerunque.

1-XXIX.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco octavo Instantias
Deviantes; errores scilicet naturae, et vaga, ac monstra: ubi natura
declinat et deflectit a cursu ordinario. Differunt enim errores naturae
ab instantiis monodicis in hoc; quod monodicae sint miracula
specierum, at errores sint miracula individuorum. Similis autem fere
sunt usus; quia rectificant intellectum adversus consueta, et revelant
formas communes. Neque enim in his etiam desistendum ab
inquisitione donec inveniatur causa hujusmodi declinationis.
Veruntamen causa illa non exurgit ad formam aliquam proprie, sed
tantum ad latentem processum ad formam. Qui enim vias naturae
noverit, is deviationes etiam facilius observabit. At rursus, qui
deviationes noverit, is accuratius vias describet.

Atque in illo differunt etiam ab instantiis monodicis, quod multo magis
instruant praxin et operativam. Nam novas species generare arduum
admodum foret; at species notas variare, et inde rara multa ac inusitata
producere, minus arduum. Facilis autem transitus est a miraculis
naturae ad miracula artis. Si enim deprehendatur semel natura in
variatione sua, ejusque ratio manifesta fuerit, expeditum erit eo
deducere naturam per artem quo per casum aberraverit. Neque solum
eo, sed et aliorsum; cum errores ex una parte monstrent et aperiant
viam ad errores et deflexiones undequaque. Hic vero exemplis non est
opus, propter eorundem copiam. Facienda enim est congeries sive
historia naturalis particularis omnium monstrorum et partuum naturae
prodigiosorum; omnis denique novitatis et raritatis et inconsueti in
natura. Hoc vero faciendum est cum severissimo delectu, ut constet
fides. Maxime autem habenda sunt pro suspectis quae pendent
guomodocunque a religione, ut prodigia Liviii nec minus, quae

161



inveniuntur in scriptoribus magiae naturalis, aut etiam alchymiae, et
hujusmodi hominibus; qui tanquam proci sunt et amatores fabularum.
Sed depromenda sunt illa ex gravi et fida historia, et auditionibus
certis.

11-XXX.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco nono Instantias
Limitaneas; quas etiam Participia vocare consuevimus. Eae vero sunt,
guae exhibent species corporum tales, quae videntur esse compositae
ex speciebus duabus, vel rudimenta inter speciem unam et alteram.
Hae vero instantiae inter instantias monodicas sive heteroclitas recte
numerari possunt: sunt enim in universitate rerum rarae et
extraordinariae. Sed tamen ob dignitatem seorsim tractandae et
ponendae sunt; optime enim indicant compositionem et fabricam
rerum, et innuunt causas numeri et qualitatis specierum ordinariarum
in universo, et deducunt intellectum ab eo quod est, ad id quod esse
potest.

Harum exempla sunt: muscus, inter putredinem et plantam; cometae
nonnulli, inter stellas et meteora ignita; pisces volantes, inter aves et
pisces; vespertiliones, inter aves et quadrupedes; etiam

'Simia quam similis turpissima bestia nobis;'

et partus animalium biformes et commisti ex speciebus diversis; et
similia.

11-XXXI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus decimo loco Instantias
Potestatis, sive Fascium (sumpto vocabulo ab insignibus imperii), quas
etiam Ingenia, sive Manus Hominis appellare consuevimus. Eae sunt
opera maxime nobilia et perfecta, et tanquam ultima in unaquaque
arte. Cum enim hoc agatur praecipue ut natura pareat rebus et
commodis humanis; consentaneum est prorsus, ut opera, quae



jampridem in potestate hominis fuerunt (quasi provinciae antea
occupatae et subactae), notentur et numerentur; praesertim ea quae
sunt maxime enucleata et perfecta: propterea quod ab istis proclivior
et magis in propinquo sit transitus ad nova et hactenus non inventa. Si
qguis enim ab horum contemplatione attenta propositum acriter et
strenue urgere velit, fiet certe ut aut producat illa paulo longius, aut
deflectat illa ad aliquid quod finitimum est, aut etiam applicet et
transferat illa ad usum aliquem nobiliorem.

Neque hic finis. Verum quemadmodum ab operibus naturae raris et
inconsuetis erigitur intellectus et elevatur ad inquirendas et
inveniendas formas, quae etiam illorum sunt capaces, ita etiam in
operibus artis egregiis et admirandis hoc usu-venit; idque multo magis;
quia modus efficiendi et operandi hujusmodi miracula artis manifestus
ut plurimum est, cum plerunque in miraculis naturae sit magis
obscurus. Attamen in his ipsis cautio est adhibenda vel maxime, ne
deprimant scilicet intellectum et eum quasi humo affigant.

Periculum enim est, ne per hujusmodi opera artis, quae videntur velut
summitates quaedam et fastigia industriae humanae, reddatur
intellectus attonitus et ligatus et quasi maleficiatus quoad illa, ita ut
cum aliis consuescere non possit, sed cogitet nihil ejus generis fieri
posse nisi eadem via qua illa effecta sunt, accedente tantummode
diligentia majore et praeparatione magis accurata.

Contra, illud ponendum est pro certo: vias et modos efficiendi res et
opera, quae adhuc reperta sunt et notata, res esse plerunque
pauperculas; atqgue omnem potentiam majorem pendere et ordine
derivari a fontibus formarum, quarum nulla adhuc inventa est.

Itaque (ut alibi diximus) qui de machinis et arietibus, quales erant apud
veteres, cogitasset, licet hoc fecisset obnixe atque aetatem in eo
consumpsisset, nunguam tamen incidisset in inventum tormentorum
igneorum operantium per pulverem pyrium. Neque rursus, qui in
lanificiis et serico vegetabili observationem suam et meditationem
collocasset, unquam per ea reperisset naturam vermis aut serici
bombycini.

163



Quocirca omnia inventa, quae censeri possunt magis nobilia (si
animum advertas), in lucem prodiere, nullo modo per pusillas
enucleationes et extensiones artium, sed omnino per casum. Nihil
autem repraesentat aut anticipat casum (cujus mos est ut tantum per
longa saecula operetur), praeter inventionem formarum.

Exempla autem hujusmodi instantiarum particularia nihil opus est
adducere, propter copiam eorundem. Nam hoc omnino agendum; ut
visitentur et penitus introspiciantur omnes artes mechanicae, atque
liberales etiam (quatenus ad opera), atque inde facienda est congeries
sive historia particularis, tanquam magnalium et operum magistralium
et maxime perfectorum in unaquaque ipsarum, una cum modis
effectionis sive operationis.

Neque tamen astringimus diligentiam, quae adhibenda est in
hujusmodi collecta, ad ea quae censentur pro magisteriis et arcanis
alicujus artis tantum, atque movent admirationem. Admiratio enim
proles est raritatis; siquidem rara, licet in genere sint ex vulgatis
naturis, tamen admirationem pariunt.

At contra, quae revera admirationi esse debent propter discrepantiam
guae inest illis in specie collatis ad alias species, tamen si in usu
familiari praesto sint leviter notantur. Debent autem notari monodica
artis, non minus quam monodica naturae; de quibus antea diximus.
Atque quemadmodum in monodicis naturae posuimus solem, lunam,
magnetem, et similia, quae re vulgatissima sunt sed natura tamen fere
singulari: idem et de monodicis artis faciendum est.

Exempli gratia; instantia monodica artis est papyrus; res admodum
vulgata. At si diligenter animum advertas, materiae artificiales aut
plane textiles sunt per fila directa et transversa; qualia sunt pannus
sericus, aut laneus, et linteus, et hujusmodi: aut coagmentantur ex
succis concretis; qualia sunt later, aut argilla figularis, aut vitrum, aut
esmalta, aut porcellana, et similia; quae si bene uniantur splendent,
sin minus, indurantur certe, sed non splendent. Attamen omnia talia,
guae fiunt ex succis concretis, sunt fragilia, nec ullo modo haerentia et



tenacia. At contra, papyrus est corpus tenax, quod scindi et lacerari
possit; ita ut imitetur et fere aemuletur pellem sive membranam
alicujus animalis, aut folium alicujus vegetabilis, et hujusmodi opificia
naturae. Nam neque fragilis est, ut vitrum; neque textilis, ut pannus;
sed habet fibras certe, non fila distincta, omnino ad modum
materiarum naturalium: ut inter artificiales materias vix inveniatur
simile aliquod, sed sit plane monodicum. Atque praeferenda sane sunt
in artificialibus ea quae maxime accedunt ad imitationem naturae, aut
e contrario eam potenter regunt et invertunt.

Rursus, inter ingenia et manus hominis, non prorsus contemnenda
sunt praestigiae et jocularia. Nonnulla enim ex istis, licet sint usu levia
et ludicra, tamen informatione valida esse possunt.

Postremo, neque omnino omittenda sunt superstitiosa, et (prout
vocabulum sensu vulgari accipitur) magica. Licet enim hujusmodi res
sint in immensum obrutae grandi mole mendaciorum et fabularum,
tamen inspiciendum paulisper si forte subsit et lateat in aliquibus
earum aliqua operatio naturalis; ut in fascino, et fortificatione
imaginationis, et consensu rerum ad distans, et transmissione
impressionum a spiritu ad spiritum non minus quam a corpore ad
corpus, et similibus.

11-XXXII.

Ex iis, quae ante dicta sunt, patet quod quinque illa instantiarum
genera de quibus diximus (viz. instantiarum conformium, instantiarum
monodicarum, instantiarum deviantium, instantiarum limitanearum,
instantiarum potestatis) non debeant reservari, donec inquiratur
natura aliqua certa (quemadmodum instantiae reliquae, quas primo
loco proposuimus, nec non plurimae ex iis quae sequentur, reservari
debent); sed statim jam ab initio facienda est earum collectio, tanquam
historia quaedam particularis; eo quod digerant ea quae ingrediuntur
intellectum, et corrigant pravam complexionem intellectus ipsius,
guem omnino necesse est imbui et infici et demum perverti ac
distorqueri ab incursibus quotidianis et consuetis.

165



ltague adhibendae sunt eae instantiae tanquam praeparativum
aliquod, ad rectificandum et expurgandum intellectum. Quicquid enim
abducit intellectum a consuetis, aequat et complanat aream ejus ad
recipiendum lumen siccum et purum notionum verarum.

Quin etiam hujusmodi instantiae sternunt et praestruunt viam ad
operativam; ut suo loco dicemus, quando de Deductionibus ad Praxin
sermo erit.

1-XXXIII.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco undecimo Instantias
Comitatus, atque Hostiles; quas etiam Instantias Propositionum
Fixarum appellare consuevimus. Eae sunt instantiae, quae exhibent
aliquod corpus sive concretum tale, in quo natura inquisita perpetuo
sequatur tanqguam comes quidam individuus: aut contra, in quo natura
inquisita perpetuo fugiat atque ex comitatu excludatur, ut hostis et
inimicus. Nam ex hujusmodi instantiis formantur propositiones certae
et universales, aut affirmativae aut negativae; in quibus subjectum erit
tale corpus in concreto, praedicatum vero natura ipsa inquisita. Etenim
propositiones particulares omnino fixae non sunt, ubi scilicet natura
inquisita reperitur in aliquo concreto fluxa et mobilis, viz. accedens sive
acquisita, aut rursus recedens sive deposita. Quocirca particulares
propositiones non habent praerogativam aliquam majorem, nisi
tantum in casu migrationis; de quo antea dictum est. Et nihilominus,
etiam particulares illae propositiones comparatae et collatae cum
universalibus multum juvant; ut suo loco dicetur. Neque tamen, etiam
in universalibus istis propositionibus exactam aut absolutam
affirmationem vel abnegationem requirimus. Sufficit enim ad id quod
agitur, etiamsi exceptionem nonnullam singularem aut raram
patiantur.

Usus autem instantiarum comitatus est ad angustiandam affirmativam
formae. Quemadmodum enim in instantiis migrantibus angustiatur
affirmativa formae; viz. ut necessario poni debeat forma rei esse
aliquid quod per actum illum migrationis inditur aut destruitur; ita
etiam in instantiis comitatus angustiatur affirmativa formae; ut



necessario poni debeat forma rei esse aliquid quod talem
concretionem corporis subingrediatur, aut contra ab eadem abhorreat;
ut qui bene norit constitutionem aut schematismum hujusmodi
corporis non longe abfuerit ab extrahenda in lucem forma naturae
inquisitae.

Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia comitatus est
flamma. Etenim in aqua, aére, lapide, metallo, et aliis quamplurimis,
calor est mobilis, et accedere potest et recedere: at omnis flamma est
calida, ita ut calor in concretione flammae perpetuo sequatur. At
instantia hostilis calidi nulla reperitur apud nos. Nam de visceribus
terrae nihil constat ad sensum; sed eorum corporum guae nobis nota
sunt nulla prorsus est concretio quae non est susceptibilis caloris.

At rursus, sit natura inquisita Consistens. Instantia hostilis est aér.
Etenim metallum potest fluere, potest consistere; similiter vitrum;
etiam aqua potest consistere, cum conglaciatur: at impossibile est ut
aér unquam consistat, aut exuat fluorem.

Verum de instantiis hujusmodi propositionum fixarum supersunt duo
monita, quae utilia sunt ad id quod agitur. Primum, ut si defuerit plane
universalis affirmativa aut negativa, illud ipsum diligenter notetur
tanquam non-ens; sicut fecimus de calido, ubi universalis negativa
(quatenus ad entia quae ad nostram notitiam pervenerint) in rerum
natura deest. Similiter, si natura inquisita sit aeternum aut
incorruptibile, deest affirmativa universalis hic apud nos. Neque enim
praedicari potest Aeternum aut Incorruptibile de aliquo corpore eorum
guae infra coelestia sunt, aut supra interiora terrae. Alterum monitum
est, ut propositionibus universalibus, tam affirmativis quam negativis,
de aliquo concreto, subjungantur simul ea concreta quae proxime
videntur accedere ad id quod est ex non-entibus: ut in calore, flammae
mollissimae et minimum adurentes; in incorruptibili, aurum, quod
proxime accedit. Omnia enim ista indicant terminos naturae inter ens
et non-ens; et faciunt ad circumscriptiones formarum, ne gliscant et
vagentur extra conditiones materiae.

167



H-XXXIV.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco duodecimo ipsas illas
Instantias Subjunctivas, de quibus in superiori aphorismo diximus:
quas etiam Instantias Ultimitatis sive Termini appellare consuevimus.
Neque enim hujusmodi instantiae utiles sunt tantum, quatenus
subjunguntur propositionibus fixis; verum etiam per se, et in
proprietate sua. Indicant enim non obscure veras sectiones naturae, et
mensuras rerum, et illud Quousque natura quid faciat et ferat, et
deinde transitus naturae ad aliud. Talia sunt, aurum, in pondere;
ferrum, in duritie; cete, in quantitate animalium; canis, in odore;
inflammatio pulveris pyrii, in expansione celeri; et alia id genus. Nec
minus exhibenda sunt ea quae sunt ultima gradu infimo, quam quae
supremo; ut spiritus vini, in pondere; sericum, in mollitie; vermiculi
cutis, in quantitate animalium; et caetera.

-XXXV.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco decimo tertio
Instantias Foederis sive Unionis. Eae sunt, quae confundunt et adunant
naturas, quae existimantur esse heterogeneae, et pro talibus notantur
et signantur per divisiones receptas.

At instantiae foederis ostendunt operationes et effectus, quae
deputantur alicui ex illis heterogeneis ut propria, competere etiam aliis
ex heterogeneis; ut convincatur ista heterogenia (quae in opinione est)
vera non esse aut essentialis, sed nil aliud esse quam modificatio
naturae communis. Optimi itague sunt usus ad elevandum et
evehendum intellectum a differentiis ad genera; et ad tollendum larvas
et simulachra rerum, prout occurrunt et prodeunt personatae in
substantiis concretis.

Exempli gratia: sit natura inquisita Calidum. Omnino videtur esse
divisio solennis et authentica, quod sint tria genera caloris; viz. calor
coelestium, calor animalium, et calor ignis; quodque isti calores
(praesertim unus ex illis comparatus ad reliquos duos) sint ipsa
essentia et specie, sive natura specifica, differentes et plane



heterogenei: quandoquidem calor coelestium et animalium generet et
foveat, at calor ignis contra corrumpat et destruat. Est itaque instantia
foederis experimentum illud satis vulgatum, cum recipitur ramus
aliquis vitis intra domum ubi sit focus assiduus, ex quo maturescunt
uvae etiam mense integro citius quam foras; ita ut maturatio fructus
etiam pendentis super arborem fieri possit, scilicet ab igne, cum hoc
ipsum videatur esse opus proprium solis. Itaque ab hoc initio facile
insurgit intellectus, repudiata heterogenia essentiali, ad inquirendum
quae sint differentiae illae quae revera reperiuntur inter calorem solis
et ignis, ex quibus fit ut eorum operationes sint tam dissimiles,
utcunque illi ipsi participent ex natura communi.

Quae differentiae reperientur quatuor: viz. primo, quod calor solis
respectu caloris ignis sit gradu longe clementior et lenior; secundo,
quod sit (praesertim ut defertur ad nos per aérem) qualitate multo
humidior; tertio (quod caput rei est), quod sit summe inaequalis, atque
accedens et auctus, et deinceps recedens et diminutus; id quod
maxime confert ad generationem corporum. Recte enim asseruit
Aristoteles causam principalem generationum et corruptionum, quae
fiunt hic apud nos in superficie terrae, esse viam obliquam solis per
zodiacum; unde calor solis, partim per vicissitudines diei et noctis,
partim per successiones aestatis et hyemis, evadit miris modis
inaequalis. Neque tamen desinit ille vir id quod ab eo recte inventum
fuit statim corrumpere et depravare. Nam ut arbiter scilicet naturae
(quod illi in more est) valde magistraliter assignat causam generationis
accessui solis, causam autem corruptionis recessui; cum utraque res
(accessus videlicet solis et recessus) non respective, sed quasi
indifferenter, praebeat causam tam generationi quam corruptioni;
guandoquidem inaequalitas caloris generationi et corruptioni rerum,
aequalitas conservationi tantum ministret. Est et quarta differentia
inter calorem solis et ignis, magni prorsus momenti: viz. quod sol
operationes suas insinuet per longa temporis spatia, ubi operationes
ignis (urgente hominum impatientia) per breviora intervalla ad exitum
perducantur. Quod si quis id sedulo agat, ut calorem ignis attemperet
et reducat ad gradum moderatiorem et leniorem (quod multis modis
facile fit), deinde etiam inspergat et admisceat nonnullam
humiditatem, maxime autem si imitetur calorem solis in inaequalitate,

169



postremo si moram patienter toleret (non certe eam quae sit
proportionata operibus solis, sed largiorem quam homines adhibere
solent in operibus ignis), is facile missam faciet heterogeniam illam
caloris, et vel tentabit vel exaequabit vel in aliquibus vincet opera solis,
per calorem ignis. Similis instantia foederis est resuscitatio papilionum
ex frigore stupentium et tanquam emortuarum, per exiguum teporem
ignis; ut facile cernas non magis negatum esse igni vivificare animantia
guam maturare vegetabilia. Etiam inventum illud celebre Fracastorii de
sartagine acriter calefacta, qua circundant medici capita
apoplecticorum desperatorum, expandit manifeste spiritus animales
ab humoribus et obstructionibus cerebri compressos et quasi
extinctos, illosque ad motum excitat, non aliter quam ignis operatur in
aguam aut aérem, et tamen per consequens vivificat. Etiam ova
aliquando excluduntur per calorem ignis, id quod prorsus imitatur
calorem animalem; et complura ejusmodi; ut nemo dubitare possit
quin calor ignis in multis subjectis modificari possit ad imaginem caloris
coelestium et animalium.

Similiter sint naturae inquisitae Motus et Quies. Videtur esse divisio
solennis atque ex intima philosophia, quod corpora naturalia vel
rotent, vel ferantur recta, vel stent sive quiescant. Aut enim est motus
sine termino, aut statio in termino, aut latio ad terminum. At motus ille
perennis rotationis videtur esse coelestium proprius; statio sive quies
videtur competere globo ipsi terrae; at corpora caetera (gravia quae
vocant et levia, extra loca scilicet connaturalitatis suae sita) feruntur
recta ad massas sive congregationes similium; levia sursum, versus
ambitum coeli; gravia deorsum, versus terram. Atque ista pulchra dictu
sunt.

At instantia foederis est cometa aliquis humilior; qui cum sit longe infra
coelum, tamen rotat. Atque commentum Aristotelis de alligatione sive
sequacitate cometae ad astrum aliquod jampridem explosum est; non
tantum quia ratio ejus non est probabilis, sed propter experientiam
manifestam discursus et irregularis motus cometarum per varia loca
coeli.

At rursus alia instantia foederis circa hoc subjectum est motus aéris;



qui intra tropicos (ubi circuli rotationis sunt majores) videtur et ipse
rotare ab oriente in occidentem.

Et alia rursus instantia foret fluxus et refluxus maris, si modo aquae
ipsae deprehendantur ferri motu rotationis (licet tardo et evanido) ab
oriente in occidentem; ita tamen ut bis in die repercutiantur. Itaque, si
haec ita se habeant, manifestum est motum istum rotationis non
terminari in coelestibus, sed communicari aéri et aquae.

Etiam ista proprietas levium, nimirum ut ferantur sursum, vacillat
nonnihil. Atque in hoc sumi potest pro instantia foederis bulla aguae.
Si enim aér fuerit subter aguam, ascendit rapide versus superficiem
aquae, per motum illum plagae (quam vocat Democritus), per quam
aqua descendens percutit et attollit aérem sursum; non autem per
contentionem aut nixum aéris ipsius. Atqui ubi ad superficiem ipsam
aquae ventum fuerit, tum cohibetur aér ab ulteriore ascensu, per
levem resistentiam quam reperit in agua non statim tolerante se
discontinuari: ita ut exilis admodum sit appetitus aéris ad superiora.

Similiter sit natura inquisita Pondus. Est plane divisio recepta, ut densa
et solida ferantur versus centrum terrae, rara autem et tenuia versus
ambitum coeli; tanquam ad loca sua propria. Atque loca quod attinet,
(licet in scholis hujusmodi res valeant) plane inepta et puerilis cogitatio
est, locum aliquid posse. Itaque nugantur philosophi cum dicant quod,
si perforata esset terra, corpora gravia se sisterent quando ventum
esset ad centrum. Esset enim certe virtuosum plane et efficax genus
nihili, aut puncti mathematici, quod aut alia afficeret, aut rursus quod
alia appeterent: corpus enim non nisi a corpore patitur. Verum iste
appetitus ascendendi et descendendi aut est in schematismo corporis
guod movetur, aut in sympathia sive consensu cum alio corpore. Quod
si inveniatur aliquod corpus densum et solidum, quod nihilominus non
feratur ad terram, confunditur hujusmodi divisio. At si recipiatur opinio
Gilberti, quod magnetica vis terrae ad alliciendum gravia non
extendatur ultra orbem virtutis suae (quae operatur semper ad
distantiam certam, et non ultra), hocque per aliquam instantiam
verificetur; ea demum erit instantia foederis circa hoc subjectum.
Neque tamen occurrit impraesentiarum aliqua instantia super hoc

171



certa et manifesta. Proxime videntur accedere cataractae coeli, quae
in navigationibus per Oceanum Atlanticum versus Indias utrasque
saepe conspiciuntur. Tanta enim videtur esse vis et moles aquarum
qguae per hujusmodi cataractas subito effunditur, ut videatur collectio
aquarum fuisse ante facta, atque in his locis haesisse et mansisse; et
postea potius per causam violentam dejecta et detrusa esse, quam
naturali motu gravitatis cecidisse; adeo ut conjici possit, corpoream
molem densam atque compactam in magna distantia a terra fore
pensilem tanquam terram ipsam, nec casuram nisi dejiciatur. Verum de
hoc nil certi affirmamus. Interim in hoc et in multis aliis facile
apparebit, quam inopes simus historiae naturalis; cum loco
instantiarum certarum nonnunquam suppositiones afferre pro
exemplis cogamur.

Similiter sit natura inquisita Discursus Ingenii. Videtur omnino divisio
vera, rationis humanae et solertiae brutorum. Attamen sunt nonnullae
instantiae actionum quae eduntur a brutis, per quas videntur etiam
bruta quasi syllogizare: ut memoriae proditum est de corvo, qui per
magnas siccitates fere enectus siti conspexit aquam in trunco cavo
arboris; atque cum non daretur ei intrare propter angustias, non
cessavit jacere multos lapillos, per quos surgeret et ascenderet aqua ut
bibere posset; quod postea cessit in proverbium.

Similiter sit natura inquisita Visibile. Videtur omnino esse divisio vera
et certa, lucis, quae est visibile originale et primam copiam facit visui,
et coloris, qui est visibile secundarium et sine luce non cernitur, ita ut
videatur nil aliud esse quam imago aut modificatio lucis. Attamen ex
utraque parte circa hoc videntur esse instantiae foederis; scilicet, nix
in magna quantitate, et flamma sulphuris; in quarum altera videtur
esse color primulum lucens, in altera lux vergens ad colorem.

11-XXXVI.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco decimo quarto
Instantias Crucis; translato vocabulo a Crucibus, quae erectae in biviis
indicant et signant viarum separationes. Has etiam Instantias
Decisorias et Judiciales, et in casibus nonnullis Instantias Oraculi et



Mandati, appellare consuevimus. Earum ratio talis est. Cum in
inquisitione naturae alicujus intellectus ponitur tanguam in
aequilibrio, ut incertus sit utri naturarum e duabus, vel quandoque
pluribus, causa naturae inquisitae attribui aut assignari debeat, propter
complurium naturarum concursum frequentem et ordinarium,
instantiae crucis ostendunt consortium unius ex naturis (quoad
naturam inquisitam) fidum et indissolubile, alterius autem varium et
separabile; unde terminatur quaestio, et recipitur natura illa prior pro
causa, missa altera et repudiata. Itague hujusmodi instantiae sunt
maximae lucis, et quasi magnae authoritatis; ita ut curriculum
interpretationis quandoque in illas desinat, et per illas perficiatur.
Interdum autem Instantiae Crucis illae occurrunt et inveniuntur inter
jampridem notatas; at ut plurimum novae sunt, et de industria atque
ex composito quaesitae et applicatae, et diligentia sedula et acri
tandem erutae.

(1) Exempli gratia; sit natura inquisita Fluxus et Refluxus Maris, ille bis
repetitus in die atque sexhorarius in accessibus et recessibus singulis,
cum differentia nonnulla quae coincidit in motum lunae. Bivium circa
hanc naturam tale est.

Necesse prorsus est ut iste motus efficiatur, vel ab aquarum progressu
et regressu, in modum aquae in pelvi agitatae, quae quando latus
unum pelvis alluit, deserit alterum; vel a sublatione et subsidentia
aquarum e profundo, in modum aquae ebullientis et rursus
subsidentis. Utri vero causae fluxus et refluxus ille assignari debeat,
oritur dubitatio. Quod si recipiatur prior assertio, necesse est ut cum
sit fluxus in mari ex una parte, fiat sub idem tempus alicubi in mari
refluxus ex alia. Itague ad hoc reducitur inquisitio. Atqui observavit
Acosta, cum aliis nonnullis (diligenti facta inquisitione), quod ad litora
Floridae et ad litora adversa Hispaniae et Africae, fiant fluxus maris ad
eadem tempora, et refluxus itidem ad eadem tempora; non contra,
guod cum fluxus fit ad littora Floridae, fiat refluxus ad littora Hispaniae
et Africae. Attamen adhuc diligentius attendenti, non per hoc evincitur
motus attolens, et abnegatur motus in progressu. Fieri enim potest,
quod sit motus aquarum in progressu, et nihilominus inundet adversa
littora ejusdem alvei simul; si aquae scilicet illae contrudantur et

173



compellantur aliunde, quemadmodum fit in fluviis, qui fluunt et
refluunt ad utrumque littus horis iisdem, cum tamen iste motus liquido
sit motus in progressu, nempe agquarum ingredientium ostia fluminum
ex mari. Itaque simili modo fieri potest, ut aguae venientes magna
mole ab Oceano Orientali Indico compellantur et trudantur in alveum
Maris Atlantici, et propterea inundent utrumque latus simul.
Quaerendum itaque est, an sit alius alveus per quem aquae possint
iisdem temporibus minui et refluere. Atque praesto est Mare Australe,
Mari Atlantico neutiguam minus, sed potius magis latum et extensum,
guod ad hoc sufficere possit.

ltaque jam tandem perventum est ad instantiam crucis circa hoc
subjectum. Ea talis est: si pro certo inveniatur, quod cum fit fluxus ad
littora adversa tam Floridae quam Hispaniae in Mari Atlantico, fiat
simul fluxus ad littora Peruviae et juxta dorsum Chinae in Mari Australi;
tum certe per hanc instantiam decisoriam abjudicanda est assertio
quod fluxus et refluxus maris, de quo inquiritur, fiat per motum
progressivum: neque enim relinquitur aliud mare aut locus, ubi possit
ad eadem tempora fieri regressus aut refluxus. Commodissime autem
hoc sciri possit, si inquiratur ab incolis Panamae et Limae (ubi uterque
Oceanus, Atlanticus et Australis, per parvum Isthmum separantur),
utrum ad contrarias Isthmi partes fiat simul fluxus et refluxus maris, an
e contra. Verum haec decisio sive abjudicatio certa videtur, posito quod
terra stet immobilis. Quod si terra rotet, fieri fortasse potest ut ex
inaequali rotatione (quatenus ad celeritatem sive incitationem) terrae
et aquarum maris, sequatur compulsio violenta aquarum in cumulum
sursum, quae sit fluxus: et relaxatio earundem (postquam amplius
cumulari non sustinuerint) in deorsum, quae sit refluxus. Verum de hoc
facienda est inquisitio separatim. Attamen etiam hoc supposito, illud
aeque manet fixum, quod necesse sit fieri alicubi refluxum maris ad
eadem tempora quibus fiunt fluxus in aliis partibus.

Similiter, sit natura inquisita posterior ille motus ex duobus quos
supposuimus, videlicet motus maris se attollens et rursus subsidens; si
forte ita acciderit ut (diligenti facto examine) rejiciatur motus alter, de
quo diximus, progressivus. Tum vero erit trivium circa hanc naturam
tale. Necesse est ut motus iste, per quem aquae in fluxibus et



refluxibus se attollunt et rursus relabuntur, absque aliqua accessione
aquarum aliarum gquae advolvuntur, fiat per unum ex his tribus modis;
vel quod ista aquarum copia emanet ex interioribus terrae et rursus in
illa se recipiat; vel quod non sit aliqua amplior moles aquarum, sed
quod eaedem aquae (non aucto quanto suo) extendantur sive
rarefiant, ita ut majorem locum et dimensionem occupent, et rursus se
contrahant; vel quod nec copia accedat major nec extensio amplior,
sed eaedem aquae (prout sunt tam copia quam densitate aut raritate)
per vim aliguam magneticam desuper eas attrahentem et evocantem,
et per consensum, se attollant et deinde se remittant. Itaque reducatur
(si placet) jam inquisitio (missis duobus illis motibus prioribus) ad hunc
ultimum; et inquiratur si fiat aliqua talis sublatio per consensum sive
vim magneticam. Atqui primo manifestum est universas aquas, prout
ponuntur in fossa sive cavo maris, non posse simul attolli, quia defuerit
quod succedat in fundo; adeo ut si foret in aquis aliquis hujusmodi
appetitus se attollendi, ille ipse tamen a nexu rerum, sive (ut vulgo
loquuntur) ne detur vacuum, fractus foret et cohibitus. Relinquitur, ut
attollantur aquae ex aliqua parte, et per hoc minuantur et cedant ex
alia. Enimvero rursus necessario sequetur ut vis illa magnetica, cum
super totum operari non possit, circa medium operetur intensissime;
ita ut aquas in medio attollat, illae vero sublatae latera per
successionem deserant et destituant.

ltaque jam tandem perventum est ad instantiam crucis circa hoc
subjectum. Ea talis est: si inveniatur quod in refluxibus maris aguarum
superficies in mari sit arcuata magis et rotunda, attollentibus se scilicet
aquis in medio maris et deficientibus circa latera, quae sunt litora; et
in fluxibus eadem superficies sit magis plana et aequa, redeuntibus
scilicet aquis ad priorem suam positionem; tum certe per hanc
instantiam decisoriam potest recipi sublatio per vim magneticam,
aliter prorsus abjudicanda est. Hoc vero in fretis per lineas nauticas non
difficile est experiri; videlicet utrum in refluxibus versus medium maris,
mare non sit magis altum sive profundum quam in fluxibus. Notandum
autem est, si hoc ita sit, fieri (contra ac creditur) ut attollant se aquae
in refluxibus, demittant se tantum in fluxibus, ita ut littora vestiant et
inundent.

175



(2) Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis spontaneus; et
speciatim, utrum Motus Diurnus, per quem sol et stellae ad
conspectum nostrum oriuntur et occidunt, sit motus rotationis verus
in coelestibus, aut motus apparens in coelestibus, verus in terra.
Poterit esse instantia crucis super hoc subjectum talis. Si inveniatur
motus aliquis in oceano ab oriente in occidentem, licet admodum
languidus et enervatus; si idem motus reperiatur paulo incitatior in
aére, praesertim intra tropicos, ubi propter majores circulos est magis
perceptibilis; si idem motus reperiatur in humilioribus cometis, jam
factus vivus et validus; si idem motus reperiatur in planetis, ita tamen
dispensatus et graduatus ut quo proprius absit a terra sit tardior, quo
longius celerior, atque in coelo demum stellato sit velocissimus: tum
certe recipi debet motus diurnus pro vero in coelis, et abnegandus est
motus terrae; quia manifestum erit, motum ab oriente in occidentem
esse plane cosmicum et ex consensu universi, qui in summitatibus coeli
maxime rapidus gradatim labascat, et tandem desinat et extinguatur in
immobili, videlicet terra.

Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis ille alter apud
astronomos decantatus, renitens et contrarius Motui Diurno, videlicet
ab occidente in orientem; quem veteres astronomi attribuunt planetis,
etiam coelo stellato, at Copernicus et ejus sectatores terrae quoque; et
guaeratur utrum inveniatur in rerum natura aliquis talis motus, an
potius res conficta sit et supposita, ad compendia et commoditates
calculationum, et ad pulchrum illud, scilicet de expediendis motibus
coelestibus per circulos perfectos. Neutiquam enim evincitur iste
motus esse in supernis verus et realis, nec per defectum restitutionis
planetae in motu diurno ad idem punctum coeli stellati, nec per
diversam politatem zodiaci, habito respectu ad polos mundi; quae duo
nobis hunc motum pepererunt. Primum enim phaenomenon per
anteversionem et derelictionem optime salvatur; secundum per lineas
spirales; adeo ut inaequalitas restitutionis et declinatio ad tropicos
possint esse potius modificationes motus unici illius diurni, quam
motus renitentes aut circa diversos polos. Et certissimum est, si
paulisper pro plebeiis nos geramus (missis astronomorum et scholae
commentis, quibus illud in more est ut sensui in multis immerito vim
faciant, et obscuriora malint), talem esse motum istum ad sensum,



qualem diximus; cujus imaginem per fila ferrea (veluti in machina)
aliquando repraesentari fecimus.

Verum instantia crucis super hoc subjectum poterit esse talis. Si
inveniatur in aliqua historia fide digna, fuisse cometam aliquem vel
sublimiorem vel humiliorem qui non rotaverit cum consensu manifesto
(licet admodum irregulariter) motus diurni, sed potius rotaverit in
contrarium coeli; tum certe hucusque judicandum est posse esse in
natura aliguem talem motum. Sin nihil hujusmodi inveniatur,
habendus est pro suspecto, et ad alias instantias crucis circa hoc
confugiendum.

(3) Similiter, sit natura inquisita Pondus sive Grave. Bivium circa hanc
naturam tale est. Necesse est ut gravia et ponderosa vel tendant ex
natura sua ad centrum terrae, per proprium schematismum; vel ut a
massa corporea ipsius terrae, tanquam a congregatione corporum
connaturalium, attrahantur et rapiantur, et ad eam per consensum
ferantur. At posterius hoc si in causa sit, sequitur ut quo propius gravia
appropinquant ad terram, eo fortius et majore cum impetu ferantur ad
eam; quo longius ab ea absint, debilius et tardius (ut fit in
attractionibus magneticis); idque fieri intra spatium certum; adeo ut si
elongata fuerint a terra tali distantia ut virtus terrae in ea agere non
possit, pensilia mansura sint, ut et ipsa terra, nec omnino decasura.

Itaque talis circa hanc rem poterit esse instantia crucis. Sumatur
horologium ex iis quae moventur per pondera plumbea, et aliud ex iis
quae moventur per compressionem laminae ferreae; atque vere
probentur, ne alterum altero velocius sit aut tardius; deinde ponatur
horologium illud movens per pondera super fastigium alicujus templi
altissimi, altero illo infra detento; et notetur diligenter si horologium in
alto situm tardius moveatur quam solebat, propter diminutam
virtutem ponderum. Idem fiat experimentum in profundis minerarum
alte sub terra depressarum, utrum horologium hujusmodi non
moveatur velocius quam solebat, propter auctam virtutem ponderum.
Quod si inveniatur virtus ponderum minui in sublimi, aggravari in
subterraneis, recipiatur pro causa ponderis attractio a massa corporea
terrae.

177



(4) Similiter, sit natura inquisita Verticitas Acus Ferreae, tactae
magnete. Circa hanc naturam tale erit bivium. Necesse est ut tactus
magnetis vel ex se indat ferro verticitatem ad septentriones et
austrum; vel ut excitet ferrum tantummodo et habilitet, motus autem
ipse indatur ex praesentia terrae; ut Gilbertus opinatur, et tanto conatu
probare nititur. Itaque huc spectant ea, quae ille perspicaci industria
conquisivit. Nimirum quod clavus ferreus, qui diu duravit in situ versus
septentriones et austrum, colligat mora diutina verticitatem, absque
tactu magnetis: ac si terra ipsa, quae ob distantiam debiliter operatur
(namque superficies aut extima incrustatio terrae virtutis magneticae,
ut ille vult, expers est), per moram tamen longam magnetis tactum
suppleret, et ferrum exciret, deinde excitum conformaret et verteret.
Rursus, quod ferrum ignitum et cadens, si in extinctione sua
exporrigatur inter septentriones et austrum, colligat quoque
verticitatem absque tactu magnetis: ac si partes ferri in motu positae
per ignitionem, et postea se recipientes, in ipso articulo extinctionis
suae magis essent susceptivae et quasi sensitivae virtutis manantis a
terra quam alias, et inde fierent tanquam excitae. Verum haec, licet
bene observata, tamen non evincunt prorsus quod ille asserit.

Instantia crucis autem circa hoc subjectum poterit esse talis. Capiatur
terrella ex magnete, et notentur poli ejus; et ponantur poli terrellae
versus orientem et occasum, non versus septentriones et austrum,
atque ita jaceant; deinde superponatur acus ferrea intacta, et
permittatur ita manere ad dies sex aut septem. Acus vero (nam de hoc
non dubitatur) dum manet super magnetem, relictis polis mundi, se
vertet ad polos magnetis; itaque quamdiu ita manet, vertitur scilicet
ad orientem et occidentem mundi. Quod si inveniatur acus illa, remota
a magnete et posita super versorium, statim se applicare ad
septentriones et austrum, vel etiam paulatim se eo recipere, tum
recipienda est pro causa, praesentia terrae; sin aut vertatur (ut prius)
in orientem et occidentem, aut perdat verticitatem, habenda est illa
causa pro suspecta, et ulterius inquirendum est.

(5) Similiter, sit natura inquisita Corporea Substantia Lunae: an sit
tenuis, flammea, sive aérea, ut plurimi ex priscis philosophis opinati



sunt; an solida et densa, ut Gilbertus et multi moderni, cum nonnullis
ex antiquis, tenent. Rationes posterioris istius opinionis fundantur in
hoc maxime, quod luna radios solis reflectat; neque videtur fieri
reflexio lucis nisi a solidis.

Itaque instantiae crucis circa hoc subjectum eae esse poterint (si modo
aliquae sint) quae demonstrent reflexionem a corpore tenui, qualis est
flamma, modo sit crassitiei sufficientis. Certe causa crepusculi, inter
alias, est reflexio radiorum solis a superiore parte aéris. Etiam
guandoque reflecti videmus radios solis temporibus vespertinis serenis
a fimbriis nubium roscidarum, non minori splendore, sed potius
illustriori et magis glorioso, quam qui redditur a corpore lunae; neque
tamen constat eas nubes coaluisse in corpus densum aquae. Etiam
videmus aérem tenebrosum pone fenestras noctu reflectere lucem
candelae, non minus quam corpus densum. Tentandum etiam foret
experimentum immissionis radiorum solis per foramen super
flammam aliqguam subfuscam et caeruleam. Sane radii aperti solis,
incidentes in flammas obscuriores, videntur eas quasi mortificare, ut
conspiciantur magis instar fumi albi quam flammae. Atque haec
impraesentiarum occurrunt, quae sint ex natura instantiarum crucis
circa hanc rem; et meliora fortasse reperiri possunt. Sed notandum
semper est, reflexionem a flamma non esse expectandam, nisi a
flamma alicujus profunditatis; nam aliter vergit ad diaphanum. Hoc
autem pro certo ponendum, lucem semper in corpore aequali aut
excipi et transmitti, aut resilire.

(6) Similiter, sit natura inquisita Motus Missilium, veluti spiculorum,
sagittarum, globulorum, per aérem. Hunc motum Schola (more suo)
valde negligenter expedit; satis habens, si eum nomine motus violenti
a naturali (quem vocant) distinguat; et quod ad primam percussionem
sive impulsionem attinet, per illud, quod duo corpora non possint esse
in uno loco, ne fiat penetratio dimensionum, sibi satisfaciat; et de
processu continuato istius motus nihil curet. At circa hanc naturam
bivium est tale: aut iste motus fit ab aére vehente et pone corpus
emissum se colligente, instar fluvii erga scapham aut venti erga paleas;
aut a partibus ipsius corporis non sustinentibus impressionem, sed ad
eandem laxandam per successionem se promoventibus. Atque

179



priorem illum recipit Fracastorius, et fere omnes qui de hoc motu paulo
subtilius inquisiverunt: neque dubium est, quin sint aéris partes in hac
re nonnullae; sed alter motus proculdubio verus est, ut ex infinitis
constat experimentis. Sed inter caeteras, poterit esse circa hoc
subjectum instantia crucis talis; quod lamina, aut filum ferri paulo
contumacius, vel etiam calamus sive penna in medio divisa, adducta et
curvata inter pollicem et digitum exiliant. Manifestum enim est, hoc
non posse imputari aéri se pone corpus colligenti, quia fons motus est
in medio laminae vel calami, non in extremis.

(7) Similiter sit natura inquisita motus ille rapidus et potens
Expansionis Pulveris Pyrii in flammam; unde tantae moles
subvertuntur, tanta pondera emittuntur, quanta in cuniculis majoribus
et bombardis videmus. Bivium circa hanc naturam tale est. Aut
excitatur iste motus a mero corporis appetitu se dilatandi, postquam
fuerit inflammatum; aut ab appetitu mixto spiritus crudi, qui rapide
fugit ignem, et ex eo circumfuso, tanquam ex carcere, violenter
erumpit. Schola autem et vulgaris opinio tantum versatur circa priorem
illum appetitum. Putant enim homines se pulchre philosophari, si
asserant flammam ex forma elementi necessitate quadam donari
locum ampliorem occupandi quam idem corpus expleverat cum
subiret formam pulveris, atque inde sequi motum istum. Interim
minime advertunt, licet hoc verum sit, posito quod flamma generetur,
tamen posse impediri flammae generationem a tanta mole, quae illam
comprimere et suffocare queat; ut non deducatur res ad istam
necessitatem de qua loquuntur. Nam quod necesse sit fieri
expansionem, atque inde sequi emissionem aut remotionem corporis
guod obstat, si generetur flamma, recte putant. Sed ista necessitas
plane evitatur, si moles illa solida flammam supprimat antequam
generetur. Atque videmus flammam, praesertim in prima generatione,
mollem esse et lenem, et requirere cavum in quo experiri et ludere
possit. Itaque tanta violentia huic rei per se assignari non potest. Sed
illud verum; generationem hujusmodi flammarum flatulentarum, et
veluti ventorum igneorum, fieri ex conflictu duorum corporum,
eorumque naturae inter se plane contrariae; alterius admodum
inflammabilis, quae natura viget in sulphure; alterius flammam
exhorrentis, qualis est spiritus crudus qui est in nitro; adeo ut fiat



conflictus mirabilis, inflammante se sulphure quantum potest (nam
tertium corpus, nimirum carbo salicis, nil aliud fere praestat, quam ut
illa duo corpora incorporet et commode uniat), et erumpente spiritu
nitri guantum potest, et una se dilatante (nam hoc faciunt et aér, et
omnia cruda, et aqua, ut a calore dilatentur), et per istam fugam et
eruptionem interim flammam sulphuris, tanquam follibus occultis,
undequaque exufflante.

Poterant autem esse instantiae crucis circa hoc subjectum duorum
generum. Alterum eorum corporum quae maxime sunt inflammabilia,
gualia sunt sulphur, caphura, naphtha, et hujusmodi, cum eorum
misturis; quae citius et facilius concipiunt flammam quam pulvis pyrius,
si non impediantur: ex quo liquet appetitum inflammandi per se
effectum illum stupendum non operari. Alterum eorum quae flammam
fugiunt et exhorrent, qualia sunt sales omnes. Videmus enim, si
jaciantur in ignem, spiritum aqueum erumpere cum fragore antequam
flamma concipiatur; quod etiam leniter fit in foliis paulo
contumacioribus, parte aquea erumpente antequam oleosa concipiat
flammam. Sed maxime cernitur hoc in argento vivo, quod non male
dicitur aqua mineralis. Hoc enim, absque inflammatione, per
eruptionem et expansionem simplicem vires pulveris pyrii fere
adaequat; quod etiam admixtum pulveri pyrio ejus vires multiplicare
dicitur.

(8) Similiter sit natura inquisita, Transitoria Natura Flammae, et
Extinctio ejus Momentanea. Non enim videtur natura flammea hic
apud nos figi et consistere, sed singulis quasi momentis generari, et
statim extingui. Manifestum enim est in flammis, quae hic
continuantur et durant, istam durationem non esse ejusdem flammae
in individuo, sed fieri per successionem novae flammae seriatim
generatae, minime autem manere eandem flammam numero; id quod
facile perspicitur ex hoc, quod, subtracto alimento sive fomite
flammae, flamma statim pereat. Bivium autem circa hanc naturam tale
est. Momentanea ista natura aut fit remittente se causa quae eam
primo genuit, ut in lumine, sonis, et motibus (quos vocant) violentis;
aut quod flamma in natura sua possit hic apud nos manere, sed a
contrariis naturis circumfusis vim patiatur et destruatur.

181



Itaque poterit esse circa hoc subjectum instantia crucis talis. Videmus
flammas in incendiis majoribus, quam alte in sursum ascendant.
Quanto enim basis flammae est latior, tanto vertex sublimior. Itaque
videtur principium extinctionis fieri circa latera, ubi ab aére flamma
comprimitur et male habetur. At meditullia flammae, quae aér non
contingit sed alia flamma undique circumdat, eadem numero manent,
neque extinguuntur donec paulatim angustientur ab aére per latera
circumfuso. Itague omnis flamma pyramidalis est basi circa fomitem
largior, vertice autem (inimicante aére, nec suppeditante fomite)
acutior. At fumus angustior circa basin ascendendo dilatatur, et fit
tanquam pyramis inversa; quia scilicet aér fumum recipit, flammam
(neque enim quispiam somniet aérem esse flammam accensam, cum
sint corpora plane heterogenea) comprimit.

Accuratior autem poterit esse instantia crucis ad hanc rem
accommodata, si res forte manifestari possit per flammas bicolores.
Capiatur igitur situla parva ex metallo, et in ea figatur parva candela
cerea accensa; ponatur situla in patera, et circumfundatur spiritus vini
in modica quantitate, quae ad labra situlae non attingat; tum accende
spiritum vini. At spiritus ille vini exhibebit flammam magis scilicet
caeruleam, lychnus candelae autem magis flavam. Notetur itaque
utrum flamma lychni (quam facile est per colorem a flamma spiritus
vini distinguere; neque enim flammae, ut liquores, statim
commiscentur) maneat pyramidalis, an potius magis tendat ad formam
globosam, cum nihil inveniatur quod eam destruat aut comprimat. At
hoc posterius si fiat, manere flammam eandem numero, quamdiu intra
aliam flammam concludatur nec vim inimicam aéris experiatur, pro
certo ponendum est.

Atque de instantiis crucis haec dicta sint. Longiores autem in iis
tractandis ad hunc finem fuimus, ut homines paulatim discant et
assuefiant de natura judicare per instantias crucis et experimenta
lucifera, et non per rationes probabiles.



H-XXXVILI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo quinto
Instantias Divortii; quae indicant separationes naturarum earum quae
ut plurimum occurrunt. Differunt autem ab instantiis quae
subjunguntur instantiis comitatus; quia illae indicant separationes
naturae alicujus ab aliquo concreto cum quo illa familiariter consuescit,
hae vero separationes naturae alicujus ab altera natura. Differunt
etiam ab instantiis crucis; quia nihil determinant, sed monent tantum
de separabilitate unius naturae ab altera. Usus autem earum est ad
prodendas falsas formas, et dissipandas leves contemplationes ex
rebus obviis orientes; adeo ut veluti plumbum et pondera intellectui
addant.

Exempli gratia: sint naturae inquisitae quatuor naturae illae, quas
Contubernales vult esse Telesius, et tanquam ex eadem camera; viz.
calidum, lucidum, tenue, mobile sive promptum ad motum. At
plurimae inveniuntur instantiae divortii inter ipsas. aér enim tenuis est
et habilis ad motum, non calidus aut lucidus; luna lucida, absque
calore; aqua fervens calida, absque lumine; motus acus ferreae super
versorium pernix et agilis, et tamen in corpore frigido, denso, opaco;
et complura id genus.

Similiter sint naturae inquisitae Natura Corporea et Actio Naturalis.
Videtur enim non inveniri actio naturalis, nisi subsistens in aliquo
corpore. Attamen possit fortasse esse circa hanc rem instantia
nonnulla divortii. Ea est actio magnetica, per quam ferrum fertur ad
magnetem, gravia ad globum terrae. Addi etiam possint aliae
nonnullae operationes ad distans. Actio siquidem hujusmodi et in
tempore fit, per momenta non in puncto temporis, et in loco, per
gradus et spatia. Est itague aliquod momentum temporis, et aliquod
intervallum loci, in quibus ista virtus sive actio haeret in medio inter
duo illa corpora quae motum cient. Reducitur itaque contemplatio ad
hoc; utrum illa corpora quae sunt termini motus disponant vel alterent
corpora media, ut per successionem et tactum verum labatur virtus a
termino ad terminum, et interim subsistat in corpore medio; an horum
nihil sit, praeter corpora et virtutem et spatia? Atque in radiis opticis et
sonis et calore et aliis nonnullis operantibus ad distans, probabile est

183



media corpora disponi et alterari: eo magis, quod requiratur medium
gualificatum ad deferendam operationem talem. At magneticailla sive
coitiva virtus admittit media tanquam adiaphora, nec impeditur virtus
in omnigeno medio. Quod si nil rei habeat virtus illa aut actio cum
corpore medio, sequitur quod sit virtus aut actio naturalis ad tempus
nonnullum et in loco nonnullo subsistens sine corpore; cum neque
subsistat in corporibus terminantibus, nec in mediis. Quare actio
magnetica poterit esse instantia divortii circa naturam corpoream et
actionem naturalem. Cui hoc adjici potest tanquam corollarium aut
lucrum non praetermittendum: viz. quod etiam secundum sensum
philosophanti sumi possit probatio quod sint entia et substantiae
separatae et incorporeae. Si enim virtus et actio naturalis, emanans a
corpore, subsistere possit aliquo tempore et aliquo loco omnino sine
corpore; prope est ut possit etiam emanare in origine sua a substantia
incorporea. Videtur enim non minus requiri natura corporea ad
actionem naturalem sustentandam et devehendam, quam ad
excitandam aut generandum.

H-XXXVIII.

Sequuntur quinque ordines instantiarum, quas uno vocabulo generali
Instantias Lampadis sive Informationis Primae appellare consuevimus.
Eae sunt quae auxiliantur sensui. Cum enim omnis interpretatio
naturae incipiat a sensu, atque a sensuum perceptionibus recta,
constanti, et munita via ducat ad perceptiones intellectus, quae sunt
notiones verae et axiomata; necesse est ut, quanto magis copiosae et
exactae fuerint repraesentationes sive praebitiones ipsius sensus,
tanto omnia cedant facilius et foelicius.

Harum autem quinque instantiarum lampadis, primae roborant,
ampliant, et rectificant actiones sensus immediatas; secundae
deducunt non-sensibile ad sensibile; tertiae indicant processus
continuatos sive series earum rerum et motuum quae (ut plurimum)
non notantur nisi in exitu aut periodis; quartae aliquid substituunt
sensui in meris destitutionibus; quintae excitant attentionem sensus et
advertentiam, atque una limitant subtilitatem rerum. De his autem
singulis jam dicendum est.



H-XXXIX.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo sexto
Instantias Januae sive Portae: eo enim nomine eas appellamus quae
juvant actiones sensus immediatas. Inter sensus autem manifestum
est partes primas tenere Visum, quoad informationem; quare huic
sensui praecipue auxilia conquirenda. Auxilia autem triplicia esse
posse videntur: vel ut percipiat non visa; vel ut majore intervallo; vel
ut exactius et distinctius.

Primi generis sunt (missis bis-oculis et hujusmodi, quae valent tantum
ad corrigendam et levandam infirmitatem visus non bene dispositi,
atque ideo nihil amplius informant) ea quae nuper inventa sunt
perspicilla; quae latentes et invisibiles corporum minutias, et occultos
schematismos et motus (aucta insigniter specierum magnitudine)
demonstrant; quorum vi, in pulice, musca, vermiculis, accurata
corporis figura et lineamenta, necnon colores et motus prius non
conspicui, non sine admiratione cernuntur. Quinetiam aiunt lineam
rectam calamo vel penecillo descriptam, per hujusmodi perspicilla
inaequalem admodum et tortuosam cerni: quia scilicet nec motus
manus, licet per regulam adjutae, nec impressio atramenti aut coloris
revera aequalia existant; licet illae inaequalitates tam minutae sint ut
sine adjumento hujusmodi perspicillorum conspici nequeant. Etiam
superstitiosam quandam observationem in hac re (ut fit in rebus novis
et miris) addiderunt homines: viz. quod hujusmodi perspicilla opera
naturae illustrent, artis dehonestent. Illud vero nihil aliud est quam
quod texturae naturales multo subtiliores sint quam artificiosae.
Perspicillum enim illud ad minuta tantum valet: quale perspicillum si
vidisset Democritus, exiluisset forte, et modum videndi atomum
(quem ille invisibilem omnino affirmavit) inventum fuisse putasset.
Verum incompetentia hujusmodi perspicillorum, praeterquam ad
minutias tantum (neque ad ipsas quoque, si fuerint in corpore
majusculo), usum rei destruit. Si enim inventum extendi posset ad
corpora majora, aut corporum majorum minutias, adeo ut textura
panni lintei conspici posset tanquam rete, atque hoc modo minutiae
latentes et inaequalitates gemmarum, liguorum, urinarum, sanguinis,

185



vulnerum, et multarum aliarum rerum, cerni possent, magnae
proculdubio ex eo invento commoditates capi possent.

Secundi generis sunt illa altera perspicilla quae memorabili conatu
adinvenit Galilaeus; quorum ope, tanquam per scaphas aut naviculas,
aperiri et exerceri possint propiora cum coelestibus commercia. Hinc
enim constat, galaxiam esse nodum sive coacervationem stellarum
parvarum, plane numeratarum et distinctarum; de qua re apud
antiquos tantum suspicio fuit. Hinc demonstrari videtur, quod spatia
orbium (quos vocant) planetarum non sint plane vacua aliis stellis, sed
quod coelum incipiat stellescere antequam ad coelum ipsum stellatum
ventum sit; licet stellis minoribus quam ut sine perspicillis istis conspici
possint. Hinc choreas illas stellarum parvarum circa planetam Jovis
(unde conjici possit esse in motibus stellarum plura centra) intueri licet.
Hinc inaequalitates luminosi et opaci in luna distinctius cernuntur et
locantur; adeo ut fieri possit quaedam seleno-graphia. Hinc maculae in
sole, et id genus: omnia certe inventa nobilia, quatenus fides
hujusmodi demonstrationibus tuto adhiberi possit. Quae nobis ob hoc
maxime suspectae sunt, quod in istis paucis sistatur experimentum,
neque alia complura investigatu aeque digna eadem ratione inventa
sint.

Tertii generis sunt bacilla illa ad terras mensurandas, astrolabia, et
similia; quae sensum videndi non ampliant, sed rectificant et dirigunt.
Quod si sint aliae instantiae quae reliquos sensus juvent in ipsorum
actionibus immediatis et individuis, tamen si ejusmodi sint quae
informationi ipsi nihil addant plus quam jam habetur, ad id quod nunc
agitur non faciunt. Iltaque earum mentionem non fecimus.

l1-XL.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo septimo
Instantias Citantes, sumpto vocabulo a foris civilibus, quia citant ea ut
compareant quae prius non comparuerunt; quas etiam Instantias
Evocantes appellare consuevimus. Eae deducunt non-sensibile ad
sensibile.



Sensum autem fugiunt res, vel propter distantiam objecti locati; vel
propter interceptionem sensus per corpora media; vel quia objectum
non est habile ad impressionem in sensu faciendam; vel quia deficit
guantum in objecto pro feriendo sensu; vel quia tempus non est
proportionatum ad actuandum sensum; vel quia objecti percussio non
toleratur a sensu; vel quia objectum ante implevit et possedit sensum,
ut novo motui non sit locus. Atque haec praecipue ad visum pertinent,
et deinde ad tactum. Nam hi duo sensus sunt informativi ad largum,
atque de communibus objectis; ubi reliqui tres non informent fere, nisi
immediate et de propriis objectis.

(1) In primo genere non fit deductio ad sensibile, nisi rei, quae cerni
non possit propter distantiam, adjiciatur aut substituatur alia res quae
sensum magis e longinquo provocare et ferire possit: veluti in
significatione rerum per ignes, campanas, et similia.

(2) In secundo genere fit deductio, cum ea quae interius propter
interpositionem corporum latent, nec commode aperiri possunt, per
ea quae sunt in superficie, aut ab interioribus effluunt, perducuntur ad
sensum: ut status humanorum corporum per pulsus, et urinas, et
similia.

(3, 4) At tertii et quarti generis deductiones ad plurima spectant, atque
undique in rerum inquisitione sunt conquirendae. Hujus rei exempla
sunt. Patet quod aér, et spiritus, et hujusmodi res quae sunt toto
corpore tenues et subtiles, nec cerni nec tangi possint. Quare in
inquisitione circa hujusmodi corpora deductionibus omnino est opus.

Sit itaque natura inquisita Actio et Motus Spiritus qui includitur in
corporibus tangibilibus. Omne enim tangibile apud nos continet
spiritum invisibilem et intactilem, eique obducitur atque eum quasi
vestit. Hinc fons triplex potens ille et mirabilis processus spiritus in
corpore tangibili. Spiritus enim in re tangibili, emissus, corpora
contrahit et desiccat; detentus, corpora intenerat et colliquat; nec
prorsus emissus nec prorsus detentus, informat, membrificat,

187



assimilat, egerit, organizat, et similia. Atque haec omnia deducuntur ad
sensibile per effectus conspicuos.

Etenim in omni corpore tangibili inanimato, spiritus inclusus primo
multiplicat se, et tanquam depascit partes tangibiles eas quae sunt
maxime ad hoc faciles et praeparatae, easque digerit et conficit et
vertit in spiritum, et deinde una evolant. Atque haec confectio et
multiplicatio spiritus deducitur ad sensum per diminutionem ponderis.
In omni enim desiccatione, aliquid defluit de quanto; neque id ipsum
ex spiritu tantum praeinexistente, sed ex corpore quod prius fuit
tangibile et noviter versum est: spiritus enim non ponderat. Egressus
autem sive emissio spiritus deducitur ad sensibile in rubigine
metallorum, et aliis putrefactionibus ejus generis quae sistunt se
antequam pervenerint ad rudimenta vitae; nam illae ad tertium genus
processus pertinent. Etenim in corporibus magis compactis spiritus
non invenit poros et meatus per quos evolet: itaque cogitur partes
ipsas tangibiles protrudere et ante se agere, ita ut illae simul exeant;
atque inde fit rubigo, et similia. At contractio partium tangibilium,
postquam aliquid de spiritu fuerit emissum (unde sequitur illa
desiccatio), deducitur ad sensibile tum per ipsam duritiem rei auctam,
tum multo magis per scissuras, angustiationes, corrugationes, et
complicationes corporum, quae inde sequuntur. Etenim partes ligni
desiliunt et angustiantur; pelles currugantur; neque id solum, sed (si
subita fuerit emissio spiritus per calorem ignis) tantum properant ad
contractionem ut se complicent et convolvant.

At contra, ubi spiritus detinetur, et tamen dilatatur et excitatur per
calorem aut ejus analoga (id quod fit in corporibus magis solidis aut
tenacibus), tum vero corpora emolliuntur, ut ferrum candens; fluunt,
ut metalla; liquefiunt, ut gummi, cera, et similia. Itaque contrariae illae
operationes caloris (ut ex eo alia durescant, alia liquescant) facile
conciliantur; quia in illis spiritus emittitur, in his agitatur et detinetur:
guorum posterius est actio propria caloris et spiritus; prius, actio
partium tangibilium tantum per occasionem spiritus emissi.

Ast ubi spiritus nec detinetur prorsus nec prorsus emittitur, sed tantum
inter claustra sua tentat et experitur, atque nacta est partes tangibiles



obedientes et sequaces in promptu, ita ut quo spiritus agit eae simul
sequantur; tum vero sequitur efformatio in corpus organicum, et
memobrificatio, et reliquae actiones vitales, tam in vegetabilibus quam
in animalibus. Atque haec maxime deducuntur ad sensum per
notationes diligentes primorum incoeptuum et rudimentorum sive
tentamentorum vitae in animalculis ex putrefactione natis: ut in ovis
formicarum, vermibus, muscis, ranis post imbrem, etc. Requiritur
autem ad vivificationem et lenitas caloris et lentor corporis; ut spiritus
nec per festinationem erumpat, nec per contumaciam partium
coerceatur, quin potius ad cerae modum illas plicare et effingere possit.

Rursus, differentia illa spiritus, maxime nobilis et ad plurima pertinens
(viz. spiritus abscissi, ramosi simpliciter, ramosi simul et cellulati; ex
guibus prior est spiritus omnium corporum inanimatorum, secundus
vegetabilium, tertius animalium), per plurimas instantias deductorias
tanquam sub oculos ponitur.

Similiter patet, quod subtiliores texturae et schematismi rerum (licet
toto corpore visibilium aut tangibilium) nec cernantur nec tangantur.
Quare in his quoque per deductionem procedit informatio. At
differentia schematismorum maxime radicalis et primaria sumitur ex
copia vel paucitate materiae quae subit idem spatium sive dimensum.
Reliqui enim schematismi (qui referuntur ad dissimilaritates partium,
guae in eodem corpore continentur, et collocationes ac posituras
earundem) prae illo altero sunt secundarii.

Sit itaque natura inquisita Expansio sive Coitio Materiae in corporibus
respective: viz. quantum materiae impleat quantum dimensum in
singulis. Etenim nil verius in natura quam propositio illa gemella, ex
nihilo nihil fieri, neque quicquam in nihilum redigi: verum quantum
ipsum materiae sive summam totalem constare, nec augeri aut minui.
Nec illud minus verum, ex quanto illo materiae sub iisdem spatiis sive
dimensionibus, pro diversitate corporum, plus et minus contineri: ut in
aqua plus, in aére minus; adeo ut si quis asserat aliquod contentum
aquae in par contentum aéris verti posse, idem sit ac si dicat aliquid
posse redigi in nihilum; contra, si quis asserat aliquod contentum aéris
in par contentum aquae verti posse, idem sit ac si dicat aliquid posse

189



fieri ex nihilo. Atque ex copia ista et paucitate materiae notiones illae
densi et rari, quae varie et promiscue accipiuntur, proprie
abstrahuntur. Assumenda est et assertio illa tertia, etiam satis certa:
guod hoc de quo loquimur plus et minus materiae in corpore hoc vel
illo ad calculos (facta collatione) et proportiones exactas aut exactis
propinquas reduci possit. Veluti si quis dicat inesse in dato contento
auri talem coacervationem materiae, ut opus habeat spiritus vini, ad
tale quantum materiae aequandum, spatio vicies et semel majore
guam implet aurum, non erraverit.

Coacervatio autem materiae et rationes ejus deducuntur ad sensibile
per pondus. Pondus enim respondet copiae materiae, quoad partes rei
tangibilis; spiritus autem, et ejus quantum ex materia, non venit in
computationem per pondus; levat enim pondus potius quam gravat. At
nos hujus rei tabulam fecimus satis accuratam; in qua pondera et
spatia singulorum metallorum, lapidum praecipuorum, lignorum,
liguorum, oleorum, et plurimorum aliorum corporum tam naturalium
guam artificialium, excepimus: rem polychrestam, tam ad lucem
informationis quam ad normam operationis; et quae multas res revelet
omnino praeter expectatum. Neque illud pro minimo habendum est,
quod demonstret omnem varietatem quae in corporibus tangibilibus
nobis notis versatur (intelligimus autem corpora bene unita, nec plane
spongiosa et cava et magna ex parte aére impleta) non ultra rationes
partium 21 excedere: tam finita scilicet est natura, aut saltem illa pars
ejus cujus usus ad nos maxime pertinet.

Etiam diligentiae nostrae esse putavimus, experiri si forte capi possint
rationes corporum non tangibilium sive pneumaticorum, respectu
corporum tangibilium. Id quod tali molitione aggressi sumus. Phialam
vitream accepimus, quae unciam fortasse unam capere possit;
parvitate vasis usi, ut minori cum calore posset fieri evaporatio
sequens. Hanc phialam spiritu vini implevimus fere ad collum;
eligentes spiritum vini, quod per tabulam priorem eum esse ex
corporibus tangibilibus (quae bene unita, nec cava sunt) rarissimum, et
minimum continens materiae sub suo dimenso, observavimus. Deinde
pondus aquae cum phiala ipsa exacte notavimus. Postea vesicam
accepimus, quae circa duas pintas contineret. Ex ea aérem omnem,



guoad fieri potuit, expressimus eo usque ut vesicae ambo latera essent
contigua: etiam prius vesicam oleo oblevimus cum fricatione leni, quo
vesica esset clausior: ejus, si qua erat, porositate oleo obturata. Hanc
vesicam circa os phialae, ore phialae intra os vesicae recepto, fortiter
ligavimus; filo parum cerato, ut melius adhaeresceret arctius ligaret.
Tum demum phialam supra carbones ardentes in foculo collocavimus.
At paulo post vapor sive aura spiritus vini, per calorem dilatati et in
pneumaticum versi, vesicam paulatim sufflavit, eamque universam veli
instar undequaque extendit. Id postquam factum fuit, continuo vitrum
ab igne removimus, et super tapetem posuimus ne frigore
disrumperetur; statim quoque in summitate vesicae foramen fecimus,
ne vapor, cessante calore, in liguorem restitutus resideret, et rationes
confunderet. Tum vero vesicam ipsam sustulimus, et rursus pondus
excepimus spiritus vini qui remanebat. Inde quantum consumptum
fuisset in vaporem seu pneumaticum computavimus: et facta
collatione quantum locum sive spatium illud corpus implesset quando
esset spiritus vini in phiala, et rursus quantum spatium impleverit
postquam factum fuisset pneumaticum in vesica, rationes subduximus:
ex quibus manifeste liquebat, corpus istud ita versum et mutatum
expansionem centuplo majorem quam antea habuisset acquisivisse.

Similiter sit natura inquisita Calor aut Frigus; ejus nempe gradus, ut a
sensu non percipiantur ob debilitatem. Haec deducuntur ad sensum
per vitrum calendare, quale superius descripsimus. Calor enim et
frigus, ipsa non percipiuntur ad tactum; at calor aérem expandit, frigus
contrahit. Neque rursus illa expansio et contractio aéris percipitur ad
visum; at aér ille expansus aquam deprimit, contractus attollit; ac tum
demum fit deductio ad visum, non ante, aut alias.

Similiter sit natura inquisita Mistura Corporum: viz. quid habeant ex
aqueo, quid ex oleoso, quid ex spiritu, quid ex cinere et salibus, et
hujusmodi; vel etiam (in particulari) quid habeat lac butyri, quid
coaguli, quid seri, et hujusmodi. Haec deducuntur ad sensum per
artificiosas et peritas separationes, quatenus ad tangibilia. At natura
spiritus in ipsis, licet immediate non percipiatur, tamen deprehenditur
per varios motus et nixus corporum tangibilium in ipso actu et
processu separationis suae; atque etiam per acrimonias, corrosiones,

191



et diversos colores, odores, et sapores eorundem corporum post
separationem. Atque in hac parte, per distillationes atque artificiosas
separationes, strenue sane ab hominibus elaboratum est; sed non
multo foelicius quam in caeteris experimentis, quae adhuc in usu sunt:
modis nimirum prorsus palpatoriis, et viis caecis, et magis operose
quam intelligenter; et (quod pessimum est) nulla cum imitatione aut
aut aemulatione naturae, sed cum destructione (per calores
vehementes aut virtutes nimis validas) omnis subtilioris schematismi,
in quo occultae rerum virtutes et consensus praecipue sitae sunt.
Neque illud etiam, quod alias monuimus, hominibus in mentem aut
observationem venire solet in hujusmodi separationibus: hoc est,
plurimas qualitates, in corporum vexationibus tam per ignem quam
alios modos, indi ab ipso igne iisque corporibus quae ad separationem
adhibentur, quae in composito prius non fuerunt; unde mirae fallaciae.
Neque enim scilicet vapor universus, qui ex aqua emittitur per ignem,
vapor aut aér antea fuit in corpore aquae; sed factus est maxima ex
parte per dilatationem aquae ex calore ignis.

Similiter in genere omnes exquisitae probationes corporum sive
naturalium sive artificialium, per quas vera dignoscuntur ab
adulterinis, meliora a vilioribus, huc referri debent: deducunt enim
non-sensibile ad sensibile. Sunt itaque diligenti cura undique
conquirendae.

(5) Quintum vero genus latitantiae quod attinet, manifestum est
actionem sensus transigi in motu, motum in tempore. Si igitur motus
alicujus corporis sit vel tam tardus, vel tam velox, ut non sit
proportionatus ad momenta in quibus transigitur actio sensus,
objectum omnino non percipitur; ut in motu indicis horologii, et rursus
in motu pilae sclopeti. Atque motus qui ob tarditatem non percipitur,
facile et ordinario deducitur ad sensum per summas motus; qui vero
ob velocitatem, adhuc non bene mensurari consuevit; sed tamen
postulat inquisitio naturae ut hoc fiat in aliquibus.

(6) Sextum autem genus, ubi impeditur sensus propter nobilitatem
objecti, recipit deductionem, vel per elongationem majorem objecti a
sensu; vel per hebetationem objecti per interpositionem medii talis,



guod objectum debilitet, non annihilet; vel per admissionem et
exceptionem objecti reflexi, ubi percussio directa sit nimis fortis, ut
solis in pelvi aquae.

(7) Septimum autem genus latitantiae, ubi sensus ita oneratur objecto
ut novae admissioni non sit locus, non habet fere locum nisi in olfactu
et odoribus; nec ad id quod agitur multum pertinet. Quare de
deductionibus non-sensibilis ad sensibile, haec dicta sint.

Quandoque tamen deductio fit non ad sensum hominis, sed ad sensum
alicujus alterius animalis cujus sensus in aliquibus humanum excellet:
ut nonnullorum odorum, ad sensum canis; lucis, quae in aére non
extrinsecus illuminato latenter existit, ad sensum felis, noctuae, et
hujusmodi animalium quae cernunt noctu. Recte enim notavit Telesius,
etiam in aére ipso inesse lucem quandam originalem, licet exilem et
tenuem, et maxima ex parte oculis hominum aut plurimorum
animalium non inservientem; qui illa animalia, ad quorum sensum
hujusmodi lux est proportionata, cernant noctu; id quod vel sine luce
fieri, vel per lucem internam, minus credibile est.

Atque illud utique notandum est, de destitutionibus sensuum
eorumque remediis hic nos tractare. Nam fallaciae sensuum ad
proprias inquisitiones de sensu et sensibili remittendae sunt: excepta
illa magna fallacia sensuum nimirum quod constituant lineas rerum ex
analogia hominis, et non ex analogia universi; quae non corrigitur nisi
per rationem et philosophiam universalem.

11-XLI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo octavo
Instantias Viae, quas etiam Instantias Itinerantes et Instantias
Articulatas appellare consuevimus. Eae sunt quae indicant naturae
motus gradatim continuatos. Hoc autem genus instantiarum potius
fugit observationem quam sensum. Mira enim est hominum circa hanc
rem indiligentia. Contemplantur siquidem naturam tantummodo
desultorie et per periodos, et postquam corpora fuerint absoluta ac
completa, et non in operatione sua. Quod si artificis alicujus ingenia et

193



industriam explorare et contemplari quis cuperet, is non tantum
materias rudes artis atque deinde opera perfecta conspicere
desideraret, sed potius praesens esse cum artifex operatur et opus
suum promovet. Atque simile quiddam circa naturam faciendum est.
Exempli gratia; si quis de vegetatione plantarum inquirat, ei
inspiciendum est ab ipsa satione seminis alicujus (id quod per
extractionem, quasi singulis diebus, seminum quae per biduum,
triduum, quatriduum, et sic deinceps, in terra manserunt, eorumque
diligentem intuitum, facile fieri potest), guomodo et quando semen
intumescere et turgere incipiat et veluti spiritu impleri; deinde
quomodo corticulam rumpere et emittere fibras, cum latione nonnulla
sui interim sursum, nisi terra fuerit admodum contumax; quomodo
etiam emittat fibras, partim radicales deorsum, partim cauliculares
sursum, aliquando serpendo per latera, si ex ea parte inveniat terram
apertam et magis facilem; et complura id genus. Similiter facere
oportet circa exclusionem ovorum; ubi facile conspici dabitur
processus vivificandi et organizandi, et quid et quae partes fiant ex
vitello, quid ex albumine ovi, et alia. Similis est ratio circa animalia ex
putrefactione. Nam circa animalia perfecta et terrestria, per exectiones
foetuum ex utero, minus humanum esset ista inquirere; nisi forte per
occasiones abortuum, et venationum, et similium. Omnino igitur vigilia
quaedam servanda est circa naturam, ut quae melius se
conspiciendam praebeat noctu quam interdiu. Istae enim
contemplationes tanquam nocturnae censeri possint, ob lucernae
parvitatem et perpetuationem.

Quin et in inanimatis idem tentandum est; id quod nos fecimus in
inquirendis aperturis liquorum per ignem. Alius enim est modus
aperturae in aqua, alius in vino, alius in aceto, alius in omphacio; longe
alius in lacte, et oleo, et caeteris. Id quod facile cernere erat per
ebullitionem super ignem lenem, et in vase vitreo, ubi omnia cerni
perspicue possint. Verum haec brevius perstringimus; fusius et
exactius de iis sermones habituri, cum ad inventionem latentis rerum
processus ventum erit. Semper enim memoria tenendum est, nos hoc
loco non res ipsas tractare, sed exempla tantum adducere.



11-XLII.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo nono
Instantias Supplementi, sive Substitutionis; quas etiam Instantias
Perfugii appellare consuevimus. Eae sunt, quae supplent
informationem ubi sensus plane destituitur; atque idcirco ad eas
confugimus cum instantiae propriae haberi non possint. Dupliciter
autem fit substitutio; aut per Graduationem, aut per Analoga. Exempli
gratia: non invenitur medium quod inhibeat prorsus operationem
magnetis in movendo ferrum; non aurum interpositum, non argentum,
non lapis, non vitrum, lignum, aqua, oleum, pannus aut corpora
fibrosa, aér, flamma, et caetera. Attamen per probationem exactam
fortasse inveniri possit aliquod medium, quod hebetet virtutem ipsius
plus quam aliquod aliud, comparative et in aliquo gradu: veluti quod
non trahat magnes ferrum per tantam crassitiem auri quam per par
spatium aéris; aut per tantum argentum ignitum quam per frigidum;
et sic de similibus. Nam de his nos experimentum non fecimus; sed
sufficit tamen ut proponantur loco exempli. Similiter non invenitur hic
apud nos corpus quod non suscipiat calidum igni approximatum.
Attamen longe citius suscipit calorem aér quam lapis. Atque talis est
substitutio quae fit per Gradus.

Substitutio autem per Analoga, utilis sane, sed minus certa est; atque
idcirco cum judicio quodam adhibenda. Ea fit, cum deducitur non-
sensibile ad sensum, non per operationes sensibiles ipsius corporis
insensibilis, sed per contemplationem corporis alicujus cognati
sensibilis. Exempli gratia: si inquiratur de Mistura Spirituum, qui sunt
corpora non-visibilia, videtur esse cognatio quaedam inter corpora et
fomites sive alimenta sua. Fomes autem flammae videtur esse oleum
et pinguia; aéris, aqua et aquea: flammae enim multiplicant se super
halitus olei, aér super vapores aquae. Videndum itague de mistura
aquae et olei, quae se manifestat ad sensum; quandoquidem mistura
aéris et flammei generis fugiat sensum. At oleum et aqua inter se per
compositionem aut agitationem imperfecte admodum miscentur:
eadem in herbis, et sanguine, et partibus animalium, accurate et
delicate miscentur. Itague simile quiddam fieri possit circa misturam
flammei et aérei generis in spiritalibus: quae per confusionem
simplicem non bene sustinent misturam, eadem tamen in spiritibus

195



plantarum et animalium misceri videntur; praesertim cum omnis
spiritus animatus depascat humida utrague, aquea et pinguia,
tanguam fomites suos.

Similiter si non de perfectioribus misturis spiritalium, sed de
compositione tantum inquiratur; nempe, utrum facile inter se
incorporentur, an potius (exempli gratia) sint aliqui venti et
exhalationes, aut alia corpora spiritalia, quae non miscentur cum aére
communi, sed tantum haerent et natant in eo, in globulis et guttis, et
potius franguntur ac comminuuntur ab aére quam in ipsum recipiuntur
et incorporantur: hoc in aére communi et aliis spiritalibus, ob
subtilitatem corporum, percipi ad sensum non potest; attamen imago
guaedam hujus rei, quatenus fiat, concipi possit in liquoribus argenti
vivi, olei, aquae; atque etiam in aére, et fractione ejus, quando
dissipatur et ascendit in parvis portiunculis per aguam; atque etiam in
fumis crassioribus; denique in pulvere excitato et haerente in aére; in
quibus omnibus non fit incorporatio. Atque repraesentatio praedicta in
hoc subjecto non mala est, si illud primo diligenter inquisitum fuerit,
utrum possit esse talis heterogenia inter spiritalia qualis invenitur inter
liguida; nam tum demum haec simulacra per Analogiam non
incommode substituentur.

Atque de instantiis istis supplementi, quod diximus informationem ab
iis hauriendam esse, quando desint instantiae propriae, loco perfugii;
nihilominus intelligi volumus, quod illae etiam magni sint usus etiam
cum propriae instantiae adsint; ad roborandam scilicet informationem
una cum propriis. Verum de his exactius dicemus quando ad
Adminicula Inductionis tractanda sermo ordine dilabetur.

11-XLIII.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo Instantias
Persecantes; quas etiam Instantias Vellicantes appellare consuevimus,
sed diversa ratione. Vellicantes enim eas appellamus, quia vellicant
intellectum, persecantes, quia persecant naturam: unde etiam illas
guandoque Instantias Democriti nominamus. Eae sunt, quae de
admirabili et exquisita subtilitate naturae intellectum submonent, ut



excitetur et expergiscatur ad attentionem et observationem et
inquisitionem debitam. Exempli gratia: quod parum guttulae atramenti
ad tot literas vel lineas extendatur; quod argentum, exterius tantum
inauratum, ad tantam longitudinem fili inaurati continuetur; quod
pusillus vermiculus, qualis in cute invenitur, habeat in se spiritum simul
et figuram dissimilarem partium; quod parum croci etiam dolium
aquae colore inficiat; quod parum zibethi aut aromatis longe majus
contentum aéris odore; quod exiguo suffitu tanta excitetur nubes fumi;
quod sonorum tam accuratae differentiae, quales sint voces
articulatae, per aérem undequaque vehantur, atque per foramina et
poros etiam ligni et aquae (licet admodum extenuatae) penetrent,
guin etiam repercutiantur, idque tam distincte et velociter; quod lux et
color, etiam tanto ambitu et tam perniciter, per corpora solida vitri,
aquae, et cum tanta et tam exquisita varietate imaginum permeent,
etiam refringantur et reflectantur; quod magnes per corpora
omnigena, etiam maxime compacta, operetur: sed (quod magis mirum
est) quod in his omnibus, in medio adiaphoro (quale est aér) unius
actio aliam non magnopere impediat; nempe quod eodem tempore
per spatia aéris devehantur et visibilium tot imagines, et vocis
articulatae tot percussiones, et tot odores specificati, ut violae, rosae;
etiam calor et frigus et virtutes magneticae; omnia (inquam) simul, uno
alterum non impediente, ac si singula haberent vias et meatus suos
proprios separatos, neque unum in alterum impingeret aut incurreret.

Solemus tamen utiliter hujusmodi instantiis persecantibus subjungere
instantias, quas Metas Persecationis appellare consuevimus; veluti
guod in iis, quae diximus, una actio in diverso genere aliam non
perturbet aut impediat, cum tamen in eodem genere una aliam domet
et extinguat: veluti, lux solis, lucem cicindelae; sonitus bombardae,
vocem; fortior odor, delicatiorem; intensior calor, remissiorem; lamina
ferri interposita inter magnetem et aliud ferrum, operationem
magnetis. Verum de his quoque inter Adminicula Inductionis erit
proprius dicendi locus.

197



1-XLIV.

Atque de instantiis quae juvant sensum, jam dictum est; quae praecipui
usus sunt ad Partem Informativam. Informatio enim incipit a sensu. At
universum negotium desinit in Opera; atque guemadmodum illud
principium, ita hoc finis rei est. Sequentur itague instantiae praecipui
usus ad partem operativam. Eae genere duae sunt, numero septem;
guas universas, generali nomine, Instantias Practicas appellare
consuevimus. Operativae autem partis, vitia duo; totidemque
dignitates instantiarum in genere. Aut enim fallit operatio, aut onerat
nimis. Fallit operatio maxime (praesertim post diligentem naturarum
inquisitionem) propter male determinatas et mensuratas corporum
vires et actiones. Vires autem et actiones corporum circumscribuntur
et mensurantur, aut per spatia loci, aut per momenta temporis, aut per
unionem quanti, aut per praedominantiam virtutis; quae quatuor nisi
fuerint probe et diligenter pensitata, erunt fortasse scientiae
speculatione quidem pulchrae, sed opere inactivae. Instantias vero
guatuor itidem, quae huc referuntur, uno nomine Instantias
Mathematicas vocamus, et Instantias Mensurae.

Onerosa autem fit praxis, vel propter misturam rerum inutilium, vel
propter multiplicationem instrumentorum, vel propter molem
materiae et corporum quae ad aliquod opus requiri contigerint. Itaque
eae instantiae in pretio esse debent, quae aut dirigunt operativam ad
ea quae maxime hominum intersunt; aut quae parcunt instrumentis;
aut quae parcunt materiae sive supellectili. Eas autem tres instantias
guae huc pertinent, uno nomine Instantias Propitias sive Benevolas
vocamus. ltaque de his septem instantiis jam sigillatim dicemus; atque
cum iis partem illam de Praerogativis sive Dignitatibus Instantiarum
claudemus.

11-XLV.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo primo
Instantias Virgae, sive Radii; quas etiam Instantias Perlationis, vel de
Non Ultra appellare consuevimus. Virtutes enim rerum et motus
operantur et expediuntur per spatia non indefinita aut fortuita, sed



finita et certa; quae ut in singulis naturis inquisitis teneantur et
notentur plurimum interest practicae, non solum ad hoc, ut non fallat,
sed etiam ut magis sit aucta et potens. Etenim interdum datur virtutes
producere, et distantias tanquam retrahere in propius; ut in
perspecillis.

Atque plurimae virtutes operantur et afficiunt tantum per tactum
manifestum; ut fit in percussione corporum, ubi alterum non
summovet alterum, nisi impellens impulsum tangat. Etiam medicinae
quae exterius applicantur, ut unguenta, emplastra, non exercent vires
suas nisi per tactum corporis. Denique objecta sensuum tactus et
gustus non feriunt nisi contigua organis.

Sunt et aliae virtutes quae operantur ad distantiam, verum valde
exiguam, quarum paucae adhuc notatae sunt, cum tamen plures sint
qguam homines suspicentur: ut (capiendo exempla ex vulgatis) cum
succinum aut gagates trahunt paleas; bullae approximatae solvunt
bullas; medicinae nonnullae purgativae eliciunt humores ex alto, et
hujusmodi. At virtus illa magnetica per quam ferrum et magnes, vel
magnetes invicem, coeunt, operatur intra orbem virtutis certum, sed
parvum; ubi contra, si sit aliqua virtus magnetica emanans ab ipsa terra
(paulo nimirum interiore) super acum ferream, quatenus ad
verticitatem, operatio fiat ad distantiam magnam.

Rursus, si sit aliqua vis magnetica quae operetur per consensum inter
globum terrae et ponderosa, aut inter globum lunae et aquas maris
(quae maxime credibilis videtur in fluxibus et refluxibus semi-
menstruis), aut inter coelum stellatum et planetas, per quam
evocentur et attollantur ad sua apogaea; haec omnia operantur ad
distantias admodum longinquas. Inveniuntur et quaedam
inflammationes sive conceptiones flammae, quae fiunt ad distantias
bene magnas, in aliquibus materiis; ut referunt de naphtha Babylonica.
Calores etiam insinuant se per distantias amplas, quod etiam faciunt
frigora; adeo ut habitantibus circa Canadam moles sive massae
glaciales, quae abrumpuntur et natant per oceanum septentrionalem
et deferuntur per Atlanticum versus illas oras, percipiantur et incutiant
frigora e longinquo. Odores quoque (licet in his videatur semper esse

199



guaedam emissio corporea) operantur ad distantias notabiles; ut
evenire solet navigantibus juxta litora Floridae, aut etiam nonnulla
Hispaniae, ubi sunt sylvae totae ex arboribus limonum, arantiorum, et
hujusmodi plantarum odoratarum, aut frutices rorismarini, majoranae,
et similium. Postremo radiationes lucis et impressiones sonorum
operantur scilicet ad distantias spatiosas.

Verum haec omnia, utcunque operentur ad distantias parvas sive
magnas, operantur certe ad finitas et naturae notas, ut sit quiddam
Non Ultra: idque pro rationibus, aut molis seu quanti corporum; aut
vigoris et debilitatis virtutum; aut favoribus et impedimentis
mediorum; quae omnia in computationem venire et notari debent.
Quinetiam mensurae motuum violentorum (quos vocant), ut
missilium, tormentorum, rotarum, et similium, cum hae quoque
manifesto suos habeant limites certos, notandae sunt.

Inveniuntur etiam quidam motus et virtutes contrariae illis, quae
operantur per tactum et non ad distans; quae operantur scilicet ad
distans et non ad tactum; et rursus, quae operantur remissius ad
distantiam minorem et fortius ad distantiam majorem. Etenim visio
non bene transigitur ad tactum, sed indiget medio et distantia. Licet
meminerim me audisse ex relatione cujusdam fide digni, quod ipse in
curandis oculorum suorum cataractis (erat autem cura talis, ut
immitteretur festuca quaedam parva argentea intra primam oculi
tunicam, quae pelliculam illam cataractae removeret et truderet in
angulum oculi) clarissime vidisset festucam illam supra ipsam pupillam
moventem. Quod utcunque verum esse possit, manifestum est majora
corpora non bene aut distincte cerni nisi in cuspide coni, coeuntibus
radiis objecti ad nonnullam distantiam. Quin etiam in senibus oculus
melius cernit remoto objecto paulo longius, quam propius. In
missilibus autem certum est percussionem non fieri tam fortem ad
distantiam nimis parvam, quam paulo post. Haec itaque et similia in
mensuris motuum quoad distantias notanda sunt.

Est et aliud genus mensurae localis motuum, quod non
praetermittendum est. lllud vero pertinet ad motus non progressivos,
sed sphaericos; hoc est, ad expansionem corporum in majorem



sphaeram, aut contractionem in minorem. Inquirendum enim est inter
mensuras istas motuum, quantam compressionem aut extensionem
corpora (pro natura ipsorum) facile et libenter patiantur, et ad quem
terminum reluctari incipiant, adeo ut ad extremum Non Ultra ferant;
ut cum vesica inflata comprimitur, sustinet illa compressionem
nonnullam aéris, sed si major fuerit, non patitur aér, sed rumpitur
vesica.

At nos hoc ipsum subtiliore experimento magis exacte probavimus.
Accepimus enim campanulam ex metallo, leviorem scilicet et
tenuiorem, quali ad excipiendum salem utimur; eamque in pelvim
aquae immisimus, ita ut deportaret secum aérem qui continebatur in
concavo usque ad fundum pelvis. Locaveramus autem prius globulum
in fundo pelvis, super quem campanula imponenda esset. Quare illud
eveniebat, ut si globulus ille esset minusculus (pro ratione concavi),
reciperet se aér in locum minorem, et contruderetur solum, non
extruderetur. Quod si grandioris esset magnitudinis quam ut aér
libenter cederet, tum aér majoris pressurae impatiens campanulam ex
aliqua parte elevabat, et in bullis ascendebat.

Etiam ad probandum qualem extensionem (non minus quam
compressionem) pateretur aér, tale quippiam practicavimus. Ovum
vitreum accepimus, cum parvo foramine in uno extremo ovi. aérem per
foramen exuctione forti attraximus, et statim digito foramen illud
obturavimus, et ovum in aquam immersimus, et dein digitum
removimus. aér vero tensura illa per exuctionem facta tortus et magis
guam pro natura sua dilatatus, ideoque se recipere et contrahere
nitens (ita ut si ovum illud in aguam non fuisset immersum, aérem
ipsum traxisset cum sibilo), aguam traxit ad tale quantum quale
sufficere posset ad hoc, ut aér antiquam recuperaret sphaeram sive
dimensionem.

Atque certum est corpora tenuiora (quale est aér) pati contractionem
nonnullam notabilem, ut dictum est; at corpora tangibilia (quale est
aqua) multo aegrius et ad minus spatium patiuntur compressionem.
Qualem autem patiatur, tali experimento inquisivimus.

201



Fieri fecimus globum ex plumbo cavum, qui duas circiter pintas vinarias
contineret; eumque satis per latera crassum, ut majorem vim
sustineret. In illum aguam immisimus, per foramen alicubi factum;
atque foramen illud, postquam globus aqua impletus fuisset, plumbo
liguefacto obturavimus, ut globus deveniret plane consolidatus. Dein
globum forti malleo ad duo latera adversa complanavimus; ex quo
necesse fuit aguam in minus contrahi, cum sphaera figurarum sit
capacissima. Deinde, cum malleatio non amplius sufficeret, aegrius se
recipiente aqua, molendino seu torculari usi sumus; ut tandem aqua,
impatiens pressurae ulterioris, per solida plumbi (instar roris delicati)
exstillaret. Postea, quantum spatii per eam compressionem
imminutum foret computavimus; atque tantam compressionem
passam esse aguam (sed violentia magna subactam) intelleximus.

At solidiora, sicca, aut magis compacta, qualia sunt lapides et ligna,
necnon metalla, multo adhuc minorem compressionem aut
extensionem, et fere imperceptibilem ferunt; sed vel fractione, vel
progressione, vel aliis pertentationibus se liberant: ut in curvationibus
ligni aut metalli, horologiis moventibus per complicationem laminae,
missilibus, malleationibus, et innumeris aliis motibus apparet. Atque
haec omnia cum mensuris suis in indagatione naturae notanda et
exploranda sunt, aut in certitudine sua, aut per aestimativas, aut per
comparativas, prout dabitur copia.

11-XLVI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo secundo
Instantias Curriculi, quas etiam Instantias ad Aquam appellare
consuevimus; sumpto vocabulo a clepsydris apud antiquos, in quas
infundebatur aqua, loco arenae. Eae mensurant naturam per momenta
temporis, guemadmodum Instantiae Virgae per gradus spatii. Omnis
enim motus sive actio naturalis transigitur in tempore; alius velocius,
alius tardius, sed utcunque momentis certis et naturae notis. Etiam
illae actiones quae subito videntur operari, et in ictu oculi (ut
loquimur), deprehenduntur recipere majus et minus quoad tempus.



Primo itaque videmus restitutiones corporum coelestium fieri per
tempora numerata; etiam fluxus et refluxus maris. Latio autem
gravium versus terram et levium versus ambitum coeli fit per certa
momenta, pro ratione corporis quod fertur, et medii. At velificationes
navium, motus animalium, perlationes missilium, omnes fiunt itidem
per tempora (quantum ad summas) numerabilia. Calorem vero quod
attinet, videmus pueros per hyemem manus in flamma lavare, nec
tamen uri; et joculatores vasa plena vino vel aqua, per motus agiles et
aequales, vertere deorsum et sursum recuperare, non effuso liquore;
et multa hujusmodi. Nec minus ipsae compressiones et dilatationes et
eruptiones corporum fiunt, aliae velocius, aliae tardius, pro natura
corporis et motus, sed per momenta certa. Quinetiam in explosione
plurium bombardarum simul, quae exaudiuntur quandoque ad
distantiam triginta milliarium, percipitur sonus prius ab iis qui prope
absunt a loco ubi fit sonitus, quam ab iis qui longe. At in visu (cujus
actio est pernicissima) liquet etiam requiri ad eum actuandum
momenta certa temporis: idque probatur ex iis quae propter motus
velocitatem non cernuntur; ut ex latione pilae ex sclopeto. Velocior
enim est praetervolatio pilae quam impressio speciei ejus quae deferri
poterat ad visum.

Atque hoc, cum similibus, nobis quandoque dubitationem peperit
plane monstrosam: videlicet, utrum coeli sereni et stellati facies ad
idem tempus cernatur quando vere existit, an potius aliquanto post; et
utrum non sit (quatenus ad visum coelestium) non minus tempus
verum et tempus visum, quam locus verus et locus visus, qui notatur
ab astronomis in parallaxibus. Adeo incredibile nobis videbatur, species
sive radios corporum coelestium per tam immensa spatia milliarium
subito deferri posse ad visum; sed potius debere eas in tempore aliquo
notabili delabi. Verum illa dubitatio (quoad majus aliquod intervallum
temporis inter tempus verum et visum) postea plane evanuit:
reputantibus nobis jacturam illam infinitam et diminutionem quanti,
quatenus ad apparentiam, inter corpus stellae verum et speciem
visam, quae causatur a distantia; atque simul notantibus ad quantam
distantiam (sexaginta scilicet ad minimum milliariorum) corpora,
eaque tantum albicantia, subito hic apud nos cernantur; cum dubium

203



non sit lucem coelestium, non tantum albedinis vividum colorem,
verum etiam omnis flammae (quae apud nos nota est) lucem, quoad
vigorem radiationis, multis partibus excedere. Etiam immensa illa
velocitas in ipso corpore, quae cernitur in motu diurno (quae etiam
viros graves ita obstupefecit ut mallent credere motum terrae), facit
motum illum ejaculationis radiorum ab ipsis (licet celeritate, ut
diximus, mirabilem) magis credibilem. Maxime vero omnium nos
movit, quod si interponeretur intervallum temporis aliquod notabile
inter veritatem et visum, foret ut species per nubes interim orientes et
similes medii perturbationes interciperentur saepenumero, et
confunderentur. Atque de mensuris temporum simplicibus haec dicta
sint.

Verum non solum quaerenda est mensura motuum et actionum
simpliciter, sed multo magis comparative: id enim eximii est usus, et ad
plurima spectat. Atque videmus flammam alicujus tormenti ignei citius
cerni, quam sonitus audiatur; licet necesse sit pilam prius aérem
percutere, quam flamma quae pone erat exire potuerit; fieri hoc autem
propter velociorem transactionem motus lucis, quam soni. Videmus
etiam species visibiles a visu citius excipi quam dimitti; unde fit quod
nervi fidium, digito impulsi, duplicentur aut triplicentur quoad
speciem, quia species nova recipitur, antequam prior demittatur; ex
guo etiam fit, ut annuli rotati videantur globosi, et fax ardens, noctu
velociter portata, conspiciatur caudata. Etiam ex hoc fundamento
inaequalitatis motuum quoad velocitatem, excogitavit Galilaeus
causam fluxus et refluxus maris; rotante terra velocius, aquis tardius;
ideoque accumulantibus se aquis in sursum, et deinde per vices se
remittentibus in deorsum, ut demonstratur in vase aquae incitatius
movente. Sed hoc commentus est concesso non concessibili (quod
terra nempe moveatur), ac etiam non bene informatus de oceani motu
sexhorario.

At exemplum hujus rei de qua agitur, videlicet, de comparativis
mensuris motuum, neque solum rei ipsius, sed et usus insignis ejus (de
quo paulo ante loquuti sumus), eminet in cuniculis subterraneis, in
quibus collocatur pulvis pyrius; ubi immensae moles terrae,
aedificiorum, et similium, subvertuntur, et in altum jaciuntur, a pusilla



guantitate pulveris pyrii. Cujus causa pro certo illa est, quod motus
dilatationis pulveris, qui impellit, multis partibus sit pernicior, qguam
motus gravitatis per quem fieri possit aliqua resistentia; adeo ut primus
motus perfunctus sit, antequam motus adversus inceperit; ut in
principiis nullitas quaedam sit resistentiae. Hinc etiam fit, quod in omni
missili, ictus, non tam robustus quam acutus et celer, ad perlationem
potissimum valeat. Neque etiam fieri potuisset, ut parva quantitas
spiritus animalis in animalibus, praesertim in tam vastis corporibus
gualia sunt balaenae aut elephanti, tantam molem corpoream
flecteret et regeret, nisi propter velocitatem motus spiritus, et
hebetudinem corporeae molis, quatenus ad expediendam suam
resistentiam.

Denique, hoc unum ex praecipuis fundamentis est experimentorum
magicorum, de quibus mox dicemus; ubi scilicet parva moles materiae
longe majorem superat et in ordinem redigit: hoc, inquam, si fieri
possit anteversio motuum per velocitatem unius, antequam alter se
expediat.

Postremo, hoc ipsum Prius et Posterius in omni actione naturali notari
debet; veluti quod in infusione rhabarbari eliciatur purgativa vis prius,
astrictiva post; simile quiddam etiam in infusione violarum in acetum
experti sumus; ubi primo excipitur suavis et delicatus floris odor; post,
pars floris magis terrea, quae odorem confundit. Itaque si infundantur
violae per diem integrum, odor multo languidius excipitur: quod si
infundantur per partem quartam horae tantum, et extrahantur; et
(quia paucus est spiritus odoratus qui subsistit in viola) infundantur
post singulas quartas horae violae novae et recentes ad sexies; tum
demum nobilitatur infusio, ita ut licet non manserint violae, utcunque
renovatae, plus quam ad sesquihoram, tamen permanserit odor
gratissimus, et viola ipsa non inferior, ad annum integrum. Notandum
tamen est, quod non se colligat odor ad vires suas plenas, nisi post
mensem ab infusione. In distillationibus vero aromatum maceratorum
in spiritu vini patet quod surgat primo phlegma agueum et inutile,
deinde aqua plus habens ex spiritu vini, deinde post aqua plus habens
ex aromate. Atque hujus generis quamplurima inveniuntur in
distillationibus notatu digna. Verum haec sufficiant ad exempla.

205



11-XLVILI.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo tertio
Instantias Quanti, quas etiam Doses Naturae (sumpto vocabulo a
Medicinis) vocare consuevimus. Eae sunt quae mensurant virtutes per
Quanta corporum, et indicant quid Quantum Corporis faciat ad
Modum Virtutis. Ac primo sunt quaedam virtutes quae non subsistunt
nisi in quanto cosmico, hoc est, tali quanto quod habeat consensum
cum configuratione et fabrica universi. Terra enim stat; partes ejus
cadunt. Aquae in maribus fluunt et refluunt; in fluviis minime, nisi per
ingressum maris. Deinde etiam omnes fere virtutes particulares
secundum multum aut parum corporis operantur. Aquae largae non
facile corrumpuntur; exiguae cito. Mustum et cervisia maturescunt
longe citius, et fiunt potabilia, in utribus parvis, quam in doliis magnis.
Si herba ponatur in majore portione liquoris, fit infusio, magis quam
imbibitio; si in minore, fit imbibitio, magis quam infusio. Aliud igitur
erga corpus humanum est balneum, aliud levis irroratio. Etiam parvi
rores in aére nunquam cadunt, sed dissipantur et cum aére
incorporantur. Et videre est in anhelitu super gemmas, parum illud
humoris, quasi nubeculam vento dissipatam, continuo solvi. Etiam
frustum ejusdem magnetis non trahit tantum ferri, quantum magnes
integer. Sunt etiam virtutes in quibus parvitas quanti magis potest; ut
in penetrationibus, stylus acutus citius penetrat, quam obtusus;
adamas punctuatus sculpit in vitro; et similia.

Verum non hic morandum est in indefinitis, sed etiam de rationibus
quanti corporis erga modum virtutis inquirendum. Proclive enim foret
credere, quod rationes quanti rationes virtutis adaequarent; ut si pila
plumbea unius unciae caderet in tali tempore, pila unciarum duarum
deberet cadere duplo celerius, quod falsissimum est. Nec eaedem
rationes in omni genere virtutum valent, sed longe diversae. ltaque
hae mensurae ex rebus ipsis petendae sunt, et non ex verisimilitudine
aut conjecturis.

Deniqgue in omni inquisitione naturae Quantum corporis requiratur ad
aliquod effectum, tanquam dosis, notandum; et cautiones de Nimis et
Parum aspergendae.



1-XLVIII.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo quarto
Instantias Luctae; quas etiam Instantias Praedominantiae appellare
consuevimus. Eae indicant praedominantiam et cessionem virtutum
ad invicem; et quae ex illis sit fortior et vincat, quae infirmior et
succumbat. Sunt enim motus et nixus corporum compositi,
decompositi, et complicati, non minus quam corpora ipsa.
Proponemus igitur primum species praecipuas motuum sive virtutum
activarum; ut magis perspicua sit ipsarum comparatio in robore, et
exinde demonstratio atque designatio instantiarum Iuctae et
praedominantiae.

(1) Motus Primus sit Motus Antitypiae materiae, quae inest in singulis
portionibus ejus; per quem plane annihilari non vult: ita ut nullum
incendium, nullum pondus aut depressio, nulla violentia, nulla denique
aetas aut diuturnitas temporis possit redigere aliqguam vel minimam
portionem materiae in nihilum; quin illa et sit aliquid, et loci aliquid
occupet, et se (in qualicunque necessitate ponatur), vel formam
mutando vel locum, liberet, vel (si non detur copia) ut est subsistat;
neque unquam res eo deveniat, ut aut nihil sit, aut nullibi. Quem
motum Schola (quae semper fere et denominat et definit res potius
per effectus etincommoda quam per causas interiores) vel denotat per
illud axioma, quod Duo corpora non possint esse in uno loco; vel vocat
motum Ne fiat penetratio dimensionum. Neque hujus motus exempla
proponi consentaneum est: inest enim omni corpori.

(2) Sit Motus Secundus, Motus (quem appellamus) Nexus; per quem
corpora non patiuntur se ulla ex parte sui dirimi a contactu alterius
corporis, ut quae mutuo nexu et contactu gaudeant. Quem motum
Schola vocat Motum Ne detur vacuum: veluti cum aqua attrahitur
sursum exuctione, aut per fistulas; caro per ventosas; aut cum aqua
sistitur nec effluit in hydriis perforatis, nisi os hydriae ad immittendum
aérem aperiatur; et innumera id genus.

(3) Sit Motus Tertius, Motus (quem appellamus) Libertatis; per quem
corpora se liberare nituntur a pressura aut tensura praeter-naturali, et

207



restituere se in dimensum corpori suo conveniens. Cujus motus etiam
innumera sunt exempla: veluti (quatenus ad liberationem a pressura)
aquae in natando, aéris in volando; aquae in remigando, aéris in
undulationibus ventorum; laminae in horologiis. Nec ineleganter se
ostendit motus aéris compressi in sclopettis ludicris puerorum, cum
alnum aut simile quiddam excavant, et infarciunt frusto alicujus radicis
succulentae, vel similium, ad utrosque fines; deinde per embolum
trudunt radicem vel hujusmodi farcimentum in foramen alterum; unde
emittitur et ejicitur radix cum sonitu ad foramen alterum, idque
antequam tangatur a radice aut farcimento citimo, aut embolo.
Quatenus vero ad liberationem a tensura, ostendit se hic motus in aére
post exuctionem in ovis vitreis remanente, in chordis, in corio, et
panno, resilientibus post tensuras suas, nisi tensurae illae per moram
invaluerint, etc. Atque hunc motum Schola sub nomine Motus ex
Forma Elementi innuit: satis quidem inscite, cum hic motus non tantum
ad aérem, aquam, aut flammam pertineat, sed ad omnem diversitatem
consistentiae; ut ligni, ferri, plumbi, panni, membranae, etc., in quibus
singula corpora suae habent dimensionis modulum, et ab eo aegre ad
spatium aliquod notabile abripiuntur. Verum quia motus iste libertatis
omnium est maxime obvius, et ad infinita spectans, consultum fuerit
eum bene et perspicue distinguere. Quidam enim valde negligenter
confundunt hunc motum cum gemino illo motu antitypiae et nexus;
liberationem scilicet a pressura, cum motu antitypiae; a tensura, cum
motu nexus; ac si ideo cederent aut se dilatarent corpora compressa,
ne sequeretur penetratio dimensionum; ideo resilirent et contraherent
se corpora tensa, ne sequeretur vacuum. Atqui si aér compressus se
vellet recipere in densitatem aquae, aut lighum in densitatem lapidis,
nil opus foret penetratione dimensionum; et nihilominus longe major
posset esse compressio illorum, quam illa ullo modo patiuntur. Eodem
modo si aqua se dilatare vellet in raritatem aéris, aut lapis in raritatem
ligni, non opus foret vacuo; et tamen longe major posset fieri extensio
eorum, quam illa ullo modo patiuntur. Itaque non reducitur res ad
penetrationem dimensionum et vacuum, nisi in ultimitatibus
condensationis et rarefactionis; cum tamen isti motus longe citra eas
sistant et versentur, neque aliud sint quam desideria corporum
conservandi se in consistentiis suis (sive, si malint, in formis suis), nec
ab iis recedendi subito, nisi per modos suaves ac per consensum



alterentur. At longe magis necessarium est (quia multa secum trahit),
ut intimetur hominibus, motum violentum (quem nos mechanicum,
Democritus, qui in motibus suis primis expediendis etiam infra
mediocres philosophos ponendus est, motum plagae vocavit) nil aliud
esse quam Motum Libertatis, scilicet a compressione ad relaxationem.
Etenim in omni sive simplici protrusione sive volatu per aérem, non fit
summotio aut latio localis, antequam partes corporis praeter-
naturaliter patiantur et comprimantur ab impellente. Tum vero
partibus aliis alias per successionem trudentibus, fertur totum; nec
solum progrediendo, sed etiam rotando simul; ut etiam hoc modo
partes se liberare, aut magis ex aequo tolerare possint. Atque de hoc
motu hactenus.

(4) Sit Motus Quartus, motus cui nomen dedimus Motus Hyles: qui
motus antistrophus est quodammodo Motui, de quo diximus,
Libertatis. Etenim in Motu Libertatis, corpora novum dimensum sive
novam sphaeram sive novam dilatationem aut contractionem (haec
enim verborum varietas idem innuit) exhorrent, respuunt, fugiunt, et
resilire ac veterem consistentiam recuperare totis viribus contendunt.
At contra in hoc Motu Hyles, corpora novam sphaeram sive dimensum
appetunt; atque ad illud libenter et propere, et quandoque
valentissimo nixu (ut in pulvere pyrio) aspirant. Instrumenta autem
hujus motus, non sola certe, sed potentissima, aut saltem
frequentissima, sunt calor et frigus. Exempli gratia: aér, si per tensuram
(velut per exuctionem in ovis vitreis) dilatetur, magno laboret desiderio
seipsum restituendi. At admoto calore, e contra appetit dilatari, et
concupiscet novam sphaeram, et transit et migrat in illam libenter,
tanguam in novam formam (ut loquuntur); nec post dilatationem
nonnullam de reditu curat, nisi per admotionem frigidi ad eam
invitetur; quae non reditus est, sed transmutatio repetita. Eodem
modo et aqua, si per compressionem arctetur, recalcitrat; et vult fieri
qualis fuit, scilicet latior. At si interveniat frigus intensum et
continuatum, mutat se sponte sua et libenter in condensationem
glaciei; atque si plane continuetur frigus, nec a teporibus
interrumpatur (ut fit in speluncis et cavernis paulo profundioribus),
vertitur in crystallum aut materiam similem, nec unquam restituitur.

209



(5) Sit Motus Quintus, Motus Continuationis. Intelligimus autem non
continuationis simplicis et primariae, cum corpore aliquo altero (nam
ille est Motus Nexus); sed continuationis sui, in corpore certo.
Certissimum enim est, quod corpora omnia solutionem continuitatis
exhorreant; alia magis, alia minus, sed omnia aliquatenus. Nam ut in
corporibus  duris (veluti chalybis, vitri) reluctatio contra
discontinuationem est maxime robusta et valida, ita etiam in
liquoribus, ubi cessare aut languere saltem videtur motus ejusmodi,
tamen non prorsus reperitur privatio ejus; sed plane inest ipsis in gradu
tanquam infimo, et prodit se in experimentis plurimis; sicut in bullis, in
rotunditate guttarum, in filis tenuioribus stillicidiorum, et in
sequacitate corporum glutinosorum, et ejusmodi. Sed maxime
omnium se ostendit appetitus iste, si discontinuatio tentetur usque ad
fractiones minores. Nam in mortariis, post contusionem ad certum
gradum, non amplius operatur pistillum; aqua non subintrat rimas
minores; quin et ipse aér, non obstante subtilitate corporis ipsius,
poros vasorum paulo solidiorum non pertransit subito, nec nisi per
diuturnam insinuationem.

(6) Sit Motus Sextus, motus quem nominamus Motum ad Lucrum, sive
Motum Indigentiae. |s est, per quem corpora, quando versantur inter
plane heterogenea et quasi inimica, si forte nanciscantur copiam aut
commoditatem evitandi illa heterogenea et se applicandi ad magis
cognata, (licet illa ipsa cognata talia fuerint quae non habeant arctum
consensum cum ipsis) tamen statim ea amplectuntur, et tanquam
potiora malunt: et lucri loco (unde vocabulum sumpsimus) hoc ponere
videntur, tanquam talium corporum indiga. Exempli gratia: aurum, aut
aliud metallum foliatum non delectatur aére circumfuso. Itaque si
corpus aliquod tangibile et crassum nanciscatur (ut digitum, papyrum,
quidvis aliud), adhaeret statim, nec facile divellitur. Etiam papyrus, aut
pannus, et hujusmodi, non bene se habent cum aére qui inseritur et
commistus est in ipsorum poris. ltague aguam aut liquorem libenter
imbibunt, et aérem exterminant. Etiam saccharum, aut spongia infusa
in aguam aut vinum, licet pars ipsorum emineat et longe attollatur
supra vinum aut aquam, tamen aquam aut vinum paulatim et per
gradus attrahunt in sursum.



Unde optimus canon sumitur aperturae et solutionum corporum.
Missis enim corrosivis et aquis fortibus, quae viam sibi aperiunt, si
possit inveniri corpus proportionatum et magis consentiens et amicum
corpori alicui solido quam illud cum quo tanquam per necessitatem
commiscetur, statim se aperit et relaxat corpus, et illud alterum intro
recipit, priore excluso aut summoto. Neque operatur aut potest iste
motus ad lucrum solummodo ad tactum. Nam electrica operatio (de
qua Gilbertus et alii post eum tantas excitarunt fabulas) non alia est
guam corporis per fricationem levem excitati appetitus; qui aérem non
bene tolerat, sed aliud tangibile mavult, si reperiatur in propinquo.

(7) Sit motus Septimus, Motus (quem appellamus) Congregationis
Majoris; per quem corpora feruntur ad massas connaturalium suorum:
gravia, ad globum terrae; levia, ad ambitum coeli. Hunc Schola nomine
Motus Naturalis insignivit: levi contemplatione, quia scilicet nil
spectabile erat ab extra quod eum motum cieret (itaque rebus ipsis
innatum atque insitum putavit); aut forte quia non cessat. Nec mirum:
semper enim praesto sunt coelum et terra; cum e contra causae et
origines plurimorum ex reliquis motibus interdum absint, interdum
adsint. Itague hunc, quia non intermittit sed caeteris intermittentibus
statim occurrit, perpetuum et proprium; reliquos ascititios posuit. Est
autem iste motus revera satis infirmus et hebes, tanquam is qui (nisi
sit moles corporis major) caeteris motibus, quamdiu operantur, cedat
et succumbat. Atque cum hic motus hominum cogitationes ita
impleverit ut fere reliquos motus occultaverit, tamen parum est quod
homines de eo sciunt, sed in multis circa illum erroribus versantur.

(8) Sit Motus Octavus, Motus Congregationis Minoris; per quem partes
homogeneae in corpore aliquo separant se ab heterogeneis, et coeunt
inter sese; per quem etiam corpora integra ex similitudine substantiae
se amplectuntur et fovent, et quandoque ad distantiam aliquam
congregantur, attrahuntur, et conveniunt: veluti cum in lacte flos lactis
post moram aliguam supernatat; in vino faeces et tartarum subsidunt.
Neque enim haec fiunt per motum gravitatis et levitatis tantum, ut
aliae partes summitatem petant, aliae ad imum vergant; sed multo
magis per desiderium homogeneorum inter se coeundi et se uniendi.
Differt autem iste motus a motu indigentiae, in duobus. Uno, quod in

211



motu indigentiae sit stimulus major naturae malignae et contrariae; at
in hoc motu (si modo impedimenta et vincula absint) uniuntur partes
per amicitiam, licet absit natura aliena quae litem moveat: altero, quod
arctior sit unio, et tanquam majore cum delectu. In illo enim, modo
evitetur corpus inimicum, corpora etiam non admodum cognata
concurrunt; at in hoc coeunt substantiae, germana plane similitudine
devinctae, et conflantur tanguam in unum. Atque hic motus omnibus
corporibus compositis inest; et se facile conspiciendum in singulis
daret, nisi ligaretur et fraenaretur per alios corporum appetitus et
necessitates, quae istam coitionem disturbant.

Ligatur autem motus iste plerumque tribus modis: torpore corporum;
fraeno corporis dominantis; et motu externo. Ad torporem corporum
guod attinet; certum est inesse corporibus tangibilibus pigritiam
guandam secundum magis et minus, et exhorrentiam motus localis; ut,
nisi excitentur, malint statu suo (prout sunt) esse contenta quam in
melius se expedire. Discutitur autem iste torpor triplici auxilio: aut per
calorem, aut per virtutem alicujus cognati corporis eminentem, aut per
motum vividum et potentem. Atque primo quoad auxilium caloris; hinc
fit, quod calor pronuntietur esse illud quod separet heterogenea,
congreget homogenea. Quam definitionem Peripateticorum merito
derisit Gilbertus; dicens eam esse perinde ac si quis diceret ac definiret
hominem illud esse quod serat triticum et plantet vineas: esse enim
definitionem tantum per effectus, eosque particulares. Sed adhuc
magis culpanda est illa definitio; quia etiam effectus illi (quales quales
sunt) non sunt ex proprietate caloris, sed tantum per accidens (idem
enim facit frigus, ut postea dicemus), nempe ex desiderio partium
homogenearum coeundi, adjuvante tantum calore ad discutiendum
torporem, qui torpor desiderium illud antea ligaverat. Quoad vero
auxilium virtutis inditae a corpore cognato; illud mirabiliter elucescit in
magnete armato, qui excitat in ferro virtutem detinendi ferrum per
similitudinem substantiae, discusso torpore ferri per virtutem
magnetis. Quoad vero auxilium motus; conspicitur illud in sagittis
ligneis, cuspide etiam lignea, quae altius penetrant in alia ligna quam
si fuissent armatae ferro, per similitudinem substantiae, discusso
torpore ligni per motum celerem: de quibus duobus experimentis
etiam in aphorismo de instantiis clandestinis diximus.



Ligatio vero motus congregationis minoris, quae fit per fraenum
corporis dominantis, conspicitur in solutione sanguinis et urinarum per
frigus. Quamdiu enim repleta fuerint corpora illa spiritu agili, qui
singulas eorum partes cujuscunque generis ipse ut dominus totius
ordinat et cohibet, tamdiu non coeunt heterogenea propter fraenum;
sed postquamiille spiritus evaporaverit, aut suffocatus fuerit per frigus,
tum solutae partes a fraeno coeunt secundum desiderium suum
naturale. Atque ideo fit, ut omnia corpora quae continent spiritum
acrem (ut sales, et hujusmodi) durent et non solvantur, ob fraenum
permanens et durabile spiritus dominantis et imperiosi.

Ligatio vero motus congregationis minoris, quae fit per motum
externum, maxime conspicitur in agitationibus corporum per quas
arcetur putrefactio. Omnis enim putrefactio fundatur in congregatione
homogeneorum; unde paulatim fit corruptio prioris (Qquam vocant)
formae, et generatio novae. Nam putrefactionem, quae sternit viam ad
generationem novae formae, praecedit solutio veteris; quae est ipsa
coitio ad homogeniam. Ea vero, si non impedita fuerit, fit solutio
simplex: sin occurrant varia quae obstant, sequuntur putrefactiones
guae sunt rudimenta generationis novae. Quod si (id quod nunc agitur)
fiat agitatio frequens per motum externum, tum vero motus iste
coitionis (qui est delicatus et mollis et indiget quiete ab externis)
disturbatur et cessat; ut fieri videmus in innumeris: veluti cum
quotidiana agitatio aut profluentia aquae arceat putrefactionem; venti
arceant pestilentiam aéris; grana in granariis versa et agitata maneant
pura; omnia denique agitata exterius non facile putrefiant interius.

Superest ut non omittatur coitio illa partium corporum, unde fit
praecipue induratio et desiccatio. Postqguam enim spiritus, aut
humidum in spiritum versum, evolaverit in aliquo corpore porosiore
(ut in ligno, osse, membrana, et hujusmodi), tum partes crassiores
majore nixu contrahuntur et coeunt, unde sequitur induratio aut
desiccatio: quod existimamus fieri, non tam ob motum nexus, ne detur
vacuum, quam per motum istum amicitiae et unionis.

Ad coitionem vero ad distans quod attinet, ea infrequens est et rara; et

213



tamen in pluribus inest quam quibus observatur. Hujus simulacra sunt,
cum bulla solvat bullam; medicamenta ex similitudine substantiae
trahant humores; chorda in diversis fidibus ad unisonum moveat
chordam; et hujusmodi. Etiam in spiritibus animalium hunc motum
vigere existimamus, sed plane incognitum. At eminet certe in magnete,
et ferro excito. Cum autem de motibus magnetis loquimur,
distinguendi plane sunt. Quatuor enim virtutes sive operationes sunt
in magnete, quae non confundi, sed separari debent; licet admiratio
hominum et stupor eas commiscuerit. Una, coitionis magnetis ad
magnetem, vel ferri ad magnetem, vel ferri exciti ad ferrum. Secunda,
verticitatis ejus ad septentriones et austrum, atque simul declinationis
ejus. Tertia, penetrationis ejus per aurum, vitrum, lapidem, omnia.
Quarta, communicationis virtutis ejus de lapide in ferrum, et de ferro
in ferrum, absque communicatione substantiae. Verum hoc loco de
prima virtute ejus tantum loquimur, videlicet coitionis. Insignis etiam
est motus coitionis argenti vivi et auri: adeo ut aurum alliciat argentum
vivum, licet confectum in unguenta; atque operarii inter vapores
argenti vivi soleant tenere in ore frustum auri, ad colligendas
emissiones argenti vivi, alias crania et ossa eorum invasuras; unde
etiam frustum illud paulo post albescit. Atque de motu congregationis
minoris haec dicta sint.

(9) Sit Motus Nonus, Motus Magneticus; qui licet sit ex genere motus
congregationis minoris, tamen si operetur ad distantias magnas et
super massas rerum magnas, inquisitionem meretur separatam;
praesertim si nec incipiat a tactu, quemadmodum plurimi, nec
perducat actionem ad tactum, guemadmodum omnes motus
congregativi; sed corpora tantum elevet, aut ea intumescere faciat, nec
qguicquam ultra. Nam si luna attollat aquas, aut turgescere aut
intumescere faciat humida; aut coelum stellatum attrahat planetas
Versus sua apogaea; aut sol alliget astra Veneris et Mercurii, ne longius
absint a corpore ejus quam ad distantiam certam; videntur hi motus
nec sub congregatione majore nec sub congregatione minore bene
collocari, sed esse tanquam congregativa media et imperfecta,
ideoque speciem debere constituere propriam.



(10) Sit Motus Decimus, Motus Fugae; motus scilicet motui
congregationis minoris contrarius; per quem corpora ex antipathia
fugiunt et fugant inimica, seque ab illis separant, aut cum illis miscere
se recusant. Quamvis enim videri possit in aliquibus hic motus esse
motus tantum per accidens aut per consequens, respectu motus
congregationis minoris, quia nequeunt coire homogenea, nisi
heterogeneis exclusis et remotis; tamen ponendus est motus iste per
se, et in speciem constituendus, quia in multis appetitus fugae cernitur
magis principalis quam appetitus coitionis.

Eminet autem hic motus insigniter in excretionibus animalium; nec
minus etiam in sensuum nonnullorum odiosis objectis, praecipue in
olfactu et gustu. Odor enim foetidus ita rejicitur ab olfactu, ut etiam
inducat in os stomachi motum expulsionis per consensum; sapor
amarus et horridus ita rejicitur a palato aut gutture, ut inducat per
consensum capitis conquassationem et horrorem. Veruntamen etiam
in aliis locum habet iste motus. Conspicitur enim in antiperistasibus
nonnullis; ut in aéris media regione, cujus frigora videntur esse
rejectiones naturae frigidae ex confiniis coelestium; quemadmodum
etiam videntur magni illi fervores et inflammationes, quae inveniuntur
in locis subterraneis, esse rejectiones naturae calidae ab interioribus
terrae. Calor enim et frigus, si fuerint in quanto minore, se invicem
perimunt; sin fuerint in massis majoribus et tanquam justis exercitibus,
tum vero per conflictum se locis invicem summovent et ejiciunt. Etiam
tradunt cinamomum et odorifera, sita juxta latrinas et loca foetida,
diutius odorem retinere; quia recusant exire et commisceri cum
foetidis. Certe argentum vivum, quod alias se reuniret in corpus
integrum, prohibetur per salivam hominis, aut axungiam porci, aut
terebinthinam, et hujusmodi, ne partes ejus coeant; propter malum
consensum quem habent cum hujusmodi corporibus; a quibus
undique circumfusis se retrahunt; adeo ut fortior sit earum fuga ab istis
interjacentibus quam desiderium uniendi se cum partibus sui similibus;
id quod vocant mortificationem argenti vivi. Etiam quod oleum cum
agua non misceatur, non tantum in causa est differentia levitatis, sed
malus ipsorum consensus: ut videre est in spiritu vini, qui cum levior
sit oleo, tamen se bene miscet cum aqua. At maxime omnium insignis
est motus fugae in nitro, et hujusmodi corporibus crudis, quae

215



flammam exhorrent; ut in pulvere pyrio, argento vivo, necnon in auro.
Fuga vero ferri ab altero polo magnetis a Gilberto bene notatur non
esse fuga propria, sed conformitas, et coitio ad situm magis
accommodatum.

(11) Sit Motus Undecimus, Motus Assimilationis, sive Multiplicationis
sui, sive etiam Generationis Simplicis. Generationem autem simplicem
dicimus non corporum integralium, ut in plantis, aut animalibus; sed
corporum similarium. Nempe per hunc motum corpora similaria
vertunt corpora alia affinia, aut saltem bene disposita et praeparata, in
substantiam et naturam suam: ut flamma, quae super halitus et oleosa
multiplicat se, et generat novam flammam; aér, qui super aquam et
aquea multiplicat se, et generat novum aérem; spiritus vegetabilis et
animalis, qui super tenuiores partes tam aquei quam oleosi in alimentis
suis multiplicat se, et generat novum spiritum; partes solidae
plantarum et animalium, veluti folium, flos, caro, os, et sic de caeteris,
quae singulae ex succis alimentorum assimilant et generant
substantiam successivam et epiusiam. Neque enim quenguam cum
Paracelso delirare juvet, qui (distillationibus suis scilicet occaecatus)
nutritionem per separationem tantum fieri voluit; quodque in pane vel
cibo lateat oculus, nasus cerebrum, jecur; in succo terrae radix, folium,
flos. Etenim sicut faber ex rudi massa lapidis vel ligni, per separationem
et rejectionem superflui, educit folium, florem, oculum, nasum,
manum, pedem, et similia; ita Archaeum illum Fabrum internum ex
alimento per separationem et rejectionem educere singula membra et
partes asserit ille. Verum missis nugis, certissimum est partes singulas,
tam similares quam organicas, in vegetabilibus et animalibus, succos
alimentorum suorum fere communes, aut non multum diversos, primo
attrahere cum nonnullo delectu, deinde assimilare, et vertere in
naturam suam. Neque assimilatio ista, aut generatio simplex, fit solum
in corporibus animatis, verum et inanimata ex hac re participant; veluti
de flamma et aére dictum est. Quinetiam spiritus emortuus, qui in
omni tangibili animato continetur, id perpetuo agit, ut partes crassiores
digerat et vertat in spiritum, qui deinde exeat; unde fit diminutio
ponderis et exsiccatio, ut alibi diximus. Neque etiam respuenda est in
assimilatione accretio illa, quam vulgo ab alimentatione distinguunt;
veluti cum lutum inter lapillos concrescit, et vertitur in materiam



lapideam; squammae circa dentes vertuntur in substantiam non minus
duram quam sunt dentes ipsi, etc. Sumus enim in ea opinione, inesse
corporibus omnibus desiderium assimilandi, non minus quam coeundi
ad homogenea; verum ligatur ista virtus, sicut et illa, licet non iisdem
modis. Sed modos illos, necnon solutionem ab iisdem, omni diligentia
inquirere oportet, quia pertinent ad senectutis refocillationem.
Postremo videtur notatu dignum, quod in novem illis motibus, de
quibus diximus, corpora tantum naturae suae conservationem
appetere videntur; in hoc decimo autem propagationem.

(12) Sit Motus Duodecimus, Motus Excitationis; qui motus videtur esse
ex genere assimilationis, atque eo nomine quandoque a nobis
promiscue vocatur. Est enim motus diffusivus, et communicativus, et
transitivus, et multiplicativus, sicut et ille; atque effectu (ut plurimum)
consentiunt, licet efficiendi modo et subjecto differant. Motus enim
assimilationis procedit tanquam cum imperio et potestate; jubet enim
et cogit assimilatum in assimilantem verti et mutari. At motus
excitationis procedit tanquam arte et insinuatione et furtim; et invitat
tantum, et disponit excitatum ad naturam excitantis. Etiam motus
assimilationis multiplicat et transformat corpora et substantias; veluti,
plus fit flammae, plus aéris, plus spiritus, plus carnis. At in motu
excitationis, multiplicantur et transeunt virtutes tantum; et plus fit
calidi, plus magnetici, plus putridi. Eminet autem iste motus praecipue
in calido et frigido. Neque enim calor diffundit se in calefaciendo per
communicationem primi caloris; sed tantum per excitationem partium
corporis ad motum illum qui est Forma Calidi; de quo in vindemiatione
prima de natura calidi diximus. Itague longe tardius et difficilius
excitatur calor in lapide aut metallo quam in aére, ob inhabilitatem et
impromptitudinem corporum illorum ad motum illum; ita ut verisimile
sit posse esse interius versus viscera terrae materias quae calefieri
prorsus respuant; quia ob condensationem majorem spiritu illo
destituuntur a quo motus iste excitationis plerunque incipit. Similiter
magnes induit ferrum nova partium dispositione et motu conformi;
ipse autem nihil ex virtute perdit. Similiter fermentum panis, et flos
cervisiae, et coagulum lactis, et nonnulla ex venenis, excitant et
invitant motum in massa farinaria, aut cervisia, aut caseo, aut corpore

217



humano, successivum et continuatum; non tam ex vi excitantis quam
ex praedispositione et facili cessione excitati.

(13) Sit Motus Decimus Tertius, Motus Impressionis; qui motus est
etiam ex genere motus assimilationis, estque ex diffusivis motibus
subtilissimus. Nobis autem visum est eum in speciem propriam
constituere, propter differentiam insignem quam habet erga priores
duos. Motus enim assimilationis simplex corpora ipsa transformat; ita
ut si tollas primum movens nihil intersit ad ea quae sequuntur. Neque
enim prima accensio in flammam, aut prima versio in aérem, aliquid
facit ad flammam aut aérem in generatione succedentem. Similiter,
motus excitationis omnino manet, remoto primo movente, ad tempora
bene diuturna; ut in corpore calefacto, remoto primo calore; in ferro
excito, remoto magnete; in massa farinaria, remoto fermento. At
Motus Impressionis, licet sit diffusivus, et transitivus, tamen perpetuo
pendere videtur ex primo movente; adeo ut, sublato aut cessante illo,
statim deficiat et pereat; itague etiam momento, aut saltem exiguo
tempore, transigitur. Quare motus illos assimilationis et excitationis,
motus generationis Jovis, quia generatio manet; hunc autem motum
Motum Generationis Saturni, quia natus statim devoratur et
absorbetur, appellare consuevimus. Manifestat se vero hic motus in
tribus; in lucis radiis; sonorum percussionibus; et magneticis, quatenus
ad communicationem. Etenim amota luce, statim pereunt colores et
religuae imagines ejus; amota percussione prima et quassatione
corporis inde facta, paulo post perit sonus. Licet enim soni etiam in
medio per ventos tanquam per undas agitentur; tamen diligentius
notandum est, quod sonus non tam diu durat quam fit resonatio.
Etenim impulsa campana, sonus ad bene magnum tempus continuari
videtur; unde quis facile in errorem labatur, si existimet toto illo
tempore sonum tanquam natare et haerere in aére; quod falsissimum
est. Etenim illa resonatio non est idem sonus numero, sed renovatur.
Hoc autem manifestatur ex sedatione sive cohibitione corporis
percussi. Si enim sistatur et detineatur campana fortiter et fiat
immobilis, statim perit sonus nec resonat amplius; ut in chordis, si post
primam percussionem tangatur chorda, vel digito ut in lyra, vel calamo
ut in espinetis, statim desinit resonatio. Magnete autem remoto,
statim ferrum decidit. Luna autem a mari non potest removeri; nec



terra a ponderoso dum cadit. Itaque de illis nullum fieri potest
experimentum; sed ratio eadem est.

(14) Sit Motus Decimus Quartus, Motus Configurationis, aut Situs; per
guem corpora appetere videntur, non coitionem aut separationem
aliquam, sed situm, et collocationem, et configurationem cum aliis. Est
autem iste motus valde abstrusus, nec bene inquisitus. Atque in
quibusdam videtur quasi incausabilis; licet revera (ut existimamus) non
ita sit. Etenim si quaeratur cur potius coelum volvatur ab oriente in
occidentem quam ab occidente in orientem; aut cur vertatur circa
polos positos juxta Ursas potius quam circa Orionem, aut ex alia aliqua
parte coeli: videtur ista quaestio tanquam quaedam extasis, cum ista
potius ab experientia, et ut positiva recipi debeant. At in natura
profecto sunt quaedam ultima et incausabilia; verum hoc ex illis non
esse videtur. Etenim hoc fieri existimamus ex quadam harmonia et
consensu mundi, qui adhuc non venit in observationem. Quod si
recipiatur motus terrae ab occidente in orientem, eaedem manent
guaestiones. Nam et ipsa super aliquos polos movetur. Atque cur
tandem debeant isti poli collocari magis ubi sunt quam alibi? Item
verticitas, et directio, et declinatio magnetis ad hunc motum
referuntur. Etiam inveniuntur in corporibus tam naturalibus quam
artificialibus, praesertim consistentibus et non fluidis, collatio
guaedam et positura partium, et tanquam villi et fibrae, quae
diligenter investigandae sunt; utpote sine quarum inventione corpora
illa commode tractari aut regi non possunt. At circulationes illas in
liquidis, per quas illa dum pressa sint, antequam se liberare possunt,
se invicem relevant, ut compressionem illam ex aequo tolerent, motui
libertatis verius assignamus.

(15) Sit Motus Decimus Quintus, Motus Pertransitionis, sive Motus
secundum Meatus; per quem virtutes corporum magis aut minus
impediuntur aut provehuntur a mediis ipsorum, pro natura corporum
et virtutum operantium, atque etiam medii. Aliud enim medium luci
convenit, aliud sono, aliud calori et frigori, aliud virtutibus magneticis,
necnon aliis nonnullis respective.

219



(16) Sit Motus Decimus Sextus, Motus Regius (ita enim eum
appellamus) sive Politicus; per guem partes in corpore aliquo
praedominantes et imperantes reliquas partes fraenant, domant,
subigunt, ordinant, et cogunt eas adunari, separari, consistere, moveri,
collocari, non ex desideriis suis, sed prout in ordine sit et conducat ad
bene esse partis illius imperantis; adeo ut sit quasi Regimen et Politia
quaedam, quam exercet pars regens in partes subditas. Eminet autem
hic motus praecipue in spiritibus animalium, qui motus omnes partium
reliqguarum, quamdiu ipse in vigore est, contemperat. Invenitur autem
in aliis corporibus in gradu quodam inferiore; quemadmodum dictum
est de sanguine et urinis, quae non solvuntur donec spiritus, qui partes
earum commiscebat et cohibebat, emissus fuerit aut suffocatus.
Neque iste motus omnino spiritibus proprius est, licet in plerisque
corporibus spiritus dominentur ob motum celerem et penetrationem.
Veruntamen in corporibus magis condensatis, nec spiritu vivido et
vigente (qualis inest argento vivo et vitriolo) repletis, dominantur
potius partes crassiores; adeo ut nisi fraenum et jugum hoc arte aliqua
excutiatur, de nova aliqua hujusmodi corporum transformatione
minime sperandum sit. Neque vero quispiam nos oblitos esse existimet
ejus quod nunc agitur; quia cum ista series et distributio motuum ad
nil aliud spectet, quam ut illorum praedominantia per instantias luctae
melius inquiratur, jam inter motus ipsos praedominantiae mentionem
faciamus. Non enim in descriptione motus istius regii, de
praedominantia motuum aut virtutum tractamus, sed praedominantia
partium in corporibus. Haec enim ea est praedominantia, quae
speciem istam motus peculiarem constituit.

(17) Sit Motus Decimus Septimus, Motus Rotationis Spontaneus; per
guem corpora motu gaudentia, et bene collocata, natura sua fruuntur,
atque seipsa sequuntur, non aliud, et tanquam proprios petunt
amplexus. Etenim videntur corpora aut movere sine termino; aut plane
quiescere; aut ferri ad terminum, ubi pro natura sua aut rotent aut
guiescant. Atque quae bene collocata sunt, si motu gaudeant, movent
per circulum: motu scilicet aeterno et infinito. Quae bene collocata
sunt, et motum exhorrent, prorsus quiescunt. Quae non bene collocata
sunt, movent in linea recta (tanquam tramite brevissimo) ad consortia
suorum connaturalium. Recipit autem motus iste rotationis



differentias novem. Primam, centri sui, circa quod corpora movent:
secundam, polorum suorum, supra quos movent: tertiam,
circumferentiae sive ambitus sui, prout distant a centro: quartam,
incitationis suae, prout celerius aut tardius rotant: quintam,
consequutionis motus sui, veluti ab oriente in occidentem, aut ab
occidente in orientem: sextam, declinationis a circulo perfecto per
spiras longius aut propius distantes a centro suo: septimam,
declinationis a circulo perfecto per spiras longius aut propius distantes
a polis suis: octavam, distantiae proprioris aut longioris spirarum
suarum ad invicem: nonam et ultimam, variationis ipsorum polorum,
si sint mobiles: quae ipsa ad rotationem non pertinet, nisi fiat
circulariter. Atque iste motus communi et inveterata opinione habetur
pro proprio coelestium. Attamen gravis de illo motu lis est inter
nonnullos tam ex antiquis quam modernis, qui rotationem terrae
attribuerunt. At multo fortasse justior movetur controversia (si modo
res non sit omnino extra controversiam), an motus videlicet iste
(concesso quod terra stet) coeli finibus contineatur, an potius
descendat, et communicetur aéri et aquis. Motum autem rotationis in
missilibus, ut in spiculis, sagittis, pilis sclopetorum, et similibus, omnino
ad motum libertatis rejicimus.

(18) Sit Motus Decimus Octavus, Motus Trepidationis, cui (ut ab
astronomis intelligitur) non multum fidei adhibemus. Nobis autem
corporum naturalium appetitus ubique serio perscrutantibus occurrit
iste motus; et constitui debere videtur in speciem. Est autem hic motus
veluti aeternae cujusdam captivitatis. Videlicet ubi corpora non
omnino pro natura sua bene locata, et tamen non prorsus male se
habentia, perpetuo trepidant, et irrequiete se agant, nec statu suo
contenta, nec ulterius ausa progredi. Talis invenitur motus in corde et
pulsibus animalium; et necesse est ut sit in omnibus corporibus, quae
statu ancipiti ita degunt inter commoda et incommoda, ut distracta
liberare se tentent, et denuo repulsam patiantur, et tamen perpetuo
experiantur.

(19) Sit Motus Decimus Nonus et postremus, motus ille cui vix nomen

motus competit, et tamen est plane motus. Quem motum, Motum
Decubitus, sive Motum Exhorrentiae Motus, vocare licet. Per hunc

221



motum terra stat mole sua, moventibus se extremis suis in medium;
non ad centrum imaginativum, sed ad unionem. Per hunc etiam
appetitum omnia majorem in modum condensata motum exhorrent,
atque illis pro omni appetitu est non moveri; et licet infinitis modis
vellicentur et provocentur ad motum, tamen naturam suam (quoad
possunt) tuentur. Quod si ad motum compellantur, tamen hoc agere
semper videntur ut quietem et statum suum recuperent, neque
amplius moveant. Atque circa hoc certe se agilia praebent, et satis
perniciter et rapide (ut pertaesa et impatientia omnis morae)
contendunt. Hujus autem appetitus imago ex parte tantum cerni
potest; quia hic apud nos, ex subactione et concoctione coelestium,
omne tangibile non tantum non condensatum est ad ultimitatem, sed
etiam cum spiritu nonnullo miscetur.

Proposuimus itaque jam species sive elementa simplicia motuum,
appetituum, et virtutum activarum, quae sunt in natura maxime
catholica. Neque parum scientiae naturalis sub illis adumbratum est.
Non negamus tamen et alias species fortasse addi posse, atque istas
ipsas divisiones secundum veriores rerum venas transferri, denique in
minorem numerum posse redigi. Neque tamen hoc de divisionibus
aliquibus abstractis intelligimus: veluti si quis dicat corpora appetere
vel conservationem, vel exaltationem, vel propagationem, vel
fruitionem naturae suae; aut si quis dicat motus rerum tendere ad
conservationem et bonum, vel universi, ut antitypiam et nexum; vel
universitatum magnarum, ut motus congregationis majoris, rotationis,
et exhorrentiae motus; vel formarum specialium, ut reliquos. Licet
enim haec vera sint, tamen nisi terminentur in materia et fabrica
secundum veras lineas, speculativa sunt, et minus utilia. Interim
sufficient et boni erunt usus ad pensitandas praedominantias virtutum
et exquirendas instantias luctae; id quod nunc agitur.

Etenim ex his quos proposuimus motibus alii prorsus sunt invincibiles;
alii aliis sunt fortiores, et illos ligant, fraenant, disponunt; alii aliis
longius jaculantur; alii alios tempore et celeritate praevertunt; alii alios
fovent, roborant, ampliant, accelerant.

Motus antitypiae omnino est adamantinus et invincibilis. Utrum vero



Motus nexus sit invincibilis adhuc haeremus. Neque enim pro certo
affirmaverimus utrum detur Vacuum, sive coacervatum sive
permistum. At de illo nobis constat, rationem illam, propter quam
introductum est Vacuum a Leucippo et Democrito (videlicet quod
absque eo non possent eadem corpora complecti et implere majora et
minora spatia), falsam esse. Est enim plane plica materiae complicantis
et replicantis se per spatia, inter certos fines, absque interpositione
vacui; neque est in aére ex vacuo bis millies (tantum enim esse oportet)
plus quam in auro. Id quod ex potentissimis corporum pneumaticorum
virtutibus (quae aliter tanquam pulveris minuti natarent in vacuo), et
multis aliis demonstrationibus, nobis satis liquet. Reliqui vero Motus
regunt et reguntur invicem, pro rationibus vigoris, quanti, incitationis,
ejaculationis, necnon tum auxiliorum tum impedimentorum quae
occurrunt.

Exempli gratia: magnes armatus nonnullus detinet et suspendit
ferrum, ad sexagecuplum pondus ipsius; eo usque dominatur motus
congregationis minoris super motum congregationis majoris; quod si
majus fuerit pondus, succumbit. Vectis tanti roboris sublevabit tantum
pondus; eo usque dominatur motus libertatis super motum
congregationis majoris; sin majus fuerit pondus, succumbit. Corium
tensum ad tensuram talem non rumpitur; eo usque dominatur motus
continuationis super motum tensurae; quod si ulterior fuerit tensura,
rumpitur corium, et succumbit motus continuationis. Aqua per rimam
perforationis talis effluit; eo usque dominatur motus congregationis
majoris super motum continuationis; quod si minor fuerit rima,
succumbit, et vincit motus continuationis. In pulvere sulphuris solius
immissi in sclopetum cum pila, et admoto igne, non emittitur pila; in
eo motus congregationis majoris vincit motum hyles. At in pulvere
pyrio immisso vincit motus hyles in sulphure, adjutus motibus hyles et
fugae in nitro. Et sic de caeteris. Etenim instantiae luctae (quae
indicant praedominantiam virtutum, et secundum quas rationes et
calculos praedominentur et succumbant) acri et sedula diligentia
undique sunt conquirendae.

Etiam modi et rationes ipsius succumbentiae motuum diligenter sunt
introspiciendae. Nempe, an omnino cessent, vel potius usque nitantur,

223



sed ligentur. Etenim in corporibus hic apud nos, nulla vera est quies,
nec in integris nec in partibus; sed tantum secundum apparentiam.
Quies autem ista apparens causatur aut per aequilibrium, aut per
absolutam praedominantiam motuum. Per aequilibrium, ut in
bilancibus, quae stant si aequa sint pondera. Per praedominantiam, ut
in hydriis perforatis, ubi quiescit aqua et detinetur a decasu, per
praedominantiam motus nexus. Notandum tamen est (ut diximus)
guatenus nitantur motus illi succumbentes. Etenim si quis per luctam
detineatur extensus in terra, brachiis et tibiis vinctis, aut aliter detentis;
atque ille tamen totis viribus resurgere nitatur; non est minor nixus,
licet non proficiat. Hujus autem rei conditio (scilicet utrum per
praedominantiam motus succumbens quasi annihiletur, an potius
continuetur nixus, licet non conspiciatur), quae latet in conflictibus,
apparebit fortasse in concurrentiis. Exempli gratia; fiat experimentum
in sclopetis, utrum sclopetus, pro tanto spatio quo emittat pilam in
linea directa, sive (ut vulgo loquuntur) in puncto blanco, debiliorem
edat percussionem ejaculando in supra, ubi Motus Ictus est simplex,
guam desuper, ubi Motus Gravitatis concurrit cum Ictu.

Etiam canones praedominantiarum qui occurrunt colligendi sunt.
Veluti, quod quo communius est bonum quod appetitur, eo motus est
fortior ut motus nexus, qui respicit communionem universi, fortior est
motu gravitatis, qui respicit communionem densorum. Etiam quod
appetitus qui sunt boni privati, non praevalent plerunque contra
appetitus boni magis publici, nisi in parvis quantis. Quae utinam
obtinerent in civilibus.

11-XLIX.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo quinto
Instantias Innuentes; eas scilicet, quae commoda hominum innuunt
aut designant. Etenim ipsum Posse et ipsum Scire naturam humanam
amplificant, non beant. Itaque decerpenda sunt ex universitate rerum
ea quae ad usus vitae maxime faciunt. Verum de iis erit magis proprius
dicendi locus, cum Deductiones ad Praxim tractabimus. Quinetiam in
ipso opere Interpretationis circa singula subjecta, locum semper



Chartae Humanae, sive Chartae Optativae, assignamus. Etenim et
quaerere et optare non inepte, pars scientiae est.

l-L.

Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo sexto
Instantias Polychrestas. Eae sunt, quae pertinent ad varia et saepius
occurrunt; ideoque operae et novis probationibus haud parum
parcunt. Atque de instrumentis ipsis atque ingeniationibus proprius
erit dicendi locus, cum Deductiones ad Praxim et Experimentandi
Modos tractabimus. Quinetiam quae adhuc cognita sunt et in usum
venerunt, in Historiis Particularibus singularum artium describentur. In
praesenti autem subjungemus quaedam catholica circa ea pro
exemplis tantum polychresti.

Operatur igitur homo super corpora naturalia (praeter ipsam
admotionem et amotionem corporum simplicem) septem praecipue
modis: nempe, vel per exclusionem eorum quae impediunt et
disturbant; vel per compressiones, extensiones, agitationes, et
hujusmodi; vel per calorem et frigus; vel per moram in loco
convenienti; vel per fraenum et regimen motus; vel per consensus
speciales; vel per alternationem tempestivam et debitam, atque
seriem et successionem horum omnium; aut saltem nonnullorum ex
illis.

(1) Ad primum igitur quod attinet; aér communis qui undique praesto
est et se ingerit, atque radii coelestium, multum turbant. Quae itaque
ad illorum exclusionem faciunt, merito haberi possint pro polychrestis.
Huc igitur pertinent materies et crassities vasorum, in quibus corpora
ad operationem praeparata reponuntur. Similiter, modi accurati
obturationis vasorum, per consolidationem et lutum sapientiae, ut
loquuntur chymici. Etiam clausura per liquores in extimis, utilissima res
est; ut cum infundunt oleum super vinum aut succos herbarum, quod
expandendo se in summitate instar operculi, optime ea conservat
illaesa ab aére. Neque pulveres res malae sunt; qui, licet contineant
aérem permistum, tamen vim aéris coacervati et circumfusi arcent: ut
fit in conservatione uvarum et fructuum intra arenam, et farinam.

225



Etiam cera, mel, pix, et hujusmodi tenacia, recte obducuntur ad
clausuram perfectiorem, et ad summovendum aérem et coelestia.
Etiam nos experimentum quandoque fecimus, ponendo vas, necnon
aliqua alia corpora, intra argentum vivum, quod omnium longe
densissimum est ex iis quae circumfundi possunt. Quinetiam specus et
cavernae subterraneae magni usus sunt ad prohibendum insolationem
et aérem istum apertum praedatorium; qualibus utuntur Germani
Septentrionales pro granariis. Necnon repositio corporum in fundo
aquarum ad hoc spectat: ut memini me quippiam audisse de utribus
vini demissis in profundum puteum, ad infrigidationem scilicet, sed
casu et per neglectum ac oblivionem ibidem remanentibus per multos
annos, et deinde extractis; unde vinum factum est non solum non
vapidum aut emortuum, sed multo magis nobile ad gustum, per
commixtionem partium suarum (ut videtur) magis exquisitam. Quod si
postulet res ut corpora demittantur ad fundum aquarum, veluti intra
fluvios aut mare, neque tamen aquas tangant, nec in vasibus obturatis
concludantur, sed aére tantum circumdentur; bonus est usus vasis illius
guod adhibitum est nonnunquam ad operandum subter aquis super
navigia demersa, ut urinatores diutius manere possint sub aquis, et per
vices ad tempus respirare. Illud hujusmodi erat. Conficiebatur dolium
ex metallo concavum, quod demittebatur aequabiliter ad superficiem
aquae, atque sic deportabat totum aérem qui continebatur in dolio
secum in fundum maris. Stabat autem super pedes tres (instar
tripodis), qui longitudinis erant aliquanto minoris statura hominis; ita
ut urinator posset cum anhelitus deficeret, immittere caput in cavum
dolii, et respirare, et deinde opus continuare. Atque audivimus
inventam esse jam machinam aliguam naviculae aut scaphae, quae
homines subter aquis vehere possit ad spatia nonnnulla. Verum sub tali
vase, quale modo diximus, corpora quaevis facile suspendi possint;
cujus causa hoc experimentum adduximus.

Est et alius usus diligentis et perfectae clausurae corporum: nempe,
non solum ut prohibeatur aditus aéris per exterius (de quo jam dictum
est), verum etiam ut cohibeatur exitus spiritus corporis, super quod fit
operatio per interius. Necesse est enim ut operanti circa corpora
naturalia constet de summis suis: viz. quod nihil expirarit aut effluxerit.
Fiunt enim profundae alterationes in corporibus, quando, natura



prohibente annihilationem, ars prohibeat etiam deperditionem aut
evolationem alicujus partis. Atque hac de re invaluit opinio falsa (quae
si vera esset, de ista conservatione summae certae absque
diminutione esset fere desperandum): viz. spiritus corporum, et aérem
majori gradu caloris attenuatum, nullis vasorum claustris posse
contineri, quin per poros vasorum subtiliores evolent. Atque in hanc
opinionem adducti sunt homines per vulgata illa experimenta, poculi
inversi super aquam cum candela aut charta inflammata, ex quo fit ut
aqua sursum attrahatur; atque similiter ventosarum, quae super
flammam calefactae trahunt carnes. Existimant enim in utroque
experimento aérem attenuatum emitti, et inde quantum ipsius minui,
ideoque aguam aut carnes per nexum succedere. Quod falsissimum
est. aér enim non quanto diminuitur, sed spatio contrahitur; neque
incipit motus iste successionis aquae, antequam fiat extinctio flammae
aut refrigeratio aéris: adeo ut medici, quo fortius attrahant ventosae,
ponant spongias frigidas aqua madefactas super ventosas. Itagque non
est cur homines multum sibi metuant de facili exitu aéris aut spirituum.
Licet enim verum sit etiam solidissima corpora habere suos poros,
tamen aegre patitur aér aut spiritus comminutionem sui ad tantam
subtilitatem; quemadmodum et aqua exire recusat per rimam
minusculam.

(2) De secundo vero modo ex septem praedictis illud imprimis
notandum est, valere certe compressiones et hujusmodi violentias ad
motum localem, atque alia id genus, potentissime; ut in machinis et
missilibus: etiam ad destructionem corporis organici, atque earum
virtutum quae consistunt plane in motu. Omnis enim vita, immo etiam
omnis flamma et ignitio destruitur per compressiones; ut et omnis
machina corrumpitur et confunditur per easdem. Etiam ad
destructionem virtutum quae consistunt in posituris, et dissimilaritate
partium paulo crassiore; ut in coloribus (neque enim idem color floris
integri et contusi, neque succini integri et pulverizati); etiam in
saporibus (neque enim idem sapor pyri immaturi, et ejusdem
compressi ac subacti; nam manifesto dulcedinem majorem concipit).
Verum ad transformationes et alterationes nobiliores corporum
similarium non multum valent istae violentiae; quia corpora per eas
non acquirunt consistentiam aliguam novam constantem et

227



guiescentem, sed transitoriam, et nitentem semper ad restitutionem
et liberationem sui. Attamen non abs re foret hujus rei facere
experimenta aliqua diligentiora; ad hoc scilicet, utrum condensatio
corporis bene similaris (qualia sunt aér, aqua, oleum, et hujusmodi),
aut rarefactio similiter per violentiam indita, possint fieri constantes et
fixae et quasi mutatae in naturam. Id quod primo experiendum per
moram simplicem; deinde per auxilia et consensus. Atque illud nobis
in promptu fuisset (si modo in mentem venisset), cum aquam (de qua
alibi) per malleationes et pressoria condensavimus, antequam
erumperet. Debueramus enim sphaeram complanatam per aliquot
dies sibi permisisse, et tum demum aquam extraxisse; ut fieret
experimentum, utrum statim impletura fuisset talem dimensionem,
gualem habebat ante condensationem. Quod si non fecisset aut
statim, aut certe paulo post, constans videlicet facta videri potuisset
ista condensatio; sin minus, apparuisset factam fuisse restitutionem,
et compressionem fuisse transitoriam. Etiam simile quiddam
faciendum erat circa extensionem aéris in ovis vitreis. Etenim debuerat
fieri, post exuctionem fortem, subita et firma obturatio; deinde
debuerant ova illa manere ita obturata per nonnullos dies; et tum
demum experiendum fuisset, utrum aperto foramine attractus fuisset
aér cum sibilo, aut etiam attracta fuisset tanta quantitas aquae post
immersionem, quanta fuisset ab initio, si nulla adhibita fuisset mora.
Probabile enim, aut saltem dignum probatione est, haec fieri potuisse
et posse; propterea quod in corporibus paulo magis dissimilaribus
similia efficiat mora temporis. Etenim baculum per compressionem
curvatum post aliquod tempus non resilit; neque id imputandum est
alicui deperditioni ex quanto ligni per moram; nam idem fiet in lamina
ferri (si augeatur mora), quae non est expirabilis. Quod si non succedat
experimentum per moram simplicem, tamen non deserendum est
negotium, sed auxilia alia adhibenda. Non enim parum lucri fit, si per
violentias indi possint corporibus naturae fixae et constantes. Hac enim
ratione aér possit verti in aguam per condensationes, et complura alia
id genus. Dominus enim est homo motuum violentorum, magis quam
caeterorum.

(3) At tertius ex septem modis refertur ad magnum illud organum, tam
naturae quam artis, quoad operandum; videlicet calidum et frigidum.



Atque in hac parte claudicat plane potentia humana, tanquam ex uno
pede. Habemus enim calorem ignis, qui caloribus solis (prout ad nos
deferuntur) et caloribus animalium quasi infinitis partibus potentior
est et intensior. At deest frigus, nisi quale per tempestates hyemales,
aut per cavernas, aut per circundationes nivis et glaciei, haberi potest:
guod in comparatione aequari potest cum calore fortasse solis
meridiano in regione aliqua ex torridis, aucto insuper per
reverberationes montium et parietum; nam hujusmodi utique tam
calores quam frigora ab animalibus ad tempus exiguum tolerari
possunt. Nihili autem sunt fere prae calore fornacis ardentis, aut
alicujus frigoris quod huic gradui respondeat. Itaque omnia hic apud
nos vergunt ad rarefactionem, et desiccationem, et consumptionem:
nihil fere ad condensationem et intenerationem, nisi per misturas et
modos quasi spurios. Quare Instantiae Frigoris omni diligentia sunt
conquirendae: quales videntur inveniri in expositione corporum super
turres quando gelat acriter; in cavernis subterraneis; circundationibus
nivis et glaciei in locis profundioribus, et ad hoc excavatis; demissione
corporum in puteos; sepulturis corporum in argento vivo et metallis;
immersione corporum in aquis, quae vertunt ligna in lapides;
defossione corporum in terra (qualis fertur apud Chinenses esse
confectio porcellanae, ubi massae ad hoc factae dicuntur manere intra
terram per quadraginta aut quinquaginta annos, et transmitti ad
haeredes, tanquam minerae quaedam artificiales); et hujusmodi.
Quinetiam quae interveniunt in natura condensationes, factae per
frigora, similiter sunt investigandae; ut, causis eorum cognitis,
transferri possint in artes. Quales cernuntur in exudatione marmoris et
lapidum; in rorationibus super vitra per interius fenestrarum, sub
auroram, post gelu noctis; in originibus et collectionibus vaporum in
aquas sub terra, unde saepe scaturiunt fontes; et quaecunque sunt
hujus generis.

Inveniuntur autem, praeter illa quae sunt frigida ad tactum, quaedam
alia potestate frigida, quae etiam condensant; veruntamen operari
videntur super corpora animalium tantum, et vix ultra. Hujus generis
se ostendunt multa in medicinis et emplastris. Alia autem condensant
carnes et partes tangibiles; qualia sunt medicamenta astringentia,
atque etiam inspissantiae: alia condensant spiritus; id quod maxime

229



cernitur in soporiferis. Duplex autem est modus condensationis
spirituum, per medicamenta soporifera, sive provocantia somnum:
alter per sedationem motus; alter per fugam spirituum. Etenim viola,
rosa sicca, lactuca, et hujusmodi benedicta sive benigna, per vapores
suos amicos et moderate refrigerantes, invitant spiritus ut se uniant, et
ipsorum acrem et inquietum motum compescunt. Etiam aqua rosacea,
apposita ad nares in deliquiis animae, spiritus resolutos et nimium
relaxatos se recipere facit, et tanquam alit. At opiata et eorum affinia
spiritus plane fugant, ex qualitate sua maligna et inimica. ltaque si
applicentur parti exteriori, statim aufugiunt spiritus ab illa parte, nec
amplius libenter influunt: sin sumantur interius, vapores eorum,
ascendentes ad caput, spiritus in ventriculis cerebri contentos
undequaque fugant; cumque se retrahant spiritus neque in aliam
partem effugere possint, per consequens coeunt et condensantur; et
quandoque plane extinguuntur et suffocantur; licet rursus eadem
opiata moderate sumpta, per accidens secundarium (videlicet
condensationem illam quae a coitione succedit), confortent spiritus,
eosque reddant magis robustos, et retundant eorum inutiles et
incensivos motus, ex quo ad curas morborum, et vitae prolongationem
haud parum conferant.

Etiam praeparationes corporum ad excipiendum frigus non sunt
omittendae; veluti quod aqua parum tepida facilius conglacietur quam
omnino frigida, et hujusmodi.

Praeterea, quia natura frigus tam parce suppeditat, faciendum est
guemadmodum pharmacopolae solent; qui, quando simplex aliquod
haberi non possit, capiunt succedaneum ejus, et quid pro quo, ut
vocant: veluti lignum aloes pro xylobalsamo, cassiam pro cinamomo.
Simili modo diligenter circumspiciendum est, si quae sint succedanea
frigoris; videlicet quibus modis fieri possint condensationes in
corporibus, aliter quam per frigus, quod illas efficit ut opus suum
proprium. lllae autem condensationes videntur intra quaternum
numerum (quantum adhuc liquet) contineri. Quarum prima videtur
fieri per contrusionem simplicem; quae parum potest ad densitatem
constantem (resiliunt enim corpora) sed nihilominus forte res auxiliaris
esse queat. Secunda fit per contractionem partium crassiorum in



corpore aliquo, post evolationem aut exitum partium tenuiorum, ut fit
in indurationibus per ignem, et repetitis extinctionibus metallorum, et
similibus. Tertia fit per coitionem partium homogenearum, quae sunt
maxime solidae in corpore aliquo, atque antea fuerant distractae, et
cum minus solidis commistae: veluti in restitutione mercurii sublimati,
qui in pulvere longe majus occupat spatium quam mercurius simplex,
et similiter in omni repurgatione metallorum a scoriis suis. Quarta fit
per consensus, admovendo quae ex vi corporum occulta condensant;
qui consensus adhuc raro se ostendunt; quod mirum minime est,
guoniam antequam inventio succedat formarum et schematismorum,
de inquisitione consensuum non multum sperandum est. Certe quoad
corpora animalium, dubium non est quin sint complures medicinae,
tam interius quam exterius sumptae, quae condensant tanquam per
consensum, ut paulo ante diximus. Sed inanimatis rara est hujusmodi
operatio. Percrebuit sane, tam scriptis quam fama, narratio de arbore
in una ex insulis sive Terceris sive Canariis (neque enim bene memini),
quae perpetuo stillat; adeo ut inhabitantibus nonnullam
commoditatem aquae praebeat. Paracelsus autem ait, herbam
vocatam Rorem Solis meridie et fervente sole rore impleri, cum aliae
herbae undique sint siccae. At nos utramque narrationem fabulosam
esse existimamus. Omnino autem illae instantiae nobilissimi forent
usus, et introspectione dignissimae, si essent verae. Etiam rores illos
mellitos, et instar mannae, qui super foliis quercus inveniuntur mense
Maio, non existimamus fieri et densari a consensu aliquo, sive a
proprietate folii quercus; sed cum super aliis foliis pariter cadant,
contineri scilicet et durare in foliis quercus, quia sunt bene unita, nec
spongiosa, ut plurima ex aliis.

Calorem vero quod attinet, copia et potestas nimirum homini abunde
adest; observatio autem et inquisitio deficit in nonnullis, iisque
maxime necessariis, utcunque spagyrici se venditent. Etenim caloris
intensioris opificia exquiruntur et conspiciuntur; remissioris vero, quae
maxime in vias naturae incidunt, non tentantur, ideoque latent. Itaque
videmus per vulcanos istos qui in pretio sunt, spiritus corporum
magnopere exaltari, ut in aquis fortibus, et nonnullis aliis oleis
chymicis; partes tangibiles indurari, et, emisso volatili, aliquando figi;
partes homogeneas separari; etiam corpora heterogenea grosso modo

231



incorporari et commisceri; maxime autem compages corporum
compositorum et subtiliores schematismos destrui et confundi.
Debuerant autem opificia caloris lenioris tentari et exquiri; unde
subtiliores misturae et schematismi ordinati gigni possint et educi, ad
exemplum naturae et imitationem operum solis; guemadmodum in
aphorismo de instantiis foederis quaedam adumbravimus. Opificia
enim naturae transiguntur per longe minores portiones, et posituras
magis exquisitas et varias, quam opificia ignis, prout nunc adhibetur.
Tum vero videatur homo revera auctus potestate, si per calores et
potentias artificiales opera naturae possint specie repraesentari,
virtute perfici, copia variari; quibus addere oportet accelerationem
temporis. Nam rubigo ferri longo tempore procedit, at versio in crocum
Martis subito; et similiter de aerugine et cerussa; Christallum longo
tempore conficitur, vitrum subito conflatur. Lapides longo tempore
concrescunt, lateres subito coquuntur, etc. Interim (quod nunc agitur)
omnes diversitates caloris cum effectibus suis respective diligenter et
industrie undique sunt colligendae et exquirendae: coelestium, per
radios suos directos, reflexos, refractos, et unitos in speculis
comburentibus; fulguris, flammae, ignis carbonum; ignis ex diversis
materiis; ignis aperti, conclusi, angustiati, et inundantis, denique per
diversas fabricas fornacium qualificati; ignis flatu exciti, quieti et non
exciti; ignis ad majorem aut minorem distantiam remoti; ignis per varia
media permeantis; calorum humidorum, ut balnei Mariae, fimi, caloris
animalium per exterius, caloris animalium per interius, foeni conclusi;
calorum aridorum, cineris, calcis, arenae tepidae; denique calorum
cujusvis generis cum gradibus eorum.

Praecipue vero tentanda est inquisitio et inventio effectuum et
opificiorum caloris accedentis et recedentis graduatim, et ordinatim,
et periodice, et per debita spatia et moras. Ista enim inaequalitas
ordinata revera filia coeli est, et generationis mater; neque a calore aut
vehementi, aut praecipiti, aut subsultorio, aliquid magni expectandum
est. Etenim et in vegetabilibus hoc manifestissimum est; atque etiam
in uteris animalium magna est caloris inaequalitas, ex motu, somno,
alimentationibus et passionibus foemellarum quae uterum gestant;
denique in ipsis matricibus terrae, iis nimirum in quibus metalla et
fossilia efformantur, locum habet et viget ista inaequalitas. Quo magis



notanda est inscitia aliguorum alchymistarum ex reformatis, qui per
calores aequabiles lampadum et hujusmodi, perpetuo uno tenore
ardentium, se voti compotes fore existimarunt. Atque de opificiis et
effectibus caloris haec dicta sint. Neque vero tempestivum est illa
penitus scrutari, antequam rerum formae et corporum schematismi
ulterius investigati fuerint, et in lucem prodierint. Tum enim quaerenda
et adoperanda et aptanda sunt instrumenta, quando de exemplaribus
constiterit.

(4) Quartus modus operandi est per moram, quae certe et promus et
condus naturae est, et quaedam dispensatrix. Moram appellamus,
cum corpus aliquod sibi permittitur ad tempus notabile, munitum
interim et defensum ab aliqua vi externa. Tum enim motus intestini se
produnt et perficiunt, cum motus extranei et adventitii cessant. Opera
autem aetatis sunt longe subtiliora quam ignis. Neque enim possit fieri
talis clarificatio vini per ignem, qualis fit per moram; neque etiam
incinerationes per ignem tam sunt exquisitae, quam resolutiones et
consumptiones per saecula. Incorporationes etiam, et mistiones
subitae et praecipitatae perignem, longe inferiores suntillis, quae fiunt
per moram. At dissimilares et varii schematismi, quos corpora per
moras tentant (quales sunt putredines), per ignem aut calorem
vehementiorem destruuntur. lllud interim non abs re fuerit notare;
motus corporum penitus conclusorum habere nonnihil ex violento.
Incarceratio enim illa impedit motus spontaneos corporis. Itague mora
in vase aperto plus facit ad separationes; in vase penitus clauso ad
commistiones; in vase nonnihil clauso, sed subintrante aére, ad
putrefactiones. Utcunque de opificiis et effectibus morae undique sunt
diligenter conquirendae instantiae.

(5) At regimen motus (quod est quintus ex modis operandi) non parum
valet. Regimen autem motus vocamus, cum corpus aliud occurrens
corporis alterius motum spontaneum impedit, repellit, admittit, dirigit.
Hoc vero plerunque in figuris et situ vasorum consistit. Etenim conus
erectus juvat ad condensationem vaporum in alembicis; at conus
inversus juvat defaecationem sacchari in vasis resupinatis. Aliquando
autem sinuatio requiritur, et angustiatio, et dilatatio per vices, et
hujusmodi. Etiam omnis percolatio huc spectat; scilicet cum corpus

233



occurrens uni parti corporis alterius viam aperit, alteri obstruit. Neque
semper percolatio aut aliud regimen motus fit per extra; sed etiam per
corpus in corpore: ut cum lapilli immittuntur in aquas ad colligendam
limositatem ipsarum; syrupi clarificantur cum albuminibus ovorum, ut
crassiores partes adhaerescant, et postea separari possint. Etiam huic
regimini motus satis leviter et inscite attribuit Telesius figuras
animalium, ob rivulos scilicet et loculos matricis. Debuerat autem
notare similem efformationem in testis ovorum, ubi non sunt rugae aut
inaequalitas. At verum est regimen motus efformationes perficere in
modaulis et proplasticis.

(6) Operationes vero per consensus aut fugas (qui sextus modus est)
latent saepenumero in profundo. Istae enim (quas vocant) proprietates
occultae, et specificae, et sympathiae, et antipathiae, sunt magna ex
parte corruptelae philosophiae. Neque de consensibus rerum
inveniendis multum sperandum est, ante inventionem formarum et
schematismorum simplicium. Consensus enim nil aliud est quam
symmetria formarum et schematismorum ad invicem.

Atqui majores et magis catholici rerum consensus non prorsus obscuri
sunt. Itaque ab iis ordiendum. Eorum prima et summa diversitas ea est;
ut quaedam corpora copia et raritate materiae admodum discrepent,
schematismis consentiant: alia contra copia et raritate materiae
consentiant, schematismis discrepent. Nam non male notatum est a
chymicis, in principiorum suorum triade, sulphur et mercurium quasi
per universitatem rerum permeare. (Nam de sale inepta ratio est, sed
introducta ut possit comprehendere corpora terrea, sicca, et fixa.) At
certe in illis duobus videtur consensus quidam naturae ex maxime
catholicis conspici. Etenim consentiunt sulphur; oleum, et exhalatio
pinguis; flamma; et fortasse corpus stellae. Ex altera parte consentiunt
mercurius; aqua et vapores aquei; aér; et fortasse aether purus et
interstellaris. Attamen istae quaterniones geminae, sive magnae rerum
tribus (utraque intra ordines suos), copia materiae atque densitate
immensum differunt, sed schematismo valde conveniunt; ut in
plurimis se produnt. At contra metalla diversa copia et densitate
multum conveniunt (praesertim respectu vegetabilium, etc.), sed
schematismo multifariam differunt; et similiter vegetabilia et animalia



diversa schematismis quasi infinitis variantur, sed intra copiam
materiae sive densitatem paucorum graduum continentur.

Sequitur consensus maxime post priorem catholicus, videlicet
corporum principalium et fomitum suorum; videlicet menstruorum, et
alimentorum. Itague exquirendum, sub quibus climatibus, et in qua
tellure, et ad quam profunditatem metalla singula generentur; et
similiter de gemmis, sive ex rupibus, sive inter mineras natis; in qua
gleba terrae, arbores singulae, et frutices, et herbae potissimum
proveniant, et tanquam gaudeant; et insimul quae impinguationes,
sive per stercorationes cujuscunque generis, sive per cretam, arenam
maris, cineres, etc., maxime juvent; et quae sint ex his pro varietate
glebarum magis aptae et auxiliares. Etiam insitio et inoculatio arborum
et plantarum, earumque ratio, quae scilicet plantae super quas
foelicius inserantur, etc., multum pendet de consensu. In qua parte
non injucundum foret experimentum, quod noviter audivimus esse
tentatum, de insitione arborum sylvestrium (quae hucusque in
arboribus hortensibus fieri consuevit), unde folia et glandes majorem
in modum amplificantur, et arbores fiunt magis umbrosae. Similiter,
alimenta animalium respective notanda sunt in genere, et cum
negativis. Neque enim carnivora sustinent herbis nutriri; unde etiam
Ordo Folitanorum (licet voluntas humana plus possit quam
animantium caeterorum super corpus suum), post experientiam
factam (ut aiunt), tanquam ab humana natura non tolerabilis, fere
evanuit. Etiam materiae diversae putrefactionum, unde animalcula
generantur, notandae sunt.

Atque consensus corporum principalium erga subordinata sua (tales
enim ii possint censeri quos notavimus) satis in aperto sunt. Quibus
addi possunt sensuum consensus erga objecta sua. Qui consensus,
cum manifestissimi sint, bene notati, et acriter excussi, etiam aliis
consensibus qui latent magnam praebere possint lucem.

At interiores corporum consensus et fugae, sive amicitiae et lites
(taedet enim nos fere vocabulorum sympathiae et antipathiae, propter
superstitiones et inania), aut falso ascriptae, aut fabulis conspersae,
aut per neglectum rarae admodum sunt. Etenim si quis asserat inter

235



vineam et brassicam esse dissidium, quia juxta sata minus laete
proveniunt, praesto ratio est: quod utrague planta succulenta sit et
depraedatrix, unde altera alteram defraudat. Si quis asserat esse
consensum et amicitiam inter segetes et cyaneum, aut papaver
sylvestre, quia herbae illae fere non proveniunt nisi in arvis cultis:
debuit is potius asserere dissidium esse inter ea, quia papaver et
cyaneus emittuntur et creantur ex tali succo terrae qualem segetes
reliquerint et repudiaverint; adeo ut satio segetum terram praeparet
ad eorum proventum. Atque hujusmodi falsarum ascriptionum
magnus est numerus. Quoad fabulas vero, illae omnino sunt
exterminandae. Restat tenuis certe copia eorum consensuum, qui
certo probati sunt experimento; quales sunt magnetis et ferri, atque
auri et argenti vivi, et similium. At in experimentis chymicis circa
metalla inveniuntur et alii nonnulli observatione digni. Maxima vero
frequentia eorum (ut in tanta paucitate) invenitur in medicinis
nonnullis, quae, ex proprietatibus suis occultis (quas vocant) et
specificis, respiciunt aut membra, aut humores, aut morbos, aut
guandoque naturas individuas. Neque omittendi sunt consensus inter
motus et affectus lunae et passiones corporum inferiorum, prout ex
experimentis agriculturae, nauticae, et medicinae, aut alias cum
delectu severo et sincero colligi et recipi possint. Verum instantiae
universae consensuum secretiorum, quo magis sunt infrequentes, eo
majori cum diligentia sunt inquirendae, per traditiones, et narrationes
fidas et probas; modo hoc fiat absque ulla levitate, aut credulitate, sed
fide anxia et quasi dubitabunda. Restat consensus corporum modo
operandi tanquam inartificialis, sed usu polychrestus, qui nullo modo
omittendus est, sed sedula observatione investigandus. Is est coitio
sive unio corporum, proclivis aut difficilis, per compositionem, sive
appositionem simplicem. Etenim corpora nonnulla facile et libenter
commiscentur et incorporantur, alia autem aegre et perverse: veluti
pulveres melius incorporantur cum aquis; calces et cineres, cum oleis;
et sic de similibus. Neque tantum sunt colligendae instantiae
propensionis aut aversionis corporum erga misturam, sed etiam
collocationis partium, et distributionis, et digestionis, postquam
commista sint; denique et praedominantiae post misturam
transactam.



(7) Superest ultimo loco ex modis septem operandi septimus et
postremus: operatio scilicet per alternationem et Vvicissitudines
priorum sex; de quo antequam in singulos illos paulo altius fuerit
inquisitum, tempestivum non foret exempla proponere. Series autem
sive catena hujusmodi alternationis, prout ad singula effecta
accommodari possit, res est et cognitu maxime difficilis, et ad opera
maxime valida. Summa autem detinet et occupat homines impatientia
hujusmodi tam inquisitionis, quam praxeos; cum tamen sit instar fili
labyrinthi, quoad opera majora. Atque haec sufficiant ad exemplum
Polychresti.

ll-LI.

Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco vicesimo septimo
atque ultimo Instantias Magicas. Hoc nomine illas appellamus, in
quibus materia aut efficiens tenuis aut parva est, pro magnitudine
operis et effectus qui sequitur; adeo ut etiamsi fuerint vulgares, tamen
sint instar miraculi; aliae primo intuitu, aliae etiam attentius
contemplanti. Has vero natura ex sese subministrat parce; quid vero
factura sit sinu excusso, et post inventionem formarum, et
processuum, et schematismorum, futuris temporibus apparebit. At ista
effecta magica (quantum adhuc conjicimus) fiunt tribus modis: aut per
multiplicationem sui, ut in igne, et venenis, quae vocant specifica;
necnon in motibus, qui transeunt et fortificantur de rota in rotam: aut
per excitationem sive invitationem in altero, ut in magnete, qui excit
acus innumeras, virtute nullatenus deperdita aut diminuta; aut in
fermento, et hujusmodi: aut per anteversionem motus, ut dictum est
de pulvere pyrio, et bombardis, et cuniculis: quorum priores duo modi
indagationem consensuum requirunt; tertius, mensurae motuum.
Utrum vero sit aliquis modus mutandi corpora per minima (ut vocant),
et transponendi subtiliores materiae schematismos (id quod ad
omnimodas corporum transformationes pertinet, ut ars brevi tempore
illud facere possit, quod natura per multas ambages molitur), de eo
nulla hactenus nobis constant indicia. Quemadmodum autem in solidis
et veris aspiramus ad ultima et summa; ita vana et tumida perpetuo
odimus, et quantum in nobis est profligamus.

237



l-LII.

Atque de Dignitatibus sive Praerogativis Instantiarum haec dicta sint.
[llud vero monendum, nos in hoc nostro Organo tractare logicam, non
philosophiam. Sed cum logica nostra doceat intellectum et erudiat ad
hoc, ut non tenuibus mentis quasi claviculis rerum abstracta captet et
prenset (ut logica vulgaris), sed naturam revera persecet, et corporum
virtutes et actus eorumque leges in materia determinatas inveniat; ita
ut non solum ex natura mentis, sed ex natura rerum quoque haec
scientia emanet: mirum non est, si ubique naturalibus
contemplationibus et experimentis, ad exempla artis nostrae,
conspersa fuerit et illustrata. Sunt autem (ut ex iis quae dicta sunt
patet) Praerogativae Instantiarum numero 27; nominibus: Instantiae
Solitariae: Instantiae Migrantes: Instantiae Ostensivae: Instantiae
Clandestinae: Instantiae Constitutivae: Instantiae Conformes:
Instantiae Monodicae: Instantiae Deviantes: Instantiae Limitaneae:
Instantiae Potestatis: Instantiae Comitatus et Hostiles: Instantiae
Subjunctivae: Instantiae Foederis: Instantiae Crucis: Instantiae Divortii:
Instantiae Januae: Instantiae Citantes: Instantiae Viae: Instantiae
Supplementi: Instantiae Persecantes: Instantiae Virgae: Instantiae
Curriculi: Doses Naturae: Instantiae Luctae: Instantiae Innuentes:
Instantiae Polychrestae: Instantiae Magicae. Usus autem harum
instantiarum, in quo instantias vulgares excellunt, versatur in genere
aut circa partem informativam; aut circa operativam; aut circa
utramque. Atque quoad informativam, juvant illae aut sensum, aut
intellectum. Sensum, ut quinque Instantiae Lampadis: intellectum, aut
accelerando exclusivam formae, ut Solitariae; aut angustiando et
propius indicando affirmativam formae, ut Migrantes, Ostensivae,
Comitatus, cum Subjunctivis; aut erigendo intellectum, et ducendo ad
genera et naturas communes; idque aut immediate, ut Clandestinae,
Monodicae, Foederis; aut gradu proximo, ut Constitutivae; aut gradu
infimo, ut Conformes; aut rectificando intellectum a consuetis, ut
Deviantes; aut ducendo ad Formam Magnam, sive Fabricam Universi,
ut Limitaneae; aut cavendo de formis et causis falsis, ut Crucis et
Divortii. Quod vero ad Operativam attinet; illae practicam aut
designant, aut mensurant, aut sublevant. Designant aut ostendendo a
quibus incipiendum, ne actum agamus, ut Instantiae Potestatis; aut ad



quid aspirandum, si detur facultas, ut Innuentes: mensurant quatuor
illae Mathematicae: sublevant Polychrestae et Magicae.

Rursus ex istis instantiis 27, nonnullarum (ut superius diximus de
aliquibus) facienda est collectio jam ab initio, nec expectanda
particularis inquisitio naturarum. Cujus generis sunt instantiae
conformes, monodicae, deviantes, limitaneae, potestatis, januae,
innuentes, polychrestae, magicae. Hae enim aut auxiliantur et
medentur intellectui et sensui, aut instruunt praxin in genere. Reliquae
tum demum conquirendae sunt, cum conficiemus tabulas
comparentiae ad opus interpretis circa aliquam naturam particularem.
Sunt enim instantiae praerogativis istis insignitae et donatae animae
instar, inter vulgares instantias comparentiae; et ut ab initio diximus,
paucae illarum sunt vice multarum; quocirca cum tabulas conficimus,
illae omni studio sunt investigandae, et in tabulas referendae. Erit
etiam earum mentio necessaria in iis quae sequuntur. Praeponendus
itague erat earum tractatus. Nunc vero ad adminicula et rectificationes
Inductionis, et deinceps ad concreta, et latentes processus, et latentes
schematismos, et reliqua quae Aphorismo 21. ordine proposuimus,
pergendum; ut tandem (tanquam curatores probi et fideles) tradamus
hominibus fortunas suas, emancipato intellectu, et facto tanquam
majore: unde necesse est sequi emendationem status hominis, et
ampliationem potestatis ejus super naturam. Homo enim per lapsum
et de statu innocentiae decidit, et de regno in creaturas. Utraque
autem res etiam in hac vita nonnulla ex parte reparari potest; prior per
religionem et fidem, posterior per artes et scientias. Neque enim per
maledictionem facta est creatura prorsus et ad extremum rebellis. Sed
in virtute illius diplomatis, In sudore vultus comedes panem tuum, per
labores varios (non per disputationes certe, aut per otiosas ceremonias
magicas), tandem et aliqua ex parte ad panem homini praebendum, id
est, ad usus vitae humanae subigitur.

Finis Libri Secundi Novi Organi.

239






	Nota Editoris
	Franciscus de Verulamio sic cogitavit
	Epistola Dedicatoria
	Instauratio Magna
	Distributio Operis
	Notitia de Partibus Operis
	Pars Secunda Operis
	Notitia de Aphorismis
	Novum Organum – Liber Primus
	Novum Organum – Liber Secundus

