
 
 

 
 
 

Francis Bacon 
 

Novum Organum 

 

(Latin) 
1620 

 
 
 
 
 
 
 
 

Hossein Jorjani 
20251206 

 
 
 
 
 

For the latest version please see the following link: 
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/ 

 
  

https://hosseinjorjani.com/novum-organum/


Historia Emendationis 
2025 – 12 – 06 

 
 
 
 

Ex collectionibus atque editionibus 
Spedding, Ellis, Heath (1857) 

Fowler (1889) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Public Domain Notice: 
Francis Bacon’s Novum Organum (1620), the edition by James Spedding, Robert 
Leslie Ellis, and Douglas Denon Heath (1857), and the edition by Thomas Fowler 
(1889)  are in the public domain. 
 
Copyright © 2025 Hossein Jorjani 
This book is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 
4.0 International License (CC BY-NC 4.0). 
To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/ 
You are free to copy, distribute, modify, and build upon this work for non-
commercial purposes only, provided you give appropriate credit, including: 
• the author's name: Francis Bacon 
• the title of the book: Novum Organum (Latin) 
• the editor's name: Hossein Jorjani (hosseinjorjani2@gmail.com) 
• a link to the editor’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/  
Commercial use of this work is not permitted without the editor's permission. 
 
  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:hosseinjorjani2@gmail.com
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/


 
 

 

Nota Editoris 
Novum Organum Francisci Baconis (1620) in ipsa lingua Latina legere 
institui, cum id opus grave et ad res humanas maxime pertinens esse 
censeam. Illud etiam in Anglicam atque Persicam transferre volui, ut iis 
qui post quadringentos annos ex quo Baconus id conscripsit vivunt, in 
usum et notitiam veniat. Quare hanc formam operis paravi, aditus et 
facultates ad Novum Organum dilatandas; quod ipsum laborem meum 
in versione Latina, necnon in annotationibus et commentariis adhibitis, 
haud parum promovit. 
 
Hossein Jorjani 
Solnae, Suetiae 
Mense Decembri, anno 2015 
 
 
 
  



 
 



 
 

 
 

Index Rerum 
 

Franciscus de Verulamio sic cogitavit .................................................. 3 

Epistola Dedicatoria ............................................................................ 5 

Instauratio Magna .............................................................................. 7 

Distributio Operis ............................................................................. 15 

Notitia de Partibus Operis ................................................................ 27 

Pars Secunda Operis ......................................................................... 29 

Notitia de Aphorismis ....................................................................... 33 

Novum Organum – Liber Primus ....................................................... 35 

Novum Organum – Liber Secundus ................................................ 107 

 

 
  



 
 
 



1 
 

 
 
 

Consilium est universum opus Instaurationis 
potius promovere in multis quam perficere in paucis; 

hoc perpetuo maximo cum ardore 
(qualem Deus mentibus ut plane confidimus addere solet) 

appetentes; 
ut quod adhuc nunquam tentatum sit id ne jam frustra tentetur. 

Auctoris Monitum, 1622. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 
 

 

Franciscus de Verulamio sic cogitavit 
 

Franciscus de Verulamio 
sic cogitavit; 

Talemque apud se Rationem instituit, 
quam viventibus et 

Posteris notam fieri ipsorum 
Interesse putavit. 

 
Cum illi pro comperto esset intellectum humanum sibi ipsi negotium 
facessere, neque auxiliis veris (quae in hominis potestate sunt) uti 
sobrie et commode; unde multiplex rerum ignoratio et ex ignoratione 
rerum detrimenta innumera: omni ope connitendum existimavit, si 
quo modo commercium istud Mentis et Rerum (cui vix aliquid in terris, 
aut saltem in terrenis, se ostendit simile) restitui posset in integrum, 
aut saltem in melius deduci. Ut vero errores qui invaluerunt, quique in 
aeternum invalituri sunt, alii post alios (si mens sibi permittatur) ipsi se 
corrigerent, vel ex vi intellectus propria vel ex auxiliis atque adminiculis 
dialecticae, nulla prorsus suberat spes; propterea quod notiones rerum 
primae, quas mens haustu facili et supino excipit recondit atque 
accumulat (unde reliqua omnia fluunt), vitiosae sint et confusae et 
temere a rebus abstractae; neque minor sit in secundis et reliquis 
libido et inconstantia; ex quo fit, ut universa ista ratio humana, qua 
utimur quoad inquisitionem naturae, non bene congesta et aedificata 
sit, sed tanquam moles aliqua magnifica sine fundamento. Dum enim 
falsas mentis vires mirantur homines et celebrant, veras ejusdem quae 
esse possint (si debita ei adhibeantur auxilia, atque ipsa rebus 
morigera sit, nec impotenter rebus insultet) praetereunt et perdunt. 
Restabat illud unum ut res de integro tentetur melioribus praesidiis, 
utque fiat scientiarum et artium atque omnis humanae doctrinae in 
universum Instauratio, a debitis excitata fundamentis. Hoc vero licet 
aggressu infinitum quiddam videri possit ac supra vires mortales, 
tamen idem tractatu sanum invenietur ac sobrium, magis quam ea 
quae adhuc facta sunt. Exitus enim hujus rei est nonnullus. In iis vero 



quae jam fiunt circa scientias, est vertigo quaedam et agitatio perpetua 
et circulus. Neque eum fugit quanta in solitudine versetur hoc 
experimentum, et quam durum et incredibile sit ad faciendam fidem. 
Nihilominus, nec rem nec seipsum deserendum putavit, quin viam 
quae una humanae menti pervia est tentaret atque iniret. Praestat 
enim principium dare rei quae exitum habere possit, quam in iis quae 
exitum nullum habent perpetua contentione et studio implicari. Viae 
autem contemplativae viis illis activis decantatis fere respondent; ut 
altera, ab initio ardua et difficilis, desinat in apertum; altera, primo 
intuitu expedita et proclivis, ducat in avia et praecipitia. Quum autem 
incertus esset quando haec alicui posthac in mentem ventura sint; eo 
potissimum usus argumento, quod neminem hactenus invenit qui ad 
similes cogitations animum applicuerit; decrevit prima quaeque quae 
perficere licuit in publicum edere. Neque haec festinatio ambitiosa fuit, 
sed sollicita; ut si quid illi humanitus accideret, extaret tamen 
designatio quaedam ac destinatio rei quam animo complexus est; 
utque extaret simul signum aliquod honestae suae et propensae in 
generis humani commoda voluntatis. Certe aliam quamcunque 
ambitionem inferiorem duxit re quam prae manibus habuit. Aut enim 
hoc quod agitur nihil est, aut tantum, ut merito ipso contentum esse 
debeat nec fructum extra quaerere. 
 
 



5 
 

 

Epistola Dedicatoria 
 

SERENISSIMO 
POTENTISSIMOQUE PRINCIPI AC DOMINO NOSTRO, 

JACOBO, 
DEI GRATIA 

MAGNAE BRITANNIAE, Franciae, et Hiberniae Regi, 
FIDEI Defensori, etc. 

 
 
Serenissime Potentissimeque Rex, 
POTERIT fortasse Majestas tua me furti incusare, quod tantum 
temporis quantum ad haec sufficiat negotiis tuis suffuratus sim. Non 
habeo quod dicam. Temporis enim non fit restitutio; nisi forte quod 
detractum fuerit temporis rebus tuis, id memoriae nominis tui et 
honori saeculi tui reponi possit; si modo haec alicujus sint pretii. Sunt 
certe prorsus nova; etiam toto genere: sed descripta ex veteri 
admodum exemplari, mundo scilicet ipso, et natura rerum et mentis. 
Ipse certe (ut ingenue fatear) soleo aestimare hoc opus magis pro 
partu temporis quam ingenii. Illud enim in eo solummodo mirabile est, 
initia rei et tantas de iis quae invaluerunt suspiciones alicui in mentem 
venire potuisse. Caetera non illibenter sequuntur. At versatur 
proculdubio casus (ut loquimur) et quiddam quasi fortuitum non 
minus in iis quae cogitant homines quam in iis quae agunt aut 
loquuntur. Verum hunc casum (de quo loquor) ita intelligi volo, ut si 
quid in liis quae affero sit boni, id immensae misericordiae et bonitati 
divinae et foelicitati temporum tuorum tribuatur: cui et vivus 
integerrimo affectu servivi, et mortuus fortasse id effecero, ut ilia 
posteritati, nova hac accensa face in philosophiae tenebris, praelucere 
possint. Merito autem temporibus regis omnium sapientissimi et 
doctissimi Regeneratio ista et Instauratio scientiarum debetur. 
Superest petitio, Majestate tua non indigna, et maxime omnium 
faciens ad id quod agitur. Ea est, ut quando Salomonem in plurimis 
referas, judiciorum gravitate, regno pacifico, cordis latitudine, librorum 



denique quos composuisti nobili varietate, etiam hoc ad ejusdem regis 
exemplum addas, ut cures Historiam Naturalem et Experimentalem, 
veram et severam (missis philologicis), et quae sit in ordine ad 
condendam philosophiam, denique qualem suo loco describemus, 
congeri et perfici: ut tandem post tot mundi aetates philosophia et 
scientiae non sint amplius pensiles et aëreae, sed solidis experientiae 
omnigenae, ejusdemque bene pensitatae, nitantur fundamentis. 
Equidem Organum praebui; verum materies a rebus ipsis petenda est. 
Deus Opt. Max. Majestatem tuam diu servet incolumem. 
 

Serenissimae Majestati tuae 
Servus devinctissimus, et, devotissimus, 

FRANCISCUS VERULAM, 
Cancellarius. 

 
 

 
 



7 
 

Instauratio Magna 
 

FRANCISCI DE VERULAMIO 
INSTAURATIO MAGNA. 

 
PRAEFATIO. 

 
De statu scientiarum, quod non sit foelix aut majorem in modum 
auctus; quodque alia omnino quam prioribus cognita fuerit via 

aperienda sit intellectui humano, et alia comparanda auxilia, ut mens 
suo jure in rerum naturam uti possit. 

 
 
VIDENTUR nobis homines nec opes nec vires suas bene nosse; verum 
de illis majora quam par est, de his minora credere. Ita fit, ut aut artes 
receptas insanis pretiis aestimantes nil amplius quaerant, aut seipsos 
plus aequo contemnentes vires suas in levioribus consumant, in iis 
quae ad summum rei faciant non experiantur. Quare sunt et suae 
scientiis columnae tanquam fatales; cum ad ulterius penetrandum 
homines nec desiderio nec spe excitentur. Atque cum opinio copiae 
inter maximas causas inopiae sit; quumque ex fiducia praesentium 
vera auxilia negligantur in posterum; ex usu est, et plane ex 
necessitate, ut ab illis quae adhuc inventa sunt in ipso operis nostri 
limine (idque relictis ambagibus et non dissimulanter) honoris et 
admirationis excessus tollatur; utili monito, ne homines eorum aut 
copia aut utilitatem in majus accipiant aut celebrent. Nam si quis in 
omnem illam librorum varietatem qua artes et scientiae exultant 
diligentius introspiciat, ubique inveniet ejusdem rei repetitiones 
infinitas, tractandi modis diversas, inventione praeoccupatas; ut omnia 
primo intuitu numerosa, facto examine pauca reperiantur. Et de 
utilitate aperte dicendum est, sapientiam istam quam a Graecis 
potissimum hausimus pueritiam quandam scientiae videri, atque 
habere quod proprium est puerorum, ut ad garriendum prompta, ad 
generandum invalida et immatura sit. Controversiarum enim ferax, 
operum effoeta est. Adeo ut fabula illa de Scylla in literarum statum, 



qualis habetur, ad vivum quadrare videatur; quae virginis os et vultum 
extulit, ad uterum vero monstra latrantia succingebantur et 
adhaerebant. Ita habent et scientiae quibus insuevimus generalia 
quaedam blandientia et speciosa, sed cum ad particularia ventum sit, 
veluti ad partes generationis, ut fructum et opera ex se edant, tum 
contentiones et oblatrantes disputationes exoriuntur, in quas desinunt, 
et quae partus locum obtinent. Praeterea, si hujusmodi scientiae plane 
res mortua non essent, id minime videtur eventurum fuisse quod per 
multa jam saecula usu venit, ut illae suis immotae fere haereant 
vestigiis, nec incrementa genere humano digna sumant: eo usque, ut 
saepenumero non solum assertio maneat assertio sed etiam quaestio 
maneat quaestio, et per disputationes non solvatur sed figatur et 
alatur, omnisque traditio et successio disciplinarum repraesentet et 
exhibeat personas magistri et auditoris, non inventoris et ejus qui 
inventis aliquid eximium adjiciat. In artibus autem mechanicis 
contrarium evenire videmus; quae, ac si aurae cujusdam vitalis forent 
participes, quotidie crescunt et perficiuntur, et in primis authoribus 
rudes plerunque et fere onerosae et informes apparent, postea vero 
novas virtutes et commoditatem quandam adipiscuntur, eo usque, ut 
citius studia hominum et cupiditates deficiant et mutentur, quam illae 
ad culmen et perfectionem suam pervenerint. Philosophia contra et 
scientiae intellectuales, statuarum more, adorantur et celebrantur, sed 
non promoventur. Quin etiam in primo nonnunquam authore maxime 
vigent, et deinceps degenerant. Nam postquam homines dedititii facti 
sint et in unius sententiam (tanquam pedarii senatores) coierint, 
scientiis ipsis amplitudinem non addunt, sed in certis authoribus 
ornandis et stipandis servili officio funguntur. Neque illud afferat 
quispiam, scientias paullatim succrescentes tandem ad statum 
quendam pervenisse, et tum demum (quasi confectis spatiis legitimis) 
in operibus paucorum sedes fixas posuisse; atque postquam nil melius 
inveniri potuerit, restare scilicet ut quae inventa sint exornentur et 
colantur. Atque optandum quidem esset haec ita se habuisse. Rectius 
illud et verius, istas scientiarum mancipationes nil aliud esse quam rem 
ex paucorum hominum confidentia et reliquorum socordia et inertia 
natam. Postquam enim scientiae per partes diligenter fortasse excultae 
et tractatae fuerint, tum forte exortus est aliquis, ingenio audax et 
propter methodi compendia acceptus et celebratus, qui specie tenus 



9 
 

artem constituerit, revera veterum labores corruperit. Id tamen 
posteris gratum esse solet, propter usum operis expeditum et 
inquisitionis novae taedium et impatientiam. Quod si quis consensu 
jam inveterato tanquam temporis judicio moveatur, sciat se ratione 
admodum fallaci et infirma niti. Neque enim nobis magna ex parte 
notum est, quid in scientiis et artibus, variis saeculis et locis, innotuerit 
et in publicum emanarit; multo minus, quid a singulis tentatum sit et 
secreto agitatum. Itaque nec temporis partus nec abortus extant in 
fastis. Neque ipse consensus ejusque diuturnitas magni prorsus 
aestimandus est. Utcunque enim varia sint genera politiarum, unicus 
est status scientiarum, isque semper fuit et mansurus est popularis. 
Atque apud populum plurimum vigent doctrinae aut contentiosae et 
pugnaces aut speciosae et inanes, quales videlicet assensum aut 
illaqueant aut demulcent. Itaque maxima ingenia proculdubio per 
singulas aetates vim passa sunt; dum viri captu et intellectu non 
vulgares, nihilo secius existimationi suae consulentes, temporis et 
multitudinis judicio se submiserint. Quamobrem altiores 
contemplationes si forte usquam emicuerint, opinionum vulgarium 
ventis subinde agitatae sunt et extinctae. Adeo ut Tempus, tanquam 
fluvius, levia et inflata ad nos devexerit, gravia et solida demerserit. 
Quin et illi ipsi authores qui dictaturam quandam in scientiis invaserunt 
et tanta confidentia de rebus pronuntiant, cum tamen per intervalla ad 
se redeunt, ad querimonias de subtilitate naturae, veritatis recessibus, 
rerum obscuritate, causarum implicatione, ingenii humani infirmitate, 
se convertunt; in hoc nihilo tamen modestiores, cum malint 
communem hominum et rerum conditionem causari quam de seipsis 
confiteri. Quin illis hoc fere solenne est, ut quicquid ars aliqua non 
attingat id ipsum ex eadem arte impossibile esse statuant. Neque vero 
damnari potest ars, quum ipsa disceptet et judicet. Itaque id agitur, ut 
ignorantia etiam ab ignominia liberetur. Atque quae tradita et recepta 
sunt ad hunc fere modum se habent: quoad opera sterilia, 
quaestionum plena; incrementis suis tarda et languida; perfectionem 
in tot simulantia, sed per partes male impleta; delectu autem popularia 
et authoribus ipsis suspecta, ideoque artificiis quibusdam munita et 
ostentata. Qui autem et ipsi experiri et se scientiis addere earumque 
fines proferre statuerunt, nec illi a receptis prorsus desciscere ausi 
sunt, nec fontes rerum petere. Verum se magnum quiddam 



consequutos putant si aliquid ex proprio inserant et adjiciant; 
prudenter secum reputantes, se in assentiendo modestiam, in 
adjiciendo libertatem tueri posse. Verum dum opinionibus et moribus 
consulitur, mediocritates istae laudatae in magnum scientiarum 
detrimentum cedunt. Vix enim datur authores simul et admirari et 
superare. Sed fit aquarum more, quae non altius ascendunt quam ex 
quo descenderunt. Itaque hujusmodi homines emendant nonnulla sed 
parum promovent, et proficiunt in melius non in majus. Neque tamen 
defuerunt, qui ausu majore omnia integra sibi duxerunt, et ingenii 
impetu usi, priora prosternendo et destruendo aditum sibi et placitis 
suis fecerunt; quorum tumultu non magnopere profectum est: quum 
philosophiam et artes non re ac opere amplificare, sed placita tantum 
permutare atque regnum opinionum in se transferre contenderint; 
exiquo sane fructu, quum inter errores oppositos errandi causae sint 
fere communes. Si qui autem nec alienis nec propriis placitis obnoxii, 
sed libertati faventes, ita animati fuere ut alios secum simul quaerere 
cuperent; illi sane affectu honesti, sed conatu invalidi fuerunt. 
Probabiles enim tantum rationes secuti videntur, et argumentorum 
vertigine circumaguntur, et promiscua quaerendi licentia severitatem 
inquisitionis enervarunt. Nemo autem reperitur, qui in rebus ipsis et 
experientia moram fecerit legitimam. Atque nonnulli rursus qui 
experientiae undis se commisere et fere mechanici facti sunt, tamen in 
ipsa experientia erraticam quandam inquisitionem exercent, nec ei 
certa lege militant. Quin et plerique pusilla quaedam pensa sibi 
proposuere, pro magno ducentes si unum aliquod inventurm eruere 
possint; instituto non minus tenui, quam imperito. Nemo enim rei 
alicujus naturam in ipsa re recte aut foeliciter perscrutatur; verum post 
laboriosam experimentorum variationem non acquiescit, sed invenit 
quod ulterius quaerat. Neque illud imprimis omittendum est, quod 
omnis in experiendo industria statim ab initio opera quaedam 
destinata praepropero et intempestivo studio captavit; fructifera 
(inquam) experimenta, non lucifera, quaesivit; nec ordinem divinum 
imitata est, qui primo die lucem tantum creavit, eique unum diem 
integrum attribuit; neque illo die quicquam materiati operis produxit, 
verum sequentibus diebus ad ea descendit. At qui summas dialecticae 
partes tribuerunt,  atque inde fidissima scientiis praesidia comparari 
putarunt, verissime et optime viderunt intellectum humanum sibi 



11 
 

permissum merito suspectum esse debere. Verum infirmior omnino 
est malo medicina; nec ipsa mali expers. Siquidem dialectica quae 
recepta est, licet ad civilia et artes quae in sermone et opinione positae 
sunt rectissime adhibeatur, naturae tamen subtilitatem longo 
intervallo non attingit; et prensando quod non capit, ad errores potius 
stabiliendos et quasi figendos quam ad viam veritati aperiendam 
valuit. 
 
Quare, ut quae dicta sunt complectamur, non videtur hominibus aut 
aliena fides aut industria propria circa scientias hactenus foeliciter 
illuxisse; praesertim quum et in demonstrationibus et in experimentis 
adhuc cognitis parum sit praesidii. Aedificium autem hujus universi, 
structura sua, intellectui humano contemplanti, instar labyrinthi est; 
ubi tot ambigua viarum, tam fallaces rerum et signorum similitudines, 
tam obliquae et implexae naturarum spirae et nodi, undequaque se 
ostendunt. Iter autem sub incerto sensus lumine, interdum affulgente, 
interdum se condente, per experientiae et rerum particularium sylvas 
perpetuo faciendum est. Quin etiam duces itineris (ut dictum est) qui 
se offerunt, et ipsi implicantur, atque errorum et errantium numerum 
augent. In rebus tam duris, de judicio hominum ex vi propria, aut etiam 
de foelicitate fortuita, desperandum est. Neque enim ingeniorum 
quantacunque excellentia, neque experiendi alea saepius repetita, ista 
vincere queat. Vestigia filo regenda sunt: omnisque via, usque a primis 
ipsis sensuum perceptionibus, certa ratione munienda. Neque haec ita 
accipienda sunt, ac si nihil omnino tot saeculis, tantis laboribus, actum 
sit. Neque enim eorum quae inventa sunt nos poenitet. Atque antiqui 
certe, in iis quae in ingenio et meditatione abstracta posita sunt, 
mirabiles se viros praestitere. Verum quemadmodum saeculis 
prioribus, cum homines in navigando per stellarum tantum 
observationes cursum dirigebant, veteris sane continentis oras legere 
potuerunt, aut maria aliqua minora et mediterranea trajicere; 
priusquam autem oceanus trajiceretur et novi orbis regiones 
detegerentur, necesse fuit usum acus nauticae, ut ducem viae magis 
fidum et certum, innotuisse: simili prorsus ratione, quae hucusque in 
artibus et scientiis inventa sunt, ea hujusmodi sunt ut usu, 
meditatione, observando, argumentando, reperiri potuerint; utpote 
quae sensibus propiora sint et communibus notionibus fere 



subjaceant; antequam vero ad remotiora et occultiora naturae liceat 
appellere, necessario requiritur ut melior et perfectior mentis et 
intellectus humani usus et adoperatio introducatur. 
 
Nos certe, aeterno veritatis amore devicti, viarum incertis et arduis et 
solitudinibus nos commisimus; et divino auxilio freti et innixi, mentem 
nostram et contra opinionum violentias et quasi instructas acies, et 
contra proprias et internas haesitationes et scrupulos, et contra rerum 
caligines et nubes et undequaque volantes phantasias, sustinuimus; ut 
tandem magis fida et secura indicia viventibus et posteris comparare 
possemus. Qua in re si quid profecerimus, non alia sane ratio nobis 
viam aperuit quam vera et legitima spiritus humani humiliatio. Omnes 
enim ante nos, qui ad artes inveniendas se applicuerunt, conjectis 
paulisper in res et exempla et experientiam oculis, statim, quasi 
inventio nil aliud esset quam quaedam excogitatio, spiritus proprios ut 
sibi oracula exhiberent quodammodo invocarunt. Nos vero inter res 
caste et perpetuo versantes, intellectum longius a rebus non 
abstrahimus quam ut rerum imagines et radii (ut in sensu fit) coire 
possint; unde fit, ut ingenii viribus et excellentiae non multum 
relinquatur. Atque quam in inveniendo adhibemus humilitatem, 
eandem et in docendo sequuti sumus. Neque enim aut confutationum 
triumphis, aut antiquitatis advocationibus, aut authoritatis 
usurpatione quadam, aut etiam obscuritatis velo, aliquam his nostris 
inventis majestatem imponere aut conciliare conamur; qualia reperire 
non difficile esset ei, qui nomini suo non animis aliorum lumen 
affundere conaretur. Non (inquam) ullum aut vim aut insidias 
hominum judiciis fecimus aut paramus; verum eos ad res ipsas et 
rerum foedera adducimus; ut ipsi videant quid habeant, quid arguant, 
quid addant atque in commune conferant. Nos autem si qua in re vel 
male credidimus, vel obdormivimus et minus attendimus, vel 
defecimus in via et inquisitionem abrupimus, nihilominus iis modis res 
nudas et apertas exhibemus, ut errores nostri, antequam scientiae 
massam altius inficiant, notari et separari possint; atque etiam ut facilis 
et expedita sit laborum nostrorum continuatio. Atque hoc modo inter 
empiricam et rationalem facultatem (quarum morosa et inauspicata 
divortia et repudia omnia in humana familia turbavere) conjugium 
verum et legitimum in perpetuum nos firmasse existimamus. 



13 
 

 
Quamobrem, quum haec arbitrii nostri non sint, in principio operis, ad 
Deum Patre, Deum Verbum, Deum Spiritum, preces fundimus 
humillimas et ardentissimas, ut humani generis aerumnarum 
memores et peregrinationis istius vitae in qua dies paucos et malos 
terimus, novis suis eleemosynis, per manus nostras, familiam 
humanam dotare dignentur. Atque illud insuper supplices rogamus, ne 
humana divinis officiant, neve ex reseratione viarum sensus et 
accensione majore luminis naturalis aliquid incredulitatis et noctis 
animis nostris erga divina mysteria oboriatur: sed potius, ut ab 
intellectu puro, a phantasiis et vanitate repurgato et divinis oraculis 
nihilominus subdito et prorsus dedititio, fidei dentur quae fidei sunt. 
Postremo, ut scientiae veneno a serpente infuso, quo animus humanus 
tumet et inflatur, deposito, nec altum sapiamus nec ultra sobrium, sed 
veritatem in charitate colamus. 
 
Peractis autem votis, ad homines conversi, quaedam et salutaria 
monemus et aequa postulamus. Monemus primum (quod etiam 
precati sumus) ut homines sensum in officio, quoad divina, contineant. 
Sensus enim (instar solis) globi terrestris faciem aperit, coelestis claudit 
et obsignat. Rursus, ne hujusce mali fuga in contrarium peccent; quod 
certe fiet, si naturae inquisitionem ulla ex parte veluti interdicto 
separatam putant. Neque enim pura illa et immaculata scientia 
naturalis, per quam Adam nomina ex proprietate rebus imposuit, 
principium aut occasionem lapsui dedit. Sed ambitiosa illa, et 
imperativa scientiae moralis, de bono et malo dijudicantis, cupiditas, 
ad hoc ut Homo a Deo deficeret et sibi ipsi leges daret, ea demum ratio 
atque modus tentationis fuit. De scientiis autem quae naturam 
contemplantur sanctus ille philosophus pronuntiat, Gloriam Dei esse 
celare rem; gloriam regis autem rem invenire: non aliter ac si divina 
natura innocenti et benevolo purorum ludo delectaretur, qui ideo se 
abscondunt ut inveniantur; atque animam humanam sibi collusorem 
in hoc ludo pro sua in homines indulgentia et bonitate cooptaverit. 
Postremo omnes in universum monitos volumus, ut scientiae veros 
fines cogitent; nec eam aut animi causa petant, aut ad contentionem, 
aut ut alios despiciant, aut ad commodum, aut ad famam, aut ad 
potentiam, aut hujusmodi inferiora; sed ad meritum et usus vitae; 



eamque in charitate perficiant et regant. Ex appetitu enim potentiae 
angeli lapsi sunt; ex appetitu scientiae, homines; sed charitatis non est 
excessus; neque angelus aut homo per eam unquam in periculum 
venit. 
 
Postulata autem nostra quae afferimus talia sunt. De nobis ipsis 
silemus: de re autem quae agitur petimus, ut homines eam non 
opinionem sed opus esse cogitent; ac pro certo habeant, non sectae 
nos alicujus aut placiti, sed utilitatis et amplitudinis humanae 
fundamenta moliri. Deinde ut suis commodis aequi, exutis opinionum 
zelis et praejudiciis, in commune consulant; ac ab erroribus viarum 
atque impedimentis, nostris praesidiis et auxiliis, liberati et muniti, 
laborum qui restant et ipsi in partem veniant. Praeterea, ut bene 
sperent; neque Instaurationem nostram, ut quiddam infinitum et ultra 
mortale, fingant et animo concipiant; quum revera sit infiniti erroris 
finis et terminus legitimus; mortalitatis autem et humanitatis non sit 
immemor; quum rem non intra unius aetatis curriculum omnino perfici 
posse confidat, sed successioni destinet; denique scientias, non per 
arrogantiam in humani ingenii cellulis, sed submisse in mundo majore 
quaerat. Vasta vero ut plurimum solent esse, quae inania: solida 
contrahuntur maxime, et in parvo sita sunt. Postremo etiam petendum 
videtur (ne forte quis rei ipsius periculo nobis iniquus esse velit) ut 
videant homines, quatenus ex eo quod nobis asserere necesse sit (si 
modo nobis ipsi constare velimus) de his nostris opinandi aut 
sententiam ferendi sibi jus permissum putent: quum nos omnem istam 
rationem humanam praematuram, anticipantem, et a rebus temere et 
citius quam oportuit abstractam, (quatenus ad inquisitionem naturae) 
ut rem variam et perturbatam et male extructam rejiciamus. Neque 
postulandum est ut ejus judicio stetur, quae ipsa in judicium vocatur. 
 
 
 



15 
 

 

Distributio Operis 
 

DISTRIBUTIO OPERIS. 
 

Ejus constituuntur Partes sex. 
 
Prima; Partitiones Scientiarum. 
Secunda;  Novum Organum, sive Indicia de Interpretatione Naturae. 
Tertia;  Phaenomena Universi, sive Historia Naturalis et 

Experimentalis ad condendam Philosophiam. 
Quarta;  Scala Intellectus. 
Quinta;  Prodromi, sive Anticipationes Philosophiae Secundae. 
Sexta;  Philosophia Secunda, sive Scientia Activa. 
 
 

Singularum Argumenta. 
Pars autem instituti nostri est, ut omnia, quantum fieri potest aperte 
et perspicue proponantur. Nuditas enim animi, ut olim corporis, 
innocentiae et simplicitatis comes est. Pateat itaque primo ordo operis 
atque ratio ejus. Partes operis a nobis constituuntur sex. 
 
Prima pars exhibet scientiae ejus sive doctrinae in cujus possessione 
humanum genus hactenus versatur, Summam, sive descriptionem 
universalem. Visum enim est nobis etiam in iis quae recepta sunt 
nonnullam facere moram: eo nimirum consilio, ut facilius et veteribus 
perfectio et novis aditus detur. Pari enim fere studio ferimur et ad 
vetera excolenda et ad ulteriora assequenda. Pertinet etiam hoc ad 
faciendam fidem: juxta illud, Non accipit indoctus verba scientiae, nisi 
prius ea dixeris quae versantur in corde ejus. Itaque scientiarum atque 
artium receptarum oras legere, necnon utilia quaedam in illas 
importare, tanquam in transitu, non negligemus. 
 
Partitiones tamen Scientiarum adhibemus eas, quae non tantum jam 
inventa et nota, sed hactenus omissa et debita, complectantur. Etenim 



inveniuntur in globo intellectuali, quemadmodum in terrestri, et culta 
pariter et deserta. Itaque nil mirum videri debet, si a divisionibus 
usitatis quandoque recedamus. Adjectio enim, dum totum variat, 
etiam partes earumque sectiones necessario variat: receptae autem 
divisiones receptae summae scientiarum, qualis nunc est, tantum 
competunt. 
 
Circa ea vero quae ceu omissa notabimus, ita nos geremus, ut non 
leves tantum titulos et argumenta concisa eorum quae desiderantur 
proponamus. Nam siquid inter omissa retulerimus (modo sit dignioris 
subjecti) cujus ratio paulo videatur obscurior adeo ut merito suspicari 
possimus homines non facile intellecturos quid nobis velimus aut quale 
sit illud opus quod animo et cogitatione complectimur, perpetuo nobis 
curae erit aut praecepta hujusmodi operis conficiendi aut etiam 
partem operis ipsius jam a nobis confectam ad exemplum totius 
subjungere; ut in singulis aut opera aut consilio juvemus. Etenim etiam 
as nostram existimationem, non solum aliorum utilitatem, pertinere 
putavimus, ne quis arbitretur levem aliquam de istiusmodi rebus 
notionem mentem nostram perstrinxisse, atque esse illa quae 
desideramus ac prensamus tanquam votis similia. Ea vero talia sunt, 
quorum et penes homines (nisi sibi ipsi desint) potestas plane sit, et 
nos apud nosmet rationem quandam certam et explicatam habeamus. 
Neque enim regiones metiri animo, ut augures, auspiciorum cause: sed 
intrare, ut duces, promerendi studio, suscepimus. 
 
 

Atque haec prima operis pars est. 
Porro praetervecti artes veteres, intellectum humanum ad 
trajiciendum instruemus. Destinatur itaque parti secundae, doctrina 
de meliore et perfectiore usu rationis in rerum inquisitione, et de 
auxiliis veris intellectus: ut per hoc (quantum conditio humanitatis ac 
mortalitatis patitur) exaltetur intellectus, et facultate amplificetur ad 
naturae ardua et obscura superanda. Atque est ea quam adducimus 
ars (quam Interpretationem Naturae appellare consuevimus) ex 
genere logicae; licet plurimum, atque adeo immensum quiddam, 
intersit. Nam et ipsa illa logica vulgaris auxilia et praesidia intellectui 
moliri ac parare profitetur: et in hoc uno consentiunt. Differt autem 



17 
 

plane a vulgari rebus praecipue tribus: viz. ipso fine, ordine 
demonstrandi, et inquirendi initiis. 
 
Nam huic nostrae scientiae finis proponitur, ut inveniantur non 
argumenta sed artes, nec principiis consentanea sed ipsa principia, nec 
rationes probabiles sed designationes et indicationes Operum. Itaque 
ex intentione diversa diversus sequitur effectus. Illic enim adversarius 
disputatione vincitur et constringitur; hic natura, opere. 
 
Atque cum hujusmodi fine conveniunt demonstrationum ipsarum 
natura et ordo. In logica enim vulgari opera fere universa circa 
Syllogismum consumitur. De Inductione vero Dialectici vix serio 
cogitasse videntur; levi mentione eam transmittentes, et ad disputandi 
formulas properantes. At nos demonstrationem per syllogismum 
rejicimus, quod confusius agat, et naturam emittat e manibus. Tametsi 
enim nemini dubium esse possit quin, quae in medio termino 
conveniunt, ea et inter se conveniant (quod est mathematicae 
cujusdam certitudinis): nihilominus hoc subest fraudis, quod 
syllogismus ex propositionibus constet, propositiones ex verbis, verba 
autem notionum tesserae et signa sint. Itaque si notiones ipsae mentis 
(quae verborum quasi anima sunt, et totius hujusmodi structurae ac 
fabricae basis) male ac temere a rebus abstractae, et vagae, nec satis 
definitae et circumscriptae, denique multis modis vitiosae fuerint, 
omnia ruunt. Rejicimus igitur syllogismum; neque id solum quoad 
principia (ad quae nec illi eam adhibent) sed etiam quoad 
propositiones medias, quas educit sane atque parturit utcunque 
syllogismus, sed operum steriles et a practica remotas et plane quoad 
partem activam scientiarum incompetentes. Quamvis igitur 
relinquamus syllogismo et hujusmodi demonstrationibus famosis ac 
jactatis jurisdictionem in artes populares et opinabiles (nil enim in hac 
parte movemus), tamen ad naturam rerum Inductione per omnia, et 
tam ad minores propositiones quam ad majores, utimur. Inductionem 
enim censemus eam esse demonstrandi formam, quae sensum tuetur 
et naturam premit et operibus imminet ac fere immiscetur. 
 
Itaque ordo quoque demonstrandi plane invertitur. Adhuc enim res ita 
geri consuevit; ut a sensu et particularibus primo loco ad maxime 



generalia advoletur, tanquam ad polos fixos circa quos disputationes 
vertantur; ab illis caetera per media deriventur: via certe 
compendiaria, sed praecipiti, et ad naturam impervia, ad disputationes 
vero proclivi et accommodata. At secundum nos, axiomata continenter 
et gradatim excitantur, ut nonnisi postremo loco ad generalissima 
veniatur: ea vero generalissima evadunt non notionalia, sed bene 
terminata, et talia quae natura ut revera sibi notiora agnoscat, 
quaeque rebus haereant in medullis. 
 
At in forma ipsa quoque inductionis, et judicio quod per eam fit, opus 
longe maximum movemus. Ea enim de qua dialectici loquuntur, quae 
procedit per enumerationem simplicem, puerile quiddam est, et 
precario concludit, et periculo ab instantia contradictoria exponitur, et 
consueta tantum intuetur, nec exitum reperit. 
 
Atqui opus est ad scientias inductionis forma tali, quae experientiam 
solvat et separet, et per exclusiones ac rejectiones debitas necessario 
concludat. Quod si judicium illud vulgatum dialecticorum tam 
operosum fuerit, et tanta ingenia exercuerit; quanto magis 
laborandum est in hoc altero, quod non tantum ex mentis 
penetralibus, sed etiam ex naturae visceribus extrahitur? 
 
Neque tamen hic finis. Nam fundamenta quoque scientiarum fortius 
deprimimus et solidamus, atque initia inquirendi altius sumimus, quam 
adhuc homines fecerunt: ea subjiciendo examini, quae logica vulgaris 
tanquam fide aliena recipit. Etenim dialectici principia scientiarum a 
scientiis singulis tanquam mutuo sumunt: rursus, notiones mentis 
primas venerantur: postremo, informationibus immediatis sensus 
bene dispositi acquiescunt. At nos logicam veram singulas scientiarum 
provincias majore cum imperio quam penes ipsarum principia sit 
debere ingredi decrevimus, atque illa ipsa principia putativa ad 
rationes reddendas compellere quousque plane constent. Quod vero 
attinet ad notiones primas intellectus; nihil est eroum quae intellectus 
sibi permissus congessit, quin nobis pro suspecto sit, nec ullo modo 
ratum, nisi novo judicio se stiterit et secundum illud pronuntiatum 
fuerit. Quinetiam sensus ipsius informationes multis modis excutimus. 



19 
 

Sensus enim fallunt utique, sed et errores suos indicant: verum errores 
praesto, indicia eorum longe petita sunt. 
 
Duplex autem est sensus culpa: aut enim destituit nos aut decipit. Nam 
primo, plurimae sunt res quae sensum etiam recte dispositum nec ullo 
modo impeditum effugiunt; aut subtilitate totius corporis, aut partium 
minutiis, aut loci distantia, aut tarditate atque etiam velocitate motus, 
aut familiaritate objecti, aut alias ob causas. Neque rursus, ubi sensus 
rem tenet, prehensiones ejus admodum firmae sunt. Nam 
testimonium et informatio sensus semper est ex analogia hominis, non 
ex analogia universi: atque magno prorsus errore asseritur, sensum 
esse mensuram rerum. 
 
Itaque ut his occurratur, nos multo et fido ministerio auxilia sensui 
undique conquisivimus et contraximus, ut destitutionibus 
substitutiones, variationibus rectificationes suppeditentur. Neque id 
molimur tam instrumentis quam experimentis. Etenim 
experimentorum longe major est subtilitas quam sensus ipsius, licet 
instrumentis exquisitis adjuti; (de iis loquimur experimentis, quae ad 
intentionem ejus quod quaeritur perite et secundum artem excogitata 
et apposita sunt). Itaque perceptioni sensus immediatae ac propriae 
non multum tribuimus: sed eo rem deducimus, ut sensus tantum de 
experimento, experimentum de re judicet. Quare existimamus nos 
sensus (a quo omnia in naturalibus petenda sunt, nisi forte libeat 
insanire) antistites religiosos, et oraculorum ejus non imperitos 
interpretes, nos praestitisse: ut alii professione quadam, nos re ipsa, 
sensum tueri ac colere videamus. Atque hujusmodi sunt ea quae ad 
lumen ipsum naturae ejusque accensionem et immissionem paramus: 
quae per se sufficere possent, si intellectus humanus aequus et instar 
tabulae abrasae esset. Sed cum mentes hominum miris modis adeo 
obsessae sint ut ad veros rerum radios excipiendos sincera et polita 
area prorsus desit, necessitas quaedam incumbit ut etiam huic rei 
remedium quaerendum esse putemus. 
 
Idola autem a quibus occupatur mens, vel Adscititia sunt vel Innata. 
Adscititia vero immigrarunt in mentes hominum, vel ex philosophorum 
placitis et sectis vel ex perversis legibus demonstrationum. At Innata 



inhaerent naturae ipsius intellectus, qui ad errorem longe proclivior 
esse deprehenditur quam sensus. Utcunque enim homines sibi 
placeant et in admirationem mentis humanae ac fere adorationem 
ruant, illud certissimum est: sicut speculum inaequale rerum radios ex 
figura et sectione propria immutat, ita et mentem, cum a rebus per 
sensum patitur, in notionibus suis expediendis et comminiscendis haud 
optima fide rerum naturae suam naturam inserere et immiscere. 
 
Atque priora illa duo Idolorum genera aegre, postrema vero haec nullo 
modo, evelli possunt. Id tantum relinquitur, ut indicentur, atque ut vis 
ista mentis insidiatrix notetur et convincatur; ne forte a destructione 
veterum novi subinde errorum surculi ex ipsa mala complexione 
mentis pullulent, eoque res recidat, ut errores non extinguantur se 
permutentur; verum e contra ut illud tandem in aeternum ratum et 
fixum sit, intellectum nisi per inductionem ejusque formam legitimam 
judicare non posse. Itaque doctrina ista de expurgatione intellectus ut 
ipse ad veritatem habilis sit, tribus redargutionibus absolvitur: 
redargutione philosophiarum, redargutione demonstrationum, et 
redargutione rationis humanae nativae. His vero explicatis, ac 
postquam demum patuerit quid rerum natura, quid mentis natura 
ferat, existimamus nos thalamum Mentis et Universi, pronuba divina 
bonitate, stravisse et ornasse. Epithalamii autem votum sit, ut ex eo 
connubio auxilia humana et stirps inventorum quae necessitates ac 
miserias hominum aliqua ex parte doment et subigant, suscipiatur. 
Haec vero est operis pars secunda. 
 
At vias non solum monstrare et munire, sed inire quoque consilium est. 
Itaque tertia pars operis complectitur Phaenomena Universi; hoc est, 
omnigenam experientiam, atque historiam naturalem ejus generis 
quae possit esse ad condendam philosophiam fundamentalis. Neque 
enim excellens aliqua demonstrandi via sive naturam interpretandi 
forma, ut mentem ab errore et lapsu defendere ac sustinere, ita ei 
materiam ad sciendum praebere et subministrare possit. Verum iis 
quibus non conjicere et hariolari, sed invenire et scire propositum est, 
quique non simiolas et fabulas mundorum comminisci, sed hujus ipsius 
veri mundi naturam introspicere et velut dissecare in animo habent, 
omnia a rebus ipsis petenda sunt. Neque huic labori et inquisitioni ac 



21 
 

mundanae perambulationi, ulla ingenii aut meditationis aut 
argumentationis substitutio aut compensatio sufficere potest; non si 
omnia omnium ingenia coierint. Itaque aut hoc prorsus habendum, aut 
negotium in perpetuum deserendum. Ad hunc vero usque diem ita 
cum hominibus actum est, ut minime mirum sit si natura sui copiam 
non faciat. 
 
Nam primo, sensus ipsius informatio, et deserens et fallens: observatio, 
indiligens et inaequalis et tanquam fortuita; traditio, vana et ex 
rumore; practica, operi intenta et servilis; vis experimentalis, caeca, 
stupida, vaga, et praerupta; denique historia naturalis, levis et inops, 
vitiosissimam materiam intellectui ad philosophiam et scientias 
congesserunt. 
 
Deinde, praepostera argumentandi subtilitas et ventilatio serum rebus 
plane desperatis tentatur remedium, nec negotium ullo modo restituit 
aut errores separat. Itaque nulla spes majoris augmenti ac progressus 
sita est, nisi in restauratione quadam scientiarum. 
 
Hujus autem exordia omnino a naturali historia sumenda sunt, eaque 
ipsa novi cujusdam generis et apparatus. Frustra enim fuerit speculum 
expolire, si desint imagines; et plane materia idonea praeparanda est 
intellectui, non solum praesidia fida comparanda. Differt vero rursus 
historia nostra (quemadmodum logica nostra) ab ea quae habetur, 
multis rebus: fine sive officio, ipsa mole et congerie, dein subtilitate, 
etiam delectu et constitutione in ordine ad ea quae sequuntur. 
 
Primo enim eam proponimus historiam naturalem, quae non tam aut 
rerum varietate delectet aut praesenti experimentorum fructu juvet, 
quam lucem inventioni causarum affundat, et philosophiae 
enutricandae primam mammam praebeat. Licet enim opera atque 
activam scientiarum partem praecipue sequamur, tamen messis 
tempus expectamus, nec muscum et segetem herbidam demetere 
conamur. Satis enim scimus, axiomata recte inventa tota agmina 
operum secum trahere, atque opera non sparsim sed confertim 
exhibere. Intempestivum autem illum et puerilem affectum, ut pignora 
aliqua novorum operum propere captentur, prorsus damnamus et 



amovemus, ceu pomum Atalantae quod cursum retardat. Atque 
Historiae nostrae Naturalis officium tale est. 
 
Quoad congeriem vero, conficimus historiam non solum naturae 
liberae ac solutae (cum scilicet illa sponte fluit et opus suum peragit), 
qualis est historia coelestium, meteororum, terrae et maris, 
mineralium, plantarum, animalium; sed multo magnis naturae 
constrictae et vexatae; nempe, cum per artem et ministerium 
humanum de statu suo detruditur, atque premitur et fingitur. Itaque 
omnia artium mechanicarum, omnia operativae partis liberalium, 
omnia practicarum complurium quae in artem propriam non 
coaluerunt, experimenta (quantum inquirere licuit et quantum ad 
finem nostrum faciunt) perscribimus. Quin etiam (ut quod res est 
eloquamur) fastum hominum et speciosa nil morati, multo plus et 
operae et praesidii in hac parte quam in illa altera ponimus; 
quandoquidem natura rerum magis se prodit per vexationes artis 
quam in libertate propria. 
 
Neque Corporum tantum historiam exhibemus; sed diligentiae insuper 
nostrae esse putavimus, etiam Virtutum ipsarum (illarum dicimus quae 
tanquam cardinales in natura censeri possint, et in quibus naturae 
primordia plane constituuntur, utpote materiae primis passionibus ac 
desideriis, viz. Denso, Raro, Calido, Frigido, Consistenti, Fluido, Gravi, 
Levi, aliisque haud paucis) historiam seorsum comparare. 
 
Enimvero ut de subtilitate dicamus, plane conquirimus genus 
experimentorum longe subtilius et simplicius quam sunt ea quae 
occurrunt. Complura enim a tenebris educimus et eruimus, quae nulli 
in mentem venisset investigare, nisi qui certo et constanti tramite ad 
inventionem causarum pergeret; cum in se nullius magnopere sint 
usus; ut liquido appareat, ea non propter se quaesita esse; sed ita 
prorsus se habeant illa ad res et opera quemadmodum literae 
alphabeti se habeant ad orationem et verba; quae licet per se inutiles 
eaedem tamen omnis sermonis elementa sunt. 
 
In delectu autem narrationum et experimentorum melius hominibus 
cavisse nos arbitramur, quam qui adhuc in historia naturali versati sunt. 



23 
 

Nam omnia fide oculata aut saltem perspecta, et summa quadam cum 
severitate, recipimus; ita ut nil referatur auctum miraculi causa, sed 
quae narramus a fabulis et vanitate casta et intemerata sint. Quinetiam 
et recepta quaeque ac jactata mendacia (quae mirabili quodam 
neglectu per saecula multa obtinuerunt et inveterata sunt) nominatim 
proscribimus et notamus; ne scientiis amplius molesta sint. Quod enim 
prudenter animadvertit quidam, fabulas et superstitiones et nugas 
quas nutriculae pueris instillant, mentes eorum etiam serio depravare: 
ita eadem nos movit ratio ut solliciti atque etiam anxii simus ne ab 
initio, cum veluti infantiam philosophiae sub historia naturali 
tractemus et curemus, illa alicui vanitati assuescat. At in omni 
experimento novo et paulo subtiliore, licet (ut nobis videtur) certo ac 
probato, modum tamen experimenti quo usi sumus aperte 
subjungimus; ut, postquam patefactum sit quomodo singula nobis 
constiterint, videant homines quid erroris subesse et adhaerere possit, 
atque ad probationes magis fidas et magis exquistas (si quae sint) 
expergiscantur: denique ubique monita et scrupulos et cautiones 
aspergimus, religione quadam et tanquam exorcismo omnia 
phantasmata ejicientes ac cohibentes. 
 
Postremo, cum nobis exploratum sit quantopere experientia et historia 
aciem mentis humanae disgreget, et quam difficile sit (praesertim 
animis vel teneris vel praeoccupatis) a principio cum natura 
consuescere, adjungimus saepius observationes nostras, tanquam 
primas quasdam conversiones et inclinationes ac veluti aspectus 
historiae ad philosophiam; ut et pignoris loco hominibus sint eos in 
historiae fluctibus perpetuo non detentos iri, utque cum ad opus 
intellectus deveniatur omnia sint magis in procinctu. Atque per 
hujusmodi (qualem describimus) Historiam Naturalem, aditum 
quendam fieri posse ad naturam tutum et commodum, atque 
materiam intellectui praeberi probam et praeparatam, censemus. 
 
Postquam vero et intellectum fidissimis auxiliis se praesidiis 
stipavimus, et justum divinorum operum exercitum severissimo 
delectu comparavimus; nil amplius superesse videtur, nisi ut 
philosophiam ipsam aggrediamur. Attamen in re tam ardua et 



suspensa, sunt quaedam quae necessario videntur interponenda; 
partim docendi gratia, partim in usum praesentem. 
 
Horum primum est, ut exempla proponantur inquirendi et inveniendi 
secundum nostram rationem ac viam, in aliquibus subjectis 
repraesentata: sumendo ea potissimum subjecta quae et inter ea quae 
quaeruntur sunt nobilissima et inter se maxime diversa; ut in 
unoquoque genere exemplum non desit. Neque de iis exemplis 
loquimur quae singulis praeceptis ac regulis illustrandi gratia 
adjiciuntur (hoc enim in secunda parte operis abunde praestitimus); 
sed plane typos intelligimus et plasmata, quae universum mentis 
processum atque inveniendi continuatam fabricam et ordinem, in 
certis subjectis, iisque variis et insignibus, tanquam sub oculos ponant. 
Etenim nobis in mentem venit, in mathematicis, astante machina, 
sequi demonstrationem facilem et perspicuam; contra absque hac 
commoditate, omnia videri involuta et, quam revera sunt, subtiliora. 
Itaque hujusmodi exemplis quartam partem nostri operis attribuimus: 
quae revera nil aliud est, quam secundae partis applicatio particularis 
et explicata. 
 
At quinta pars ad tempus tantum, donec reliqua perficiantur, 
adhibetur; et tanquam foenus redditur, usque dum sors haberi possit. 
Neque enim finem nostrum ita petimus occaecati, ut quae occurrunt 
in via utilia negligamus. Quamobrem quintam partem operis ex iis 
conficimus quae a nobis aut inventa aut probata aut addita sunt; neque 
id tamen ex rationibus atque praescriptis interpretandi, sed ex eodem 
intellectus usu quem alii in inquirendo et inveniendo adhibere 
consueverunt. Etenim cum, ex perpetua nostra cum natura 
consuetudine, majora de meditationibus nostris quam pro ingenii 
viribus speramus; tum poterunt ista veluti tabernaculorum in via 
positorum vice fungi, ut mens ad certiora contendens in iis paulisper 
acquiescat. Attamen testamur interim, nos illis ipsis, quod ex vera 
interpretandi forma non sint inventa aut probata, teneri minime velle. 
Istam vero judicii suspensionem non est quod exhorreat quispiam, in 
doctrina quae non simpliciter nil sciri posse, sed nil nisi certo ordine et 
certa via sciri posse, asserit; atque interea tamen certos certitudinis 
gradus ad usum et levamen constituit, donec mens in causarum 



25 
 

explicatione consistat. Neque enim illae ipsae scholae philosophorum 
qui Acatalepsiam simpliciter tenuerunt inferiores fuere istis quae 
pronuntiandi licentiam usurparunt. Illae tamen sensui et intellectui 
auxilia non paraverunt, quod nos fecimus, sed fidem et authoritatem 
plane sustulerunt; quod longe alia res est, et fere opposita. 
 
Sexta tandem pars operis nostri (cui reliquae inserviunt ac ministrant) 
eam demum recludit et proponit philosophiam, quae ex hujusmodi 
(qualem ante docuimus et paravimus) inquisitione legitima et casta et 
severa educitur et constituitur. Hanc vero postremam partem perficere 
et ad exitum perducere, res est et supra vires et ultra spes nostras 
collocata. Nos ei initia (ut speramus) non contemnenda, exitum generis 
humani fortuna dabit, qualem forte homines in hoc rerum et 
animorum statu haud facile animo capere aut metiri queant. Neque 
enim agitur solum foelicitas contemplativa, sed vere res humanae et 
fortunae, atque omnis operum potentia. Homo enim naturae minister 
et interpres tantum facit et intelligit, quantum de naturae ordine, 
opere vel mente, observaverit: nec amplius scit, aut potest. Neque 
enim ullae vires causarum catenam solvere aut perfringere possint; 
neque natura aliter quam parendo vincitur. Itaque intentiones geminae 
illae, humanae scilicet Scientiae et Potentiae, vere in idem coincidunt; 
et frustratio operum maxime fit ex ignoratione causarum. 
 
Atque in eo sunt omnia, siquis oculos mentis a rebus ipsis nunquam 
dejiciens, earum imagines plane ut sunt excipiat. Neque enim hoc 
siverit Deus, ut phantasiae nostrae somnium pro exemplari mundi 
edamus: sed potius benigne faveat, ut apocalypsim ac veram visionem 
vestigiorum et sigillorum creatoris super creaturas scribamus. 
 
Itaque Tu Pater, qui lucem visibilem primitias creaturae dedisti, et 
lucem intellectualem ad fastigium operum tuorum in faciem hominis 
inspirasti; opus hoc, quod a tua bonitate profectum tuam gloriam 
repetit, tuere et rege. Tu postquam conversus es ad spectandum opera 
quae fecerunt manus tuae, vidisti quod omnia essent bona valde; et 
requievisti. At homo conversus ad opera quae fecerunt manus suae, 
vidit quod omnia essent vanitas et vexatio spiritus; nec ullo modo 
requievit. Quare si in operibus tuis sudabimus, facies nos visionis tuae 



et sabbati tui participes. Supplices petimus, ut haec mens nobis 
constet; utque novis eleemosynis, per manus nostras et aliorum quibus 
eandem mentem largieris, familiam humanam dotatam velis. 
 
 
 



27 
 

 
 

Notitia de Partibus Operis 
 
 
 

Deest pars prima 
Instaurationis, 

quae complectitur partitiones scientiarum. 
Illae tamen ex secundo libro de 

Progressibus Faciendis in Doctrina 
divina et humana, 

nonnulla ex parte, peti possunt. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Sequitur secunda pars 
Instaurationis, 

quae artem ipsam 
interpretandi naturam, et verioris adopcrationis 

intellectus exhibet: neque eam ipsam 
tamen in corpore tractatiis justi, 

sed tantum digestam per 
summas, in aphorismos. 

 
 
 
  



 
 

 



29 
 

 

Pars Secunda Operis 

 
 

PARS SECUNDA OPERIS. 
QUAE DICITUR 

NOVUM ORGANUM 
SIVE INDICIA VERA 

DE INTERPRETATIONE NATURAE 
 

PRAEFATIO 
Qui de natura, tanquam de re explorata, pronuntiare ausi sunt, sive hoc 
ex animi fiducia fecerint sive ambitiose et more professorio, maximis 
illi philosophiam et scientias detrimentis affecere. Ut enim ad fidem 
faciendam validi, ita etiam ad inquisitionem extinguendam et 
abrumpendam efficaces fuerunt. Neque virtute propria tantum 
profuerunt, quantum in hoc nocuerunt, quod aliorum virtutem 
corruperint et perdiderint. Qui autem contrariam huic viam ingressi 
sunt atque nihil prorsus sciri posse asseruerunt, sive ex sophistarum 
veterum odio sive ex animi fluctuatione aut etiam ex quadam 
doctrinae copia in hanc opinionem delapsi sint, certe non 
contemnendas ejus rationes adduxerunt; veruntamen nec a veris initiis 
sententiam suam derivarunt, et, studio quodam atque affectatione 
provecti, prorsus modum excesserunt. At antiquiores ex Graecis 
(quorum scripta perierunt) inter pronuntiandi jactantiam et 
Acatalepsiae desperationem prudentius se sustinuerunt: atque de 
inquisitionis difficultate et rerum obscuritate saepius querimonias et 
indignationes miscentes, et veluti fraenum mordentes, tamen 
propositum urgere atque naturae se immiscere non destiterunt; 
consentaneum (ut videtur) existimantes, hoc ipsum (videlicet utrum 
aliquid sciri possit) non disputare, sed experiri. Et tamen illi ipsi, impetu 
tantum intellectus usi, regulam non adhibuerunt, sed omnia in acri 
meditatione et mentis volutatione et agitatione perpetua posuerunt. 
 



Nostra autem ratio, ut opere ardua, ita dictu facilis est. Ea enim est, ut 
certitudinis gradus constituamus, sensum per reductionem quandam 
tueamur, sed mentis opus quod sensum subsequitur plerunque 
rejiciamus; novam autem et certam viam, ab ipsis sensuum 
perceptionibus, menti aperiamus et muniamus. Atque hoc proculdubio 
viderunt et illi qui tantas dialecticae partes tribuerunt. Ex quo liquet, 
illos intellectui adminicula quaesivisse, mentis autem processum 
nativum et sponte moventem, suspectum habuisse. Sed serum plane 
rebus perditis hoc adhibetur remedium; postquam mens ex quotidiana 
vitae consuetudine, et auditionibus et doctrinis inquinatis occupata, et 
vanissimis idolis obsessa fuerit. Itaque ars illa dialecticae, sero (ut 
diximus) cavens, neque rem ullo modo restituens, ad errores potius 
figendos quam ad veritatem aperiendam valuit. Restat unica salus ac 
sanitas, ut opus mentis universum de integro resumatur; ac mens, jam 
ab ipso principio, nullo modo sibi permittatur, sed perpetuo regatur; ac 
res veluti per machinas conficiatur. Sane si homines opera mechanica 
nudis manibus, absque instrumentorum vi et ope, aggressi essent, 
quemadmodum opera intellectualia nudis fere mentis viribus tractare 
non dubitarunt, parvae admodum fuissent res quas movere et vincere 
potuissent, licet operas enixas atque etiam conjunctas praestitissent. 
Atque si paulisper morari, atque in hoc ipsum exemplum, veluti in 
speculum, intueri velimus; exquiramus (si placet) si forte obeliscus 
aliquis magnitudine insignis ad triumphi vel hujusmodi magnificentiae 
decus transferendus esset, atque id homines nudis manibus 
aggrederentur, annon hoc magnae cujusdam esse dementiae 
spectator quispiam rei sobrius fateretur? Quod si numerum augerent 
operariorum, atque hoc modo se valere posse confiderent, annon 
tanto magis? Sin autem delectum quendam adhibere vellent, atque 
imbecilliores separare, et robustis tantum et vigentibus uti, atque hinc 
saltem se voti compotes fore sperarent, annon adhuc eos impensius 
delirare diceret? Quin etiam si hoc ipso non contenti, artem tandem 
athleticam consulere statuerent, ac omnes deinceps manibus et 
lacertis et nervis ex arte bene unctis et medicatis adesse juberent, 
annon prorsus eos dare operam ut cum ratione quadam et prudentia 
insanirent, clamaret? Atque homines tamen simili malesano impetu et 
conspiratione inutili feruntur in intellectualibus; dum ab ingeniorum 
vel multitudine et consensu vel excellentia et acumine magna sperant, 



31 
 

aut etiam dialectica (quae quaedam athletica censeri possit) mentis 
nervos roborant; sed interim, licet tanto studio et conatu, (si quis vere 
judicaverit) intellectum nudum applicare non desinunt. 
Manifestissimum autem est, in omni opere magno, quod manus 
hominis praestat, sine instrumentis et machinis, vires nec singulorum 
intendi nec omnium coire posse. 
 
Itaque ex his quae diximus praemissis, statuimus duas esse res de 
quibus homines plane monitos volumus, ne forte illae eos fugiant aut 
praetereant. Quarum prima hujusmodi est; fieri fato quodam (ut 
existimamus) bono, ad extinguendas et depellendas contradictiones et 
tumores animorum, ut et veteribus honor et reverentia intacta et 
imminuta maneant, et nos destinata perficere et tamen modestiae 
nostrae fructum percipere possimus. Nam nos, si profiteamur nos 
meliora afferre quam antiqui, eandem quam illi viam ingressi, nulla 
verborum arte efficere possimus, quin inducatur quaedam ingenii vel 
excellentiae vel facultatis comparatio sive contentio; non ea quidem 
illicita aut nova; -- quidni enim possimus pro jure nostro (neque eo ipso 
alio, quam omnium) si quid apud eos non recte inventum aut positum 
sit, reprehendere aut notare? -- sed tamen utcunque justa aut 
permissa, nihilominus impar fortasse fuisset ea ipsa contentio, ob 
virium nostrarum modum. Verum quum per nos illud agatur, ut alia 
omnino via intellectui aperiatur illis intentata et incognita, commutata 
jam ratio est; cessant studium et partes; nosque indicis tantummodo 
personam sustinemus, quod mediocris certe est authoritatis, et 
fortunae cujusdam potius quam facultatis et excellentiae. Atque haec 
moniti species ad personas pertinet; altera ad res ipsas. 
 
Nos siquidem de deturbanda ea quae nunc floret philosophia, aut si 
quae alia sit aut erit hac emendatior aut auctior, minime laboramus. 
Neque enim officimus, quin philosophia ista recepta, et aliae id genus, 
disputationes alant, sermones ornent, ad professoria munera et vitae 
civilis compendia adhibeantur et valeant. Quin etiam aperte 
significamus et declaramus, eam quam nos adducimus philosophiam 
ad istas res admodum utilem non futuram. Non praesto est, neque in 
transitu capitur, neque ex praenotionibus intellectui blanditur, neque 
ad vulgi captum nisi per utilitatem et effecta descendet. 



 
Sint itaque (quod foelix faustumque sit utrique parti) duae 
doctrinarum emanationes, ac duae dispensationes; duae similiter 
contemplantium sive philosophantium tribus ac veluti cognationes; 
atque illae neutiquam inter se inimicae aut alienae, sed foederatae et 
mutuis auxiliis devinctae: sit denique alia scientias colendi, alia 
inveniendi ratio. Atque quibus prima potior et acceptior est, ob 
festinationem, vel vitae civilis rationes, vel quod illam alteram ob 
mentis infirmitatem capere et complecti non possint (id quod longe 
plurimis accidere necesse est), optamus ut iis foeliciter et ex voto 
succedat quod agunt, atque ut quod sequuntur teneant. Quod si cui 
mortalium cordi et curae sit, non tantum inventis haerere atque iis uti, 
sed ad ulteriora penetrate; atque non disputando adversarium, sed 
opere naturam vincere; denique, non belle et probabiliter opinari, sed 
certo et ostensive scire; tales, tanquam veri scientiarum filii, nobis (si 
videbitur) se adjungant; ut omissis naturae atriis, quae infiniti 
contriverunt, aditus aliquando ad interiora patefiat. Atque ut melius 
intelligamur, utque illud ipsum quod volumus ex nominibus impositis 
magis familiariter occurrat, altera ratio sive via Anticipatio Mentis, 
altera Interpretatio Naturae, a nobis appellari consuevit. 
 
Est etiam quod petendum videtur. Nos certe cogitationem suscepimus 
et curam adhibuimus, ut quae a nobis proponentur non tantum vera 
essent, sed etiam ad animos hominum (licet miris modis occupatos et 
interclusos) non incommode aut aspere accederent. Veruntamen 
aequum est, ut ab hominibus impetremus (in tanta praesertim 
doctrinarum et scientiarum restauratione) ut qui de hisce nostris 
aliquid, sive ex sensu proprio, sive ex authoritatum turba, sive ex 
demonstrationum formis (quae nunc tanquam leges quaedam 
judicialis invaluerunt), statuere aut existimare velit, ne id in transitu et 
velut aliud agendo facere se posse speret; sed ut rem pernoscat; 
nostram, quam describimus et munimus, viam ipse paullatim tentet; 
subtilitati rerum quae in experientia signata est assuescat; pravos 
denique atque alte haerentes mentis habitus tempestiva et quasi 
legitima mora corrigat; atque tum demum (si placuerit) postquam in 
potestate sua esse coeperit, judicio suo utatur. 
 



33 
 

 
 

Notitia de Aphorismis 
 
 
 

 
 

PARTIS SECUNDAE 
SUMMA, 
DIGESTA 

IN 
APHORISMOS. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 



35 
 

 

Novum Organum – Liber Primus 
 
 

NOVUM ORGANUM 
LIBER PRIMUS 

 
APHORISMI 

DE INTERPRETATIONE NATURAE 
ET REGNO HOMINIS. 

 
 

Aphorismus. 
 

I-I. 
Homo, naturae minister et interpres, tantum facit et intelligit quantum 
de naturae ordine re vel mente observaverit: nec amplius scit, aut 
potest. 
 
 

I-II. 
Nec manus nuda, nec intellectus sibi permissus, multum valet; 
instrumentis et auxiliis res perficitur; quibus opus est, non minus ad 
intellectum, quam ad manum. Atque ut instrumenta manus motum 
aut cient aut regunt; ita et instrumenta mentis intellectui aut 
suggerunt aut cavent. 
 
 

I-III. 
Scientia et potentia humana in idem coincident, quia ignoratio causae 
destituit effectum. Natura enim non nisi parendo vincitur: et quod in 
contemplatione instar causae est, id in operatione instar regulae est. 
 



 
 

I-IV. 
Ad opera nil aliud potest homo, quam ut corpora naturalia admoveat 
et amoveat: reliqua natura intus transigit. 
 
 

I-V. 
Solent se immiscere naturae (quoad opera) mechanicus, 
mathematicus, medicus, alchemista, et magus; sed omnes (ut nunc 
sunt res) conatu levi, successu tenui. 
 
 

I-VI. 
Insanum quiddam esset, et in se contrarium, existimare ea, quae adhuc 
nunquam facta sunt, fieri posse, nisi per modos adhuc nunquam 
tentatos. 
 
 

I-VII. 
Generationes mentis et manus numerosae admodum videntur in libris 
et opificiis. Sed omnis ista varietas sita est in subtilitate eximia, et 
derivationibus paucarum rerum, quae innotuerunt; non in numero 
axiomatum. 
 
 

I-VIII. 
Etiam opera, quae jam inventa sunt, casui debentur et experientiae, 
magis quam scientiis: scientiae enim, quas nunc habemus, nihil aliud 
sunt quam quaedam concinnationes rerum antea inventarum; non 
modi inveniendi, aut designationes novorum operum. 
 
 
 
 



37 
 

I-IX. 
Causa vero et radix fere omnium malorum in scientiis ea una est; quod 
dum mentis humanae vires falso miramur et extollimus, vera ejus 
auxilia non quaeramus. 
 
 

I-X. 
Subtilitas naturae subtilitatem sensus et intellectus multis partibus 
superat; ut pulchrae illae meditationes et speculationes humanae et 
causationes res malsana sint, nisi quod non adsit qui advertat. 
 
 

I-XI. 
Sicut scientiae, quae nunc habentur, inutiles sunt ad inventionem 
operum; ita et logica, quae nunc habetur, inutilis est ad inventionem 
scientiarum. 
 
 

I-XII. 
Logica, quae in usu est, ad errores (qui in notionibus vulgaribus 
fundantur) stabiliendos et figendos valet, potius quam ad 
inquisitionem veritatis; ut magis damnosa sit, quam utilis. 
 
 

I-XIII. 
Syllogismus ad principia scientiarum non adhibetur, ad media axiomata 
frustra adhibetur, cum sit subtilitati naturae longe impar. Assensum 
itaque constringit, non res. 
 
 

I-XIV. 
Syllogismus ex propositionibus constat, propositiones ex verbis, verba 
notionum tesserae sunt. Itaque si notiones ipsae (id quod basis rei est) 
confusae sint, et temere a rebus abstractae; nihil in iis, quae 
superstruuntur, est firmitudinis. Itaque spes est una in inductione vera. 



I-XV. 
In notionibus nil sani est, nec in logicis, nec in physicis: non substantia, 
non qualitas, agere, pati, ipsum esse, bonae notiones sunt; multo 
minus grave, leve, densum, tenue, humidum, siccum , generatio, 
corruptio, attrahere, fugare, elementum, materia, forma, et id genus; 
sed omnes phantasticae et male terminatae. 
 
 

I-XVI. 
Notiones infimarum specierum, hominis, canis, columbae, et 
prehensionum immediatarum sensus, calidi, frigidi, albi, nigri, non 
fallunt magnopere; quae tamen ipsae a fluxu materiae et commissione 
rerum quandoque confunduntur; reliquae omnes (quibus homines 
hactenus usi sunt) aberrationes sunt, nec debitis modis a rebus 
abstractae et excitatae. 
 
 

I-XVII. 
Nec minor est libido et aberratio in constituendis axiomatibus, quam 
in notionibus abstrahendis; idque in ipsis principiis, quae ab inductione 
vulgari pendent. At multo major est in axiomatibus, et propositionibus 
inferioribus, quae educit syllogismus. 
 
 

I-XVIII. 
Quae adhuc inventa sunt in scientiis, ea hujusmodi sunt, ut notionibus 
vulgaribus fere subjaceant: ut vero ad interiora et remotiora naturae 
penetretur, necesse est ut tam notiones quam axiomata magis certa et 
munita via a rebus abstrahantur, atque omnino melior et certior 
intellectus adoperatio in usum veniat. 
 
 

I-XIX. 
Duae viae sunt, atque esse possunt, ad inquirendam et inveniendam 
veritatem. Altera a sensu et particularibus advolat ad axiomata maxime 



39 
 

generalia, atque ex iis principiis eorumque immota veritate judicat et 
invenit axiomata media; atque haec via in usu est. Altera a sensu et 
particularibus excitat axiomata, ascendendo continenter et gradatim, 
ut ultimo loco perveniatur ad maxime generalia; quae via vera est, sed 
intentata. 
 
 

I-XX. 
Eandem ingreditur viam (priorem scilicet) intellectus sibi permissus, 
quam facit ex ordine dialecticae. Gestit enim mens exsilire ad magis 
generalia, ut acquiescat; et post parvam moram fastidit experientiam: 
sed haec mala demum aucta sunt a dialectica ob pompas 
disputationum. 
 
 

I-XXI. 
Intellectus sibi permissus, in ingenio sobrio et patiente et gravi 
(praesertim si a doctrinis receptis non impediatur), tentat nonnihil 
illam alteram viam, quae recta est, sed exiguo profectu; cum 
intellectus, nisi regatur et juvetur, res inaequalis sit, et omnino inhabilis 
ad superandam rerum obscuritatem. 
 
 

I-XXII. 
Utraque via orditur a sensu et particularibus, et acquiescit in maxime 
generalibus: sed immensum quiddam discrepant; cum altera 
perstringat tantum experientiam et particularia cursim; altera in iis rite 
et ordine versetur; altera rursus jam a principio constituat generalia 
quaedam abstracta et inutilia; altera gradatim exsurgat ad ea quae 
revera naturae sunt notiora. 
 
 
 
 
 



I-XXIII. 
Non leve quiddam interest inter humanae mentis idola, et divinae 
mentis ideas; hoc est, inter placita quaedam inania, et veras signaturas 
atque impressiones factas in creaturis, prout inveniuntur. 
 
 

I-XXIV. 
Nullo modo fieri potest, ut axiomata per argumentationem constituta 
ad inventionem novorum operum valeant; quia subtilitas naturae 
subtilitatem argumentandi multis partibus superat. Sed axiomata, a 
particularibus rite et ordine abstrata, nova particularia rursus facile 
indicant et designant; itaque scientias reddunt activas.  
 
 

I-XXV. 
Axiomata, quae in usu sunt, ex tenui et manipulari experientia, et 
paucis particularibus, quae ut plurimum occurrunt, fluxere; et sunt fere 
ad mensuram eorum facta et extensa: ut nil mirum sit, si ad nova 
particularia non ducant. Quod si forte instantia aliqua, non prius 
animadversa aut cognita, se offerat, axioma distinctione aliqua frivola 
salvatur, ubi emendari ipsum verius foret. 
 
 

I-XXVI. 
Rationem humanam, qua utimur ad naturam, anticipationes naturae 
(quia res temeraria est et praematura), at illam rationem quae debitis 
modis elicitur a rebus, interpretationem naturae, docendi gratia, 
vocare consuevimus. 
 
 

I-XXVII. 
Anticipationes satis firmae sunt ad consensum; quandoquidem, si 
homines etiam insanirent ad unum modum et conformiter, illi satis 
bene inter se congruere possent. 
 



41 
 

 

I-XXVIII. 
Quin longe validiores sunt ad subeundum assensum anticipationes, 
quam interpretationes; quia ex paucis collectae, iisque maxime quae 
familiariter occurrunt, intellectum statim perstringunt, et phantasiam 
implent; ubi contra, interpretationes, ex rebus admodum variis et 
multum distantibus sparsim collectae, intellectum subito percutere 
non possunt; ut necesse sit eas, quoad opiniones, duras et absonas, 
fere instar mysteriorum fidei videri. 
 
 

I-XXIX. 
In scientiis, quae in opinionibus et placitis fundatae sunt, bonus est 
usus anticipationum et dialecticae; quando opus est assensum 
subjugare, non res. 
 
 

I-XXX. 
Non, si omnia omnium aetatum ingenia coierint, et labores contulerint 
et transmiserint, progressus magnus fieri poterit in scientiis per 
anticipationes: quia errores radicales, et in prima digestione mentis, ab 
excellentia functionum et remediorum sequentium non curantur. 
 

I-XXXI. 
Frustra magnum expectatur augmentum in scientiis ex 
superinductione et insitione novorum super vetera; sed instauratio 
facienda est ab imis fundamentis, nisi libeat perpetuo circumvolvi in 
orbem, cum exili et quasi contemnendo progressu. 
 
 

I-XXXII. 
Antiquis auctoribus suus constat honos, atque adeo omnibus; quia non 
ingeniorum aut facultatum inducitur comparatio, sed viae; nosque non 
judicis, sed indicis personam sustinemus. 
 



 

I-XXXIII. 
Nullum (dicendum enim est aperte) recte fieri potest judicium nec de 
via nostra, nec de iis quae secundum eam inventa sunt, per 
anticipationes (rationem scilicet quae in usu est), quia non 
postulandum est ut ejus rei judicio stetur, quae ipsa in judicium 
vocatur. 
 
 

I-XXXIV. 
Neque etiam tradendi aut explicandi ea, quae adducimus, facilis est 
ratio; quia, quae in se nova sunt, intelligentur tamen ex analogia 
veterum. 
 
 

I-XXXV. 
Dixit Borgia de expeditione Gallorum in Italiam, eos venisse cum creta 
in manibus, ut diversoria notarent, non cum armis, ut perrumperent. 
Itidem et nostra ratio est, ut doctrina nostra animos idoneos et capaces 
subintret; confutationum enim nullus est usus, ubi de principiis et ipsis 
notionibus, atque etiam de formis demonstrationum dissentimus. 
 
 

I-XXXVI. 
Restat vero nobis modus tradendi unus et simplex, ut homines ad ipsa 
particularia et eorum series et ordines adducamus; et ut illi rursus 
imperent sibi ad tempus abnegationem notionum, et cum rebus ipsis 
consuescere incipiant. 
 
 

I-XXXVII. 
Ratio eorum, qui acatalepsiam tenuerunt, et via nostra initiis suis 
quodammodo consentiunt; exitu immensum disjunguntur et 
opponuntur. Illi enim nihil sciri posse simpliciter asserunt; nos, non 
multum sciri posse in natura, ea, quae nunc in usu est, via: verum illi 



43 
 

exinde authoritatem sensus et intellectus destruunt; nos auxilia iisdem 
excogitamus et subministramus. 
 
 

I-XXXVIII. 
Idola et notiones falsae, quae intellectum humanum jam occuparunt 
atque in eo alte haerent, non solum mentes hominum ita obsident, ut 
veritati aditus difficilis pateat; sed etiam dato et concesso aditu, illa 
rursus in ipsa instauratione scientiarum occurrent et molesta erunt; 
nisi homines praemoniti adversus ea se, quantum fieri potest, 
muniant. 
 
 

I-XXXIX. 
Quatuor sunt genera idolorum, quae mentes humanas obsident. Iis 
(docendi gratia) nomina imposuimus; ut primum genus, idola tribus; 
secundum, idola specus; tertium, idola fori; quartum, idola theatri, 
vocentur. 
 
 

I-XL. 
Excitatio notionum et axiomatum per inductionem veram est certe 
proprium remedium ad idola arcenda et summovenda; sed tamen 
indicatio idolorum magni est usus. Doctrina enim de idolis similiter se 
habet ad interpretationem naturae, sicut doctrina de sophisticis 
elenchis ad dialecticam vulgarem. 
 
 

I-XLI. 
Idola tribus sunt fundata in ipsa natura humana, atque in ipsa tribu seu 
gente hominum. Falso enim asseritur, sensum humanum esse 
mensuram rerum; quin contra, omnes perceptiones, tam sensus quam 
mentis, sunt ex analogia hominis, non ex analogia universi. Estque 
intellectus humanus instar speculi inaequalis ad radios rerum, qui 
suam naturam naturae rerum immiscet, eamque distorquet et inficit. 



 

I-XLII. 
Idola specus sunt idola hominis individui. Habet enim unusquisque 
(praeter aberrationes naturae humanae in genere) specum sive 
cavernam quandam individuam, quae lumen naturae frangit et 
corrumpit: vel propter naturam cujusque propriam et singularem; vel 
propter educationem et conversationem cum aliis; vel propter 
lectionem librorum, et authoritates eorum quos quisque colit et 
miratur; vel propter differentias impressionum, prout occurrunt in 
animo praeoccupato et praedisposito, aut in animo aequo et sedato, 
vel ejusmodi: ut plane spiritus humanus (prout disponitur in hominibus 
singulis) sit res varia, et omnino perturbata, et quasi fortuita. Unde 
bene Heraclitus, homines scientias quaerere in minoribus mundis, et 
non in majore sive communi. 
 

I-XLIII. 
Sunt etiam idola tanquam ex contractu et societate humani generis ad 
invicem, quae idola fori, propter hominum commercium et 
consortium, appellamus. Homines enim per sermones sociantur; at 
verba ex captu vulgi imponuntur. Itaque mala et inepta verborum 
impositio miris modis intellectum obsidet. Neque definitiones aut 
explicationes, quibus homines docti se munire et vindicare in nonnullis 
consueverunt, rem ullo modo restituunt. Sed verba plane vim faciunt 
intellectui, et omnia turbant; et homines ad inanes et innumeras 
controversias et commenta deducunt. 
 
 

I-XLIV. 
Sunt denique idola, quae immigrarunt in animos hominum ex diversis 
dogmatibus philosophiarum, ac etiam ex perversis legibus 
demonstrationum; quae idola theatri nominamus; quia quot 
philosophiae receptae aut inventae sunt, tot fabulas productas et actas 
censemus, quae mundos effecerunt fictitios et scenicos. Neque de his 
quae jam habentur, aut etiam de veteribus philosophiis et sectis 
tantum loquimur, cum complures aliae ejusmodi fabulae componi et 
concinnari possint; quandoquidem errorum prorsus diversorum 



45 
 

causae sint nihilominus fere communes. Neque rursus de philosophiis 
universalibus tantum hoc intelligimus, sed etiam de principiis et 
axiomatibus compluribus scientiarum, quae ex traditione et fide et 
neglectu invaluerunt. Verum de singulis istis generibus idolorum, fusius 
et distinctius dicendum est, ut intellectui humano cautum sit. 
 
 

I-XLV. 
Intellectus humanus ex proprietate sua facile supponit majorem 
ordinem et aequalitatem in rebus, quam invenit: et cum multa sint in 
natura monodica, et plena imparitatis, tamen affingit parallela, et 
correspondentia, et relativa, quae non sunt. Hinc commenta illa, in 
coelestibus omnia moveri per circulos perfectos, lineis spiralibus et 
draconibus (nisi nomine tenus) prorsus rejectis. Hinc elementum ignis 
cum orbe suo introductum est ad constituendum quaternionem cum 
reliquis tribus, quae subjiciuntur sensui. Etiam elementis (quae vocant) 
imponitur ad placitum decupla proportio  excessus in raritate ad 
invicem; et hujusmodi somnia. Neque vanitas ista tantum valet in 
dogmatibus, verum etiam in notionibus simplicibus. 
 
 

I-XLVI. 
Intellectus humanus in iis quae semel placuerunt (aut quia recepta 
sunt et credita, aut quia delectant), alia etiam omnia trahit ad 
suffragationem et consensum cum illis: et licet major sit instantiarum 
vis et copia, quae occurrunt in contrarium; tamen eas aut non 
observat, aut contemnit, aut distinguendo summovet et rejicit, non 
sine magno et pernicioso praejudicio, quo prioribus illis syllepsibus 
authoritas maneat inviolata. Itaque recte respondit ille, qui, cum 
suspensa tabula in templo ei monstraretur eorum qui vota solverant, 
quod naufragii periculo elapsi sint, atque interrogando premeretur, 
anne tum quidem Deorum numen agnosceret, quaesivit denuo, At ubi 
sunt illi depicti qui post vota nuncupata perierint? Eadem ratio est fere 
omnis superstitionis, ut in astrologicis, in somniis, ominibus, 
nemesibus, et hujusmodi; in quibus homines delectati hujusmodi 
vanitatibus advertunt eventus, ubi implentur; ast ubi fallunt, licet 



multo frequentius, tamen negligunt et praetereunt. At longe subtilius 
serpit hoc malum in philosophiis et scientiis; in quibus quod semel 
placuit, reliqua (licet multo firmiora et potiora) inficit, et in ordinem 
redigit. Quinetiam licet abfuerit ea, quam diximus, delectatio et 
vanitas, is tamen humano intellectui error est proprius et perpetuus, 
ut magis moveatur et excitetur affirmativis, quam negativis; cum rite 
et ordine aequum se utrique praebere debeat; quin contra, in omni 
axiomate vero constituendo, major est vis instantiae negativae. 
 
 

I-XLVII. 
Intellectus humanus illis, quae simul et subito mentem ferire et subire 
possunt, maxime movetur; a quibus phantasia impleri et inflari 
consuevit: reliqua vero modo quodam, licet imperceptibili, ita se 
habere fingit et supponit, quomodo se habent pauca illa quibus mens 
obsidetur; ad illum vero transcursum ad instantias remotas et 
heterogeneas, per quas axiomata tanquam igne probantur, tardus 
omnino intellectus est, et inhabilis, nisi hoc illi per duras leges et 
violentum imperium imponatur. 
 
 

I-XLVIII. 
Gliscit intellectus humanus, neque consistere aut acquiescere potis 
est, sed ulterius petit; at frustra. Itaque incogitabile est ut sit aliquid 
extremum aut extimum mundi, sed semper quasi necessario occurrit 
ut sit aliquid ulterius. Neque rursus cogitari potest quomodo aeternitas 
defluxerit ad hunc diem; cum distinctio illa, quae recipi consuevit, quod 
sit infinitum a parte ante, et a parte post, nullo modo constare possit; 
quia inde sequeretur, quod sit unum infinitum alio infinito majus, 
atque ut consumatur infinitum, et vergat ad finitum. Similis est 
subtilitas de lineis semper divisibilibus, ex impotentia cogitationis. At 
majore cum pernicie intervenit haec impotentia mentis in inventione 
causarum: nam cum maxime universalia in natura positiva esse 
debeant, quemadmodum inveniuntur, neque sunt revera causabilia; 
tamen intellectus humanus, nescius acquiescere, adhuc appetit 
notiora. Tum vero, ad ulteriora tendens, ad proximiora recidit, videlicet 



47 
 

ad causas finales, quae sunt plane ex natura hominis, potius quam 
universi: atque ex hoc fonte philosophiam miris modis corruperunt. Est 
autem aeque imperiti et leviter philosophantis, in maxime 
universalibus causam requirere, ac in subordinatis et subalternis 
causam non desiderare. 
 
 

I-XLIX. 
Intellectus humanus luminis sicci non est; sed recipit infusionem a 
voluntate et affectibus, id quod generat ad quod vult scientias: quod 
enim mavult homo verum esse, id potius credit. Rejicit itaque difficilia, 
ob inquirendi impatientiam; sobria, quia coarctant spem; altiora 
naturae, propter superstitionem; lumen experientiae, propter 
arrogantiam et fastum, ne videatur mens versari in vilibus et fluxis; 
paradoxa, propter opinionem vulgi; denique innumeris modis, iisque 
interdum imperceptibilibus, affectus intellectum imbuit et inficit. 
 
 

I-L. 
At longe maximum impedimentum et aberratio intellectus humani 
provenit a stupore et incompetentia et fallaciis sensuum; ut ea, quae 
sensum feriunt, illis, quae sensum immediate non feriunt, licet 
potioribus, praeponderent. Itaque contemplatio fere desinit cum 
aspectu; adeo ut rerum invisibilium exigua aut nulla sit observatio. 
Itaque omnis operatio spirituum in corporibus tangibilibus inclusorum 
latet, et homines fugit. Omnis etiam subtilior meta schematismus in 
partibus rerum crassiorum (quem vulgo alterationem vocant, cum sit 
revera latio per minima) latet similiter: et tamen nisi duo ista, quae 
diximus, explorata fuerint et in lucem producta, nihil magni fieri potest 
in natura quoad opera. Rursus ipsa natura aëris communis et corporum 
omnium, quae aërem tenuitate superant (quae plurima sunt), fere 
incognita est. Sensus enim per se res infirma est, et aberrans: neque 
organa ad amplificandos sensus aut acuendos multum valent; sed 
omnis verior interpretatio naturae conficitur per instantias, et 
experimenta idonea et apposita; ubi sensus de experimento tantum, 
experimentum de natura et re ipsa judicat. 



 

I-LI. 
Intellectus humanus fertur ad abstracta propter naturam propriam; 
atque ea, quae fluxa sunt, fingit esse constantia. Melius autem est 
naturam secare, quam abstrahere; id quod Democriti schola fecit, quae 
magis penetravit in naturam, quam reliquae. Materia potius 
considerari debet, et ejus schematismi, et meta-schematismi, atque 
actus purus, et lex actus sive motus; formae enim commenta animi 
humani sunt, nisi libeat leges illas actus formas appellare. 
 
 

I-LII. 
Hujusmodi itaque sunt idola, quae vocamus idola tribus; quae ortum 
habent aut ex aequalitate substantiae spiritus humani; aut ex 
praeoccupatione ejus; aut ab angustiis ejus; aut ab inquieto motu ejus; 
aut ab infusione affectuum; aut ab incompetentia sensuum; aut ab 
impressionis modo. 
 
 

I-LIII. 
Idola specus ortum habent ex propria cujusque natura et animi et 
corporis; atque etiam ex educatione, et consuetudine, et fortuitis. 
Quod genus, licet sit varium et multiplex, tamen ea proponemus, in 
quibus maxima cautio est, quaeque plurimum valent ad polluendum 
intellectum, ne sit purus. 
 
 

I-LIV. 
Adamant homines scientias et contemplationes particulares; aut quia 
authores et inventores se earum credunt; aut quia plurimum in illis 
operae posuerunt, iisque maxime assueverunt. Hujusmodi vero 
homines, si ad philosophiam et contemplationes universales se 
contulerint, illas ex prioribus phantasiis detorquent, et corrumpunt; id 
quod maxime conspicuum cernitur in Aristotele, qui naturalem suam 
philosophiam logicae suae prorsus mancipavit, ut eam fere inutilem et 



49 
 

contentiosam reddiderit. Chemicorum autem genus, ex paucis 
experimentis fornacis, philosophiam constituerunt phantasticam, et ad 
pauca spectantem: quinetiam Gilbertus, postquam in 
contemplationibus magnetis se laboriosissime exercuisset, confinxit 
statim philosophiam consentaneam rei apud ipsum praepollenti. 
 
 

I-LV. 
Maximum et velut radicale discrimen ingeniorum, quoad philosophiam 
et scientias, illud est; quod alia ingenia sint fortiora et aptiora ad 
notandas rerum differentias; alia, ad notandas rerum similitudines. 
Ingenia enim constantia et acuta figere contemplationes, et morari, et 
haerere in omni subtilitate differentiarum possunt: ingenia autem 
sublimia et discursiva etiam tenuissimas et catholicas rerum 
similitudines et agnoscunt et componunt: utrumque autem ingenium 
facile labitur in excessum, prensando aut gradus rerum, aut umbras. 
 
 

I-LVI. 
Reperiuntur ingenia alia in admirationem antiquitatis, alia in amorem 
et amplexum novitatis effusa; pauca vero ejus temperamenti sunt, ut 
modum tenere possint, quin aut quae recte posita sunt ab antiquis 
convellant, aut ea contemnant quae recte afferuntur a novis. Hoc vero 
magno scientiarum et philosophiae detrimento fit, quum studia potius 
sint antiquitatis et novitatis, quam judicia: veritas autem non a 
felicitate temporis alicujus, quae res varia est; sed a lumine naturae et 
experientiae, quod aeternum est, petenda est. Itaque abneganda sunt 
ista studia; et videndum, ne intellectus ab illis ad consensum abripiatur. 
 
 

I-LVII. 
Contemplationes naturae et corporum in simplicitate sua intellectum 
frangunt et comminuunt; contemplationes vero naturae et corporum 
in compositione et configuratione sua intellectum stupefaciunt et 
solvunt. Id optime cernitur in schola Leucippi et Democriti, collata cum 
reliquis philosophiis. Illa enim ita versatur in particulis rerum, ut 



fabricas fere negligat; reliquae autem ita fabricas intuentur attonitae, 
ut ad simplicitatem naturae non penetrent: itaque alternandae sunt 
contemplationes istae, et vicissim sumendae; ut intellectus reddatur 
simul penetrans et capax; et evitentur ea, quae diximus, incommoda, 
atque idola ex iis provenientia. 
 
 

I-LVIII. 
Talis itaque esto prudentia contemplativa in arcendis et summovendis 
idolis specus; quae aut ex praedominantia, aut ex excessu 
compositionis et divisionis, aut ex studiis erga tempora, aut ex objectis 
largis et minutis, maxime ortum habent. Generaliter autem pro 
suspecto habendum unicuique rerum naturam contemplanti quicquid 
intellectum suum potissimum capit et detinet; tantoque major 
adhibenda in hujusmodi placitis est cautio, ut intellectus servetur 
aequus et purus. 
 
 

I-LIX. 
At idola fori omnium molestissima sunt; quae ex foedere verborum et 
nominum se insinuarunt in intellectum. Credunt enim homines, 
rationem suam verbis imperare. Sed fit etiam ut verba vim suam super 
intellectum retorqueant et reflectant; quod philosophiam et scientias 
reddidit sophisticas et inactivas. Verba autem plerunque ex captu vulgi 
induntur, atque per lineas vulgari intellectui maxime conspicuas res 
secant. Quum autem intellectus acutior, aut observatio diligentior, eas 
lineas transferre velit, ut illae sint magis secundum naturam; verba 
obstrepunt. Unde fit, ut magnae et solennes disputationes hominum 
doctorum saepe in controversias circa verba et nomina desinant; a 
quibus (ex more et prudentia mathematicorum) incipere consultius 
foret, easque per definitiones in ordinem redigere. Quae tamen 
definitiones, in naturalibus et materiatis, huic malo mederi non 
possunt; quoniam et ipsae definitiones ex verbis constant, et verba 
gignunt verba: adeo ut necesse sit ad instantias particulares, earumque 
series et ordines recurrere; ut mox dicemus, quum ad modum et 
rationem constituendi notiones et axiomata deventum fuerit. 



51 
 

 

I-LX. 
Idola, quae per verba intellectui imponuntur, duorum generum sunt; 
aut enim sunt rerum nomina, quae non sunt (quemadmodum enim 
sunt res, quae nomine carent per inobservationem; ita sunt et nomina, 
quae carent rebus, per suppositionem phantasticam), aut sunt nomina 
rerum, quae sunt, sed confusa et male terminata, et temere et 
inaequaliter a rebus abstracta. Prioris generis sunt, fortuna, primum 
mobile, planetarum orbes, elementum ignis, et hujusmodi commenta, 
quae a vanis et falsis theoriis ortum habent. Atque hoc genus idolorum 
facilius ejicitur, quia per constantem abnegationem et antiquationem 
theoriarum exterminari possunt.  
 
At alterum genus perplexum est, et alte haerens; quod ex mala et 
imperita abstractione excitatur. Exempli gratia, accipiatur aliquod 
verbum (humidum, si placet), et videamus quomodo sibi constent quae 
per hoc verbum significantur: et invenietur verbum istud, humidum, 
nihil aliud quam nota confusa diversarum actionum, quae nullam 
constantiam aut reductionem patiuntur. Significat enim et quod circa 
aliud corpus facile se circumfundit; et quod in se est indeterminabile, 
nec consistere potest; et quod facile cedit undique; et quod facile se 
dividit et dispergit; et quod facile se unit et colligit; et quod facile fluit 
et in motu ponitur; et quod alteri corpori facile adhaeret, idque 
madefacit; et quod facile reducitur in liquidum, sive colliquatur, cum 
antea consisteret. Itaque quum ad hujus nominis praedicationem et 
impositionem ventum sit; si alia accipias, flamma humida est; si alia 
accipias, aer humidus non est; si alia, pulvis minutus humidus est; si 
alia, vitrum humidum est: ut facile appareat istam notionem ex aqua 
tantum et communibus et vulgaribus liquoribus, absque ulla debita 
verificatione, temere abstractam esse. 
 
In verbis autem gradus sunt quidam pravitatis et erroris. Minus 
vitiosum genus est nominum substantiae alicujus, praesertim 
specierum infirmarum, et bene deductarum (nam notio cretae, luti, 
bona; terrae, mala): vitiosius genus est actionum, ut generare, 
corrumpere, alterare: vitiosissimum qualitatum (exceptis objectis 
sensus immediatis), ut gravis, levis, tenuis, densi, etc.; et tamen in 



omnibus istis fieri non potest, quin sint aliae notiones aliis paulo 
meliores, prout in sensum humanum incidit rerum copia. 
 
 

I-LXI. 
At idola theatri innata non sunt, nec occulto insinuata in intellectum; 
sed ex fabulis theoriarum, et perversis legibus demonstrationum, 
plane indita et recepta. In his autem confutationes tentare et suscipere 
consentaneum prorsus non est illis, quae a nobis dicta sunt. Quum 
enim nec de principiis consentiamus, nec de demonstrationibus, 
tollitur omnis argumentatio. Id vero bono fit fato, ut antiquis suus 
constet honos. Nihil enim illis detrahitur, quum de via omnino quaestio 
sit. Claudus enim (ut dicitur) in via antevertit cursorem extra viam. 
Etiam illud manifesto liquet, currenti extra viam, quo habilior sit et 
velocior, eo majorem contingere aberrationem. 
 
Nostra vero inveniendi scientias ea est ratio, ut non multum 
ingeniorum acumini et robori relinquatur; sed quae ingenia et 
intellectus fere exaequet. Quemadmodum enim ad hoc ut linea recta 
fiat, aut circulus perfectus describatur, multum est in constantia et 
exercitatione manus, si fiat ex vi manus propria, sin autem adhibeatur 
regula, aut circinus, parum aut nihil; omnino similis est nostra ratio. 
Licet autem confutationum particularium nullus sit usus; de sectis 
tamen et generibus hujusmodi theoriarum nonnihil dicendum est; 
atque etiam paulo post de signis exterioribus, quod se male habeant; 
et postremo de causis tantae infelicitatis et tam diuturni et generalis in 
errore consensus; ut ad vera minus difficilis sit aditus, et intellectus 
humanus volentius expurgetur et idola dimittat. 
 
 

I-LXII. 
Idola theatri, sive theoriarum, multa sunt, et multo plura esse possunt, 
et aliquando fortasse erunt. Nisi enim per multa jam saecula hominum 
ingenia circa religionem et theologiam occupata fuissent; atque etiam 
politiae civiles (praesertim monarchiae) ab istiusmodi novitatibus, 
etiam in contemplationibus, essent aversae; ut cum periculo et 



53 
 

detrimento fortunarum suarum in illas homines incumbant, non solum 
praemio destituti, sed etiam contemptui et invidiae expositi; 
complures aliae proculdubio philosophiarum et theoriarum sectae, 
similes illis, quae magna varietate olim apud Graecos floruerunt 
introductae fuissent. Quemadmodum enim super phaenomena 
aetheris plura themata coeli confingi possunt; similiter, et multo magis, 
super phaenomena philosophiae fundari possunt et constitui varia 
dogmata. Atque hujusmodi theatri fabulae habent etiam illud, quod in 
theatro poetarum usu venit; ut narrationes fictae ad scenam 
narrationibus ex historia veris concinniores sint et elegantiores, et 
quales quis magis vellet. 
 
In genere autem, in materiam philosophiae sumitur aut multum ex 
paucis, aut parum ex multis; ut utrinque philosophia super 
experientiae et naturalis historiae nimis angustam basin fundata sit, 
atque ex paucioribus, quam par est, pronunciet. Rationale enim genus 
philosophantium ex experientia arripiunt varia et vulgaria, eaque 
neque certo comperta, nec diligenter examinata et pensitata; reliqua 
in meditatione atque ingenii agitatione ponunt. 
 
Est et aliud genus philosophantium, qui in paucis experimentis sedulo 
et accurate elaborarunt, atque inde philosophias educere et 
confingere ausi sunt; reliqua miris modis ad ea detorquentes. 
 
Est et tertium genus eorum, qui theologiam et traditiones ex fide et 
veneratione immiscent; inter quos vanitas nonnullorum ad petendas 
et derivandas scientias a spiritibus scilicet et geniis deflexit; ita ut stirps 
errorum et philosophia falsa genere triplex sit: sophistica, empirica, et 
superstitiosa. 
 
 

I-LXIII. 
Primi generis exemplum in Aristotele maxime conspicuum est, qui 
philosophiam naturalem dialectica sua corrupit: quum mundum ex 
categoriis effecerit; animae humanae, nobilissimae substantiae, genus 
ex vocibus secundae intentionis tribuerit; negotium Densi et Rari, per 
quod corpora subeunt majores et minores dimensiones sive spatia, per 



frigidam distinctionem Aactus et Potentiae transegerit; motum singulis 
corporibus unicum et proprium, et, si participent ex alio motu, id 
aliunde moveri, asseruerit: et innumera alia, pro arbitrio suo, naturae 
rerum imposuerit: magis ubique sollicitus quomodo quis respondendo 
se explicet, et aliquid reddatur in verbis positivum, quam de interna 
rerum veritate; quod etiam optime se ostendit in comparatione 
philosophiae ejus ad alias philosophias quae apud Graecos 
celebrabantur. Habent enim homoiomera Anaxagorae, atomi Leucippi 
et Democriti, coelum et terra Parmenidis, lis et amicitia Empedoclis, 
resolutio corporum in adiaphoram naturam ignis et replicatio 
eorundem ad densum Heracliti, aliquid ex philosopho naturali; et 
rerum naturam, et experientiam, et corpora sapiunt; ubi Aristotelis 
physica nihil aliud quam dialecticae voces plerunque sonet: quam 
etiam in metaphysicis sub solenniore nomine, et ut magis scilicet realis, 
non nominalis, retractavit. Neque illud quenquam moveat, quod in 
libris ejus De animalibus, et in Problematibus, et in aliis suis tractatibus, 
versatio frequens sit in experimentis. Ille enim prius decreverat, neque 
experientiam ad constituenda decreta et axiomata rite consuluit; sed 
postquam pro arbitrio suo decrevisset, experientiam ad sua placita 
tortam circumducit et captivam; ut hoc etiam nomine magis 
accusandus sit, quam sectatores ejus moderni (scholasticorum 
philosophorum genus) qui experientiam omnino deseruerunt. 
 
 

I-LXIV. 
At philosophiae genus empiricum placita magis deformia et monstrosa 
educit, quam sophisticum aut rationale genus; quia non in luce 
notionum vulgarium (quae licet tenuis sit et superficialis, tamen est 
quodammodo universalis, et ad multa pertinens) sed in paucorum 
experimentorum angustiis et obscuritate fundatum est. Itaque talis 
philosophia illis, qui in hujusmodi experimentis quotidie versantur 
atque ex ipsis phantasiam contaminarunt, probabilis videtur et quasi 
certa; caeteris, incredibilis et vana. Cujus exemplum notabile est in 
chemicis, eorumque dogmatibus; alibi autem vix hoc tempore 
invenitur, nisi forte in philosophia Gilberti. Sed tamen circa hujusmodi 
philosophias cautio nullo modo praetermittenda erat; quia mente jam 
praevidemus et auguramur, si quando homines, nostris monitis 



55 
 

excitati, ad experientiam se serio contulerint (valere jussis doctrinis 
sophisticis), tum demum, propter praematuram et praeproperam 
intellectus festinationem, et saltum sive volatum ad generalia et rerum 
principia, fore ut magnum ab hujusmodi philosophiis periculum 
immineat; cui malo etiam nunc obviam ire debemus. 
 
 

I-LXV. 
At corruptio philosophiae ex superstitione, et theologia admista, latius 
omnino patet, et plurimum mali infert, aut in philosophias integras, aut 
in earum partes. Humanus enim intellectus non minus impressionibus 
phantasiae est obnoxius, quam impressionibus vulgarium notionum. 
Pugnax enim genus philosophiae et sophisticum illaqueat intellectum: 
at illud alterum phantasticum, et tumidum, et quasi poeticum, magis 
blanditur intellectui. Inest enim homini quaedam intellectus ambitio, 
non minor quam voluntatis; praesertim in ingeniis altis et elevatis. 
 
Hujus autem generis exemplum inter Graecos illucescit, praecipue in 
Pythagora, sed cum superstitione magis crassa et onerosa conjunctum; 
at periculosius et subtilius in Platone atque ejus schola. Invenitur etiam 
hoc genus mali in partibus philosophiarum reliquarum, introducendo 
formas abstractas, et causas finales, et causas primas; omittendo 
saepissime medias, et hujusmodi. Huic autem rei summa adhibenda 
est cautio. Pessima enim res est errorum apotheosis, et pro peste 
intellectus habenda est, si vanis accedat veneratio. Huic autem vanitati 
nonnulli ex modernis summa levitate ita indulserunt, ut in primo 
capitulo Geneseos, et in libro Job, et aliis Scripturis sacris, 
philosophiam naturalem fundare conati sint; inter viva quaerentes 
mortua. Tantoque magis haec vanitas inhibenda venit, et coercenda, 
quia ex divinorum et humanorum malsana admistione non solum 
educitur philosophia phantasica, sed etiam religio haeretica. Itaque 
salutare admodum est, si mente sobria fidei tantum dentur quae fidei 
sunt. 
 
 
 



I-LXVI. 
Et de malis authoritatibus philosophiarum, quae aut in vulgaribus 
notionibus, aut in paucis experimentis, aut in superstitione fundatae 
sunt, jam dictum est. Dicendum porro est et de vitiosa materia 
contemplationum, praesertim in philosophia naturali. Inficitur autem 
intellectus humanus ex intuitu eorum quae in artibus mechanicis fiunt, 
in quibus corpora per compositiones aut separationes ut plurimum 
alterantur; ut cogitet simile quiddam etiam in natura rerum universali 
fieri. Unde fluxit commentum illud elementorum, atque illorum 
concursu, ad constituenda corpora naturalia Rursus, quum homo 
naturae libertatem contemplatur, incidit in species rerum, animalium, 
plantarum, mineralium; unde facile in eam labitur cogitationem, ut 
existimet esse in natura quasdam formas rerum primarias, quas natura 
educere molitur: atque reliquam varietatem ex impedimentis et 
aberrationibus naturae in opere suo conficiendo, aut ex diversarum 
specierum conflictu, et transplantatione alterius in alteram, provenire. 
Atque prima cogitatio qualitates primas elementares, secunda 
proprietates occultas et virtutes specificas nobis peperit; quarum 
utraque pertinet ad inania contemplationum compendia, in quibus 
acquiescit animus et a solidioribus avertitur. At medici in secundis 
rerum qualitatibus et operationibus, attrahendi, repellendi, 
attenuandi, inspissandi, dilatandi, astringendi, discutiendi, maturandi, 
et hujusmodi, operam praestant meliorem; atque, nixi ex illis duobus 
(quae dixi) compendiis (qualitatibus scilicet elementaribus, et 
virtutibus specificis) illa altera (quae recte notata sunt) corrumperent, 
reducendo illa ad primas qualitates earumque mixturas subtiles et 
incommensurabiles, aut ea non producendo cum majore et 
diligentiore observatione ad qualitates tertias et quartas, sed 
contemplationem intempestive abrumpendo, illi multo melius 
profecissent. Neque hujusmodi virtutes (non dico eaedem, sed similes) 
in humani corporis medicinis tantum exquirendae sunt; sed etiam in 
caeterorum corporum naturalium mutationibus. 
 
Sed multo adhuc majore cum malo fit, quod quiescentia rerum 
principia, ex quibus; et non moventia, per quae res fiunt, 
contemplentur et inquirant. Illa enim ad sermones, ista ad opera 
spectant. Neque enim vulgars illae differentiae motus, quae in naturali 



57 
 

philosophia recepta notantur, generationis, corruptionis, 
augmentationis, diminutionis, alterationis, et lationis, ullius sunt pretii. 
Quippe hoc sibi volunt; si corpus, alias non mutatum, loco tamen 
moveatur, hoc lationem esse; si, manente et loco et specie, qualitate 
mutetur, hoc alterationem esse; si vero ex illa mutatione moles ipsa et 
quantitas corporis non eadem maneat, hoc augmentationis et 
diminutionis motum esse; si eatenus mutentur, ut speciem ipsam et 
substantiam mutent, et in alia migrent, hoc generationem et 
corruptionem esse. At ista mere popularia sunt, et nullo modo in 
naturam penetrant; suntque mensurae et periodi tantum, non species 
motus. Innuunt enim illud, hucusque, et non quomodo, vel ex quo 
fonte. Neque enim de corporum appetitu, aut de partium eorum 
processu, aliquid significant; sed tantum quum motus ille rem aliter ac 
prius, crasso modo, sensui exhibeat, inde divisionem suam 
auspicantur. Etiam quum de causis motuum aliquid significare volunt, 
atque divisionem ex illis instituere, differentiam motus naturalis et 
violenti, maxima cum socordia, introducunt; quae et ipsa omnino ex 
notione vulgari est; cum omnis motus violentus etiam naturalis revera 
sit, scilicet cum externum efficiens naturam alio modo in opere ponet 
quam quo prius. 
 
At hisce omissis; si quis (exempli gratia) observaverit, inesse corporibus 
appetitum contactus ad invicem, ut non patiantur unitatem naturae 
prorsus dirimi aut abscindi, ut vacuum detur: aut si quis dicat, inesse 
corporibus appetitum se recipiendi in naturalem suam dimensionem 
vel tensuram, ut, si ultra eam aut citra eam comprimantur aut 
distrahantur, statim in veterem sphaeram et exporrectionem suam se 
recuperare et remittere moliantur: aut si quis dicat, inesse corporibus 
appetitum congregationis ad massas connaturalium suorum, 
densorum videlicet versus orbem terrae, tenuiorum et rariorum versus 
ambitum coeli: haec et hujusmodi vere physica sunt genera motuum. 
At illa altera plane logica sunt et scholastica, ut ex hac collatione eorum 
manifesto liquet. 
 
Neque minus etiam malum est, quod in philosophiis et 
contemplationibus suis, in principiis rerum atque ultimatibus naturae 
investigandis et tractandis, opera insumatur; cum omnis utilitas et 



facultas operandi in mediis consistat. Hinc fit, ut abstrahere naturam 
homines non desinant, donec ad materiam potentialem et informem  
ventum fuerit; nec rursus secare naturam desinant, donec perventum 
fuerit ad atomum; quae, etiamsi vera essent, tamen ad juvandas 
hominum fortunas parum possunt. 
 
 

I-LXVII. 
Danda est etiam cautio intellectui de intemperantiis philosophiarum, 
quoad assensum praebendum aut cohibendum; quia hujusmodi 
intemperantiae videntur idola figere, et quodammodo perpetuare, ne 
detur aditus ad ea summovenda. 
 
Duplex autem est excessus: alter eorum, qui facile pronunciant, et 
scientias reddunt positivas et magistrales; alter eorum, qui 
acatalepsiam introduxerunt, et inquisitionem vagam sine termino; 
quorum primus intellectum deprimit, alter enervat. Nam Aristotelis 
philosophia, postquam caeteras philosophias (more Ottomanorum 
erga fratres suos) pugnacibus confutationibus contrucidasset, de 
singulis pronunciavit; et ipse rursus quaestiones ex arbitrio suo 
subornat, deinde conficit; ut omnia certa sint et decreta: quod etiam 
apud successiones suas valet et in usu est. 
 
At Platonis schola acatalepsiam introduxit, primo tanquam per jocum 
et ironiam, in odium veterum sophistarum, Protagorae, Hippiae, et 
reliquorum, qui nihil tam verebantur, quam ne dubitare de re aliqua 
viderentur. At nova academia acatalepsiam dogmatizavit, et ex 
professo tenuit: quae licet honestior ratio sit, quam pronunciandi 
licentia, quum ipsi pro se dicant se minime confundere inquisitionem, 
ut Pyrrho fecit et Ephectici, sed habere quod sequantur ut probabile, 
licet non habeant quod teneant ut verum; tamen postquam animus 
humanus de veritate invenienda semel desperaverit, omnino omnia 
fiunt languidiora: ex quo fit, ut deflectant homines potius ad amoenas 
disputationes et discursus, et rerum quasdam peragrationes, quam in 
severitate inquisitionis se sustineant. Verum, quod a principio diximus 
et perpetuo agimus, sensui et intellectui humano eorumque infirmitati 
authoritas non est deroganda, sed auxilia praebenda. 



59 
 

 
 

I-LXVIII. 
Atque de idolorum singulis generibus, eorumque apparatu jam 
diximus; quae omnia constanti et solenni decreto sunt abneganda et 
renuncianda, et intellectus ab iis omnino liberandus est et 
expurgandus; ut non alius fere sit aditus ad regnum hominis, quod 
fundatur in scientiis, quam ad regnum coelorum, in quod, nisi sub 
persona infantis, intrare non datur. 
 
 

I-LXIX. 
At pravae demonstrationes, idolorum veluti munitiones quaedam sunt 
et praesidia; eaeque, quas in dialecticis habemus, id fere agunt, ut 
mundum plane cogitationibus humanis, cogitationes autem verbis 
addicant et mancipent. Demonstrationes vero potentia quadam 
philosophiae ipsae sunt et scientiae. Quales enim eae sunt, ac prout 
rite aut male institutae, tales sequuntur philosophiae et 
contemplationes. Fallunt autem et incompetentes sunt eae quibus 
utimur in universo illo processu, qui a sensu et rebus ducit ad axiomata 
et conclusiones. Qui quidem processus quadruplex est, et vitia ejus 
totidem. Primo, impressiones sensus ipsius vitiosae sunt; sensus enim 
et destituit et fallit. At destitutionibus substitutiones, fallaciis 
rectificationes debentur. Secundo, notiones ab impressionibus 
sensuum male abstrahuntur, et interminatae et confusae sunt, quas 
terminatas et bene finitas esse oportuit. Tertio, inductio mala est, quae 
per enumerationem simplicem principia concludit scientiarum, non 
adhibitis exclusionibus et solutionibus, sive separationibus naturae 
debitis. Postremo, modus ille inveniendi et probandi, ut primo principia 
maxime generalia constituantur, deinde media axiomata ad ea 
applicentur et probentur, errorum mater est, et scientiarum omnium 
calamitas. Verum de istis, quae jam obiter perstringimus, fusius 
dicemus, quum veram interpretandae naturae viam, absolutis istis 
expiationibus et expurgationibus mentis, proponemus. 
 
 



I-LXX. 
Sed demonstratio longe optima est experientia; modo haereat in ipso 
experimento. Nam si traducatur ad alia quae similia existimantur, nisi 
rite et ordine fiat illa traductio, res fallax est. At modus experiendi, quo 
homines nunc utuntur, caecus est et stupidus. Itaque cum errant et 
vagantur nulla via certa, sed ex occursu rerum tantum consilium 
capiunt, circumferuntur ad multa, sed parum promovent; et 
quandoque gestiunt, quandoque distrahuntur; et semper inveniunt 
quod ulterius quaerant. Fere autem ita fit, ut homines leviter et 
tanquam per ludum experiantur, variando paululum experimenta jam 
cognita; et, si res non succedat, fastidiendo et conatum deserendo. 
Quod si magis serio et constanter ac laboriose ad experimenta se 
accingant, tamen in uno aliquo experimento eruendo operam 
collocant; quemadmodum Gilbertus in magnete, Chymici in auro. Hoc 
autem faciunt homines instituto non minus imperito quam tenui. 
Nemo enim alicujus rei naturam in ipsa re feliciter perscrutatur; sed 
amplianda est inquisitio ad magis communia. 
 
Quod si etiam scientiam quandam et dogmata ex experimentis 
moliantur; tamen semper fere studio praepropero et intempestivo 
deflectunt ad praxin: non tantum propter usum et fructum ejusmodi 
praxeos, sed ut in opere aliquo novo veluti pignus sibi arripiant, se non 
inutiliter in reliquis versaturos: atque etiam aliis se venditent, ad 
existimationem meliorem comparandam de iis in quibus occupati sunt. 
Ita fit ut, more Atalantae, de via decedant ad tollendum aureum 
pomum; interim vero cursum interrumpant, et victoriam emittant e 
manibus. Verum in experientiae vero curriculo eoque ad nova opera 
producendo, Divina Sapientia omnino et ordo pro exemplari sumenda 
sunt. Deus autem primo die creationis lucem tantum creavit, eique 
operi diem integrum attribuit; nec aliquid materiati operis eo die 
creavit. Similiter et ex omnimoda experientia, primum inventio 
causarum et axiomatum verorum elicienda est: et lucifera 
experimenta, non fructifera quaerenda. Axiomata autem recte inventa 
et constituta praxin non strictim sed confertim instruunt; et operum 
agmina ac turmas post se trahunt. Verum de experiendi viis, quae non 
minus quam viae judicandi obsessae sunt et interclusae, postea 
dicemus; impraesentiarum de experientia vulgari, tanquam de mala 



61 
 

demonstratione, tantum loquuti. Jam vero postulat ordo rerum, ut de 
iis quorum paulo ante mentionem fecimus, signis, quod philosophiae 
et contemplationes in usu male se habeant, et de causis rei primo 
intuitu tam mirabilis et incredibilis, quaedam subjungamus. Signorum 
enim notio praeparat assensum: causarum vero explicatio tollit 
miraculum. Quae duo ad extirpationem idolorum ex intellectu 
faciliorem et clementiorem multum juvant. 
 
 

I-LXXI. 
Scientiae, quas habemus, fere a Graecis fluxerunt. Quae enim 
scriptores Romani, aut Arabes, aut recentiores addiderunt, non multa 
aut magni momenti sunt: et qualiacunque sint, fundata sunt super 
basin eorum quae inventa sunt a Graecis. Erat autem sapientia 
Graecorum professoria, et in disputationes effusa: quod genus 
inquisitioni veritatis adversissimum est. Itaque nomen illud 
sophistarum, quod per contemptum ab iis, qui se philosophos haberi 
voluerunt, in antiquos rhetores rejectum et traductum est, Gorgiam, 
Protagoram, Hippiam, Polum, etiam universo generi competit, Platoni, 
Aristoteli, Zenoni, Epicuro, Theophrasto, et eorum successoribus, 
Chrysippo, Carneadi, reliquis. Hoc tantum intererat: quod prius genus 
vagum fuerit et mercenarium, civitates circumcursando, et sapientiam 
suam ostentando, et mercedem exigendo; alterum vero solennius et 
generosius, quippe eorum qui sedes fixas habuerunt, et scholas 
aperuerunt, et gratis philosophati sunt. Sed tamen utrumque genus 
(licet caetera dispar) professorium erat, et ad disputationes rem 
deducebat, et sectas quasdam atque haereses philosophiae 
instituebat et propugnabat: ut essent fere doctrinae eorum (quod non 
male cavillatus est Dionysius in Platonem) Verba otiosorum senum ad 
imperitos juvenes. At antiquiores illi ex Graecis, Empedocles, 
Anaxagoras, Leucippus, Democritus, Parmenides, Heraclitus, 
Xenophanes, Philolaus, reliqui (nam Pythagoram, ut superstitiosum, 
omittimus), scholas (quod novimus) non aperuerunt: sed majore 
silentio, et severius, et simplicius, id est, minore cum affectatione et 
ostentatione, ad inquisitionem veritatis se contulerunt. Itaque et 
melius, ut arbitramur, se gesserunt; nisi quod opera eorum a levioribus 
istis, qui vulgari captui et affectui magis respondent ac placent, tractu 



temporis extincta sint: tempore (ut fluvio) leviora et magis inflata ad 
nos devehente, graviora et solida mergente. Neque tamen isti a 
nationis vitio prorsus immunes erant: sed in ambitionem et vanitatem 
sectae condendae et aurae popularis captandae nimium 
propendebant. Pro desperata autem habenda est veritatis inquisitio, 
cum ad hujusmodi inania deflectat. Etiam non omittendum videtur 
judicium illud, sive vaticinium potius, sacerdotis Aegyptii de Graecis: 
Quod semper pueri essent; neque haberent antiquitatem scientiae, aut 
scientiam antiquitatis. Et certe habent id quod puerorum est; ut ad 
garriendum prompti sint, generare autem non possint: nam verbosa 
videtur sapientia eorum, et operum sterilis. Itaque ex ortu et gente 
philosophiae quae in usu est, quae capiuntur signa bona non sunt. 
 
 

I-LXXII. 
Neque multo meliora sunt signa quae ex natura temporis et aetatis capi 
possunt, quam quae ex natura loci et nationis. Angusta enim erat et 
tenuis notitia per illam aetatem vel temporis vel orbis: quod longe 
pessimum est, praesertim iis qui mnia in experientia ponunt. Neque 
enim mille annorum historiam, quae digna erat nomine historiae, 
habebant; sed fabulas et rumores antiquitatis. Regionum vero 
tractuumque mundi exiguam partem noverant: cum omnes 
hyperboreos, Scythas, omnes occidentales, Celtas indistincte 
appellarent; nil in Africa ultra citimam Aethiopiae partem, nil in Asia 
ultra Gangem, multo minus novi orbis provincias, ne per auditum sane 
aut famam aliquam certam et constantem, nossent; imo et plurima 
climata et zonae, in quibus populi infiniti spirant et degunt, tanquam 
inhabitabiles ab illis pronuntiata sint; quinetiam peregrinationes 
Democriti, Platonis, Pythagorae, non longinquae profecto, sed potius 
suburbanae, ut magnum aliquid celebrarentur. Nostris autem 
temporibus, et novi orbis partes complures et veteris orbis extrema 
undique innotescunt; et in infinitum experimentorum cumulus 
excrevit. Quare si ex nativitatis aut geniturae tempore (astrologorum 
more) signa capienda sint, nil magni de istis philosophiis significari 
videtur. 
 
 



63 
 

I-LXXIII. 
Inter signa, nullum magis certum aut nobile est, quam quod ex 
fructibus. Fructus enim et opera inventa pro veritate philosophiarum 
velut sponsores et fidejussores sunt. Atque ex philosophiis istis 
Graecorum, et derivationibus earum per particulares scientias, jam per 
tot annorum spatia, vix unum experimentum adduci potest, quod ad 
hominum statum levandum et juvandum spectet, et philosophiae 
speculationibus ac dogmatibus vere acceptum referri possit. Idque 
Celsus ingenue ac prudenter fatetur; nimirum, experimenta medicinae 
primo inventa fuisse, ac postea homines circa ea philosophatos esse et 
causas indagasse et assignasse; non ordine inverso evenisse, ut ex 
philosophia et causarum cognitione ipsa experimenta inventa aut 
deprompta essent. Itaque mirum non erat, apud Aegyptios (qui rerum 
inventoribus divinitatem et consecrationem attribuerunt) plures fuisse 
brutorum animalium imagines quam hominum: quia bruta animalia, 
per instinctus naturales, multa inventa perpererunt; ubi homines, ex 
sermonibus et conclusionibus rationalibus, pauca aut nulla 
exhibuerint. 
 
At Chymicorum industria nonnulla peperit; sed tanquam fortuito et 
obiter, aut per experimentorum quandam variationem (ut mechanici 
solent), non ex arte aut theoria aliqua; nam ea, quam confinxerunt, 
experimenta magis perturbat, quam juvat. Eorum etiam, qui in magia 
(quam vocant) naturali versati sunt, pauca reperiuntur inventa; eaque 
levia, et imposturae propiora. Quocirca, quemadmodum in religione 
cavetur, ut fides ex operibus monstretur; idem etiam ad philosophiam 
optime traducitur, ut ex fructibus judicetur et vana habeatur quae 
sterilis sit: atque eo magis si, loco fructuum uvae et olivae, producat 
disputationum et contentionum carduos et spinas. 
 
 

I-LXXIV. 
Capienda etiam sunt signa ex incrementis et progressibus 
philosophiarum et scientiarum. Quae enim in natura fundata sunt, 
crescunt et augentur: quae autem in opinione, variantur, non augentur. 
Itaque si istae doctrinae plane instar plantae a stirpibus suis revulsae 



non essent, sed utero naturae adhaererent atque ab eadem alerentur, 
id minime eventurum fuisset, quod per annos bis mille jam fieri 
videmus: nempe, ut scientiae suis haereant vestigiis, et in eodem fere 
statu maneant, neque augmentum aliquod memorabile sumpserint; 
quin potius in primo authore maxime floruerint, et deinceps 
declinaverint. In artibus autem mechanicis, quae in natura et 
experientiae luce fundatae sunt, contra evenire videmus: quae 
(quamdiu placent) veluti spiritu quodam repletae continuo vegetant et 
crescunt; primo rudes, deinde commodae, postea excultae, et 
perpetuo auctae. 
 
 

I-LXXV. 
Etiam aliud signum capiendum est (si modo signi appellatio huic 
competat; cum potius testimonium sit, atque adeo testimoniorum 
omnium validissimum); hoc est, propria confessio authorum, quos 
homines nunc sequuntur. Nam et illi qui tanta fiducia de rebus 
pronuntiant, tamen per intervalla cum ad se redeunt, ad querimonias 
de naturae subtilitate, rerum obscuritate, humani ingenii infirmitate, 
se convertunt. Hoc vero si simpliciter fieret, alios fortasse, qui sunt 
timidiores, ab ulteriori inquisitione deterrere, alios vero, qui sunt 
ingenio alacriori et magis fidenti, ad ulteriorem progressum acuere et 
incitare possit. Verum non satis illis est de se confiteri, sed quicquid sibi 
ipsis aut magistris suis incognitum aut intactum fuerit id extra terminos 
possibilis ponunt, et tanquam ex arte cognitu aut factu impossiblile 
pronuntiant: summa superbia et invidia suorum inventorum 
infirmitatem in naturae ipsius calumniam et aliorum omnium 
desperationem vertentes. Hinc schola Academiae novae, quae 
acatalepsiam ex professo tenuit, et homines ad sempiternas tenebras 
damnavit. Hinc opinio, quod formae sive verae rerum differentiae 
(quae revera sunt leges actus puri) inventu impossibiles sint, et ultra 
hominem. Hinc opiniones illae in activa et operativa parte: calorem 
solis et ignis toto genere differre; ne scilicet homines putent se per 
opera ignis aliquid simile iis quae in natura fiunt educere et formare 
posse. Hinc illud: compositionem tantum opus hominis, mistionem 
vero opus solius naturae esse; ne scilicet homines sperent aliquam ex 
arte corporum naturalium generationem aut transformationem. 



65 
 

Itaque ex hoc signo homines sibi persuaderi facile patientur, ne cum 
dogmatibus non solum desperatis, sed etiam desperationi devotis, 
fortunas suas et labores misceant. 
 
 

I-LXXVI. 
Neque illud signum praetermittendum est, quod tanta fuerit inter 
philosophos olim dissensio et scholarum ipsarum varietas: quod satis 
ostendit, viam a sensu ad intellectum non bene munitam fuisse, cum 
eadem materia philosophiae (natura scilicet rerum) in tam vagos et 
multiplices errores abrepta fuerit et distracta. Atque licet hisce 
temporibus dissensiones et dogmatum diversitates circa principia ipsa, 
et philosophias integras, ut plurimum extinctae sint; tamen circa partes 
philosophiae innumerae manent quaestiones et controversiae; ut 
plane appareat, neque in philosophiis ipsis, neque in modis 
demonstrationum aliquid certi aut sani esse. 
 
 

I-LXXVII. 
Quod vero putant homines, in philosophia Aristotelis magnum utique 
consensum esse; cum post illam editam antiquorum philosophiae 
cessaverint et exoleverint; ast apud tempora, quae sequuta sunt, nil 
melius inventum fuerit; adeo ut illa tam bene posita et fundata 
videatur, ut utrumque tempus ad se traxerit: primo, quod de 
cessatione antiquarum philosophiarum post Aristotelis opera edita 
homines cogitant, id falsum est; diu enim postea, usque ad tempora 
Ciceronis et secula sequentia, manserunt opera veterum 
philosophorum. Sed temporibus insequentibus, ex inundatione 
Barbarorum in imperium Romanum, postquam doctrina humana velut 
naufragium perpessa esset; tum demum philosophiae Aristotelis et 
Platonis, tanquam tabulae ex materia leviore et minus solida, per 
fluctus temporum servatae sunt. Illud etiam de consensu fallit 
homines, si acutius rem introspiciant. Verus enim consensus is est, qui 
ex libertate judicii (re prius explorata) in idem conveniete consistit. At 
numerus longe maximus eorum, qui in Aristotelis philosophiam 
consenserunt, ex praejudicio et authoritate aliorum se illi mancipavit: 



ut sequacitas sit potius et coitio, quam consensus. Quod si fuisset ille 
verus consensus et late patens, tantum abest ut consensus pro vera et 
solida authoritate haberi debeat, ut etiam violentam praesumptionem 
inducat in contrarium. Pessimum enim omnium est augurium, quod ex 
consensu capitur in rebus intellectualibus: exceptis divinis et politicis, 
in quibus suffragiorum jus est. Nihil enim multis placet, nisi 
imaginationem feriat, aut intellectum vulgarium notionum nodis 
astringat, ut supra dictum est. Itaque optime traducitur illud Phocionis 
a moribus ad intellectualia: Ut statim se examinare debeant homines, 
quid erraverint aut peccaverint, si multitudo consentiat et complaudat. 
Hoc signum igitur ex aversissimis est. Itaque quod signa veritatis et 
sanitatis philosophiarum et scientiarum, quae in usu sunt, male se 
habeant; sive capiantur ex originibus ipsarum, sive ex fructibus, sive ex 
progressibus, sive ex confessionibus authorum, sive ex consensu; jam 
dictum est. 
 
 

I-LXXVIII. 
Jam vero veniendum ad causas errorum, et tam diuturnae in illis per 
tot secula morae; quae plurimae sunt et potentissimae: ut tollatur 
omnis admiratio, haec quae adducimus homines hucusque latuisse et 
fugisse; et maneat tantum admiratio, illa nunc tandem alicui mortalium 
in mentem venire potuisse, aut cogitationem cujuspiam subiisse: quod 
etiam (ut nos existimamus) foelicitatis magis est cujusdam, quam 
excellentis alicujus facultatis; ut potius pro temporis partu haberi 
debeat, quam pro partu ingenii. 
 
Primo autem tot seculorum numerus, vere rem reputanti, ad magnas 
angustias recidit. Nam ex viginti quinque annorum centuriis, in quibus 
memoria et doctrina hominum fere versatur, vix sex centuriae seponi 
et excerpi possunt, quae scientiarum feraces earumve proventui utiles 
fuerunt. Sunt enim non minus temporum quam regionum eremi et 
vastitates. Tres enim tantum doctrinarum revolutiones et periodi recte 
numerari possunt: una, apud Graecos; altera, apud Romanos; ultima, 
apud nos, occidentales scilicet Europae nationes: quibus singulis vix 
duae centuriae annorum merito attribui possunt. Media mundi 
tempora, quoad scientiarum segetem uberem aut laetam, infelicia 



67 
 

fuerunt. Neque enim causa est ut vel Arabum vel scholasticorum 
mentio fiat: qui per intermedia tempora scientias potius contriverunt 
numerosis tractatibus, quam pondus earum auxerunt. Itaque prima 
causa tam pusilli in scientiis profectus ad angustias temporis erga illas 
propitii rite et ordine refertur. 
 
 

I-LXXIX. 
At secundo loco se offert causa illa magni certe per omnia momenti: 
ea videlicet, quod per illas ipsas aetates, quibus hominum ingenia et 
literae maxime vel etiam mediocriter floruerint, naturalis philosophia 
minimam partem humanae operae sortita sit. Atque haec ipsa 
nihilominus pro magna scientiarum matre haberi debet. Omnes enim 
artes et scientiae, ab hac stirpe revulsae, poliuntur fortasse et in usum 
effinguntur; sed nil admodum crescunt. At manifestum est, postquam 
Christiana fides recepta fuisset et adolevisset, longe maximam 
ingeniorum praestantissimorum partem ad theologiam se contulisse; 
atque huic rei et amplissima praemia proposita, et omnis generis 
adjumenta copiosissime subministrata fuisse: atque hoc theologiae 
studium praecipue occupasse tertiam illam partem sive periodum 
temporis apud nos Europaeos occidentales; eo magis, quod sub idem 
fere tempus et literae florere, et controversiae circa religionem 
pullulare coeperint. At aevo superiori, durante periodo illa secunda 
apud Romanos, potissimae philosophorum meditationes et industriae 
in morali philosophia (quae ethnicis vice theologiae erat) occupatae et 
consumptae fuerunt: etiam summa ingenia illis temporibus ut 
plurimum ad res civiles se applicuerunt, propter magnitudinem imperii 
Romani, quod plurimorum hominum opera indigebat. At illa aetas, qua 
naturalis philosophia apud Graecos maxime florere visa est, particula 
fuit temporis minime diuturna; cum et antiquioribus temporibus 
septem illi, qui sapientes nominabantur, omnes (praeter Thaletem) ad 
moralem philosophiam et civilia se applicuerint; et posterioribus 
temporibus postquam Socrates philosophiam de coelo in terras 
deduxisset, adhuc magis invaluerit moralis philosophia, et ingenia 
hominum a naturali averterit. 
 



At ipsissima illa periodus temporis, in qua inquisitiones de natura 
viguerunt, contradictionibus et novorum placitorum ambitione 
corrupta est, et inutilis reddita. Itaque quandoquidem per tres istas 
periodos naturalis philosophia majorem in modum neglecta aut 
impedita fuerit, nil mirum si homines parum in ea re profecerint, cum 
omnino aliud egerint. 
 
 

I-LXXX. 
Accedit et illud, quod naturalis philosophia in iis ipsis viris, qui ei 
incubuerint, vacantem et integrum hominem, praesertim his 
recentioribus temporibus, vix nacta sit; nisi forte quis monachi alicujus 
in cellula, aut nobilis in villula lucubrantis, exemplum adduxerit: sed 
facta est demum naturalis philosophia instar transitus cujusdam et 
pontisternii ad alia.  
 
Atque magna ista scientiarum mater mira indignitate ad officia ancillae 
detrusa est; quae medicinae aut mathematices operibus ministret, et 
rursus quae adolescentium immatura ingenia lavet et imbuat velut 
tinctura quadam prima, ut aliam postea foelicius et commodius 
excipiant. Interim nemo expectet magnum progressum in scientiis 
(praesertim in parte earum operativa), nisi philosophia naturalis ad 
scientias particulares producta fuerit, et scientiae particulares rursus 
ad naturalem philosophiam reductae. Hinc enim fit, ut astronomia, 
optica, musica, plurimae artes mechanicae, atque ipsa medicina, atque 
(quod quis magis miretur) philosophia moralis et civilis, et scientiae 
logicae, nil fere habeant altitudinis in profundo: sed per superficiem et 
varietatem rerum tantum labantur: quia, postquam particulares istae 
scientiae dispertitae et constitutae fuerint, a philosophia naturali non 
amplius aluntur; quae ex fontibus et veris contemplationibus motuum, 
radiorum, sonorum, texturae, et schematismi corporum, affectuum, et 
prehensionum intellectualium, novas vires et augmenta illis impertiri 
potuerit. Itaque minime mirum est si scientiae non crescant, cum a 
radicibus suis sint separatae. 
 
 



69 
 

I-LXXXI. 
Rursus se ostendit alia causa potens et magna, cur scientiae parum 
promoverint. Ea vero haec est; quod fieri non possit, ut recte 
procedatur in curriculo, ubi ipsa meta non recte posita sit et defixa. 
Meta autem scientiarum vera et legitima non alia est quam ut dotetur 
vita humana novis inventis et copiis. At turba longe maxima nihil ex hoc 
sapit, sed meritoria plane est et professoria; nisi forte quandoque 
eveniat, ut artifex aliquis acrioris ingenii, et gloriae cupidus, novo alicui 
invento det operam; quod fere fit cum facultatum dispendio. At apud 
plerosque tantum abest ut homines id sibi proponant, ut scientiarum 
et artium massa augmentum obtineat, ut ex ea, quae praesto est, 
massa nil amplius sumant aut quaerant, quam quantum ad usum 
professorium aut lucrum aut existimationem aut hujusmodi 
compendia convertere possint. Quod si quis ex tanta multitudine 
scientiam affectu ingenuo et propter se expetat; invenietur tamen ille 
ipse potius contemplationum et doctrinarum varietatem, quam 
veritatis severam et rigidam inquisitionem sequi. Rursus, si alius 
quispiam fortasse veritatis inquisitor sit severior; tamen et ille ipse 
talem sibi proponet veritatis conditionem, quae menti et intellectui 
satisfaciat in redditione causarum rerum quae jampridem sunt 
cognitae; non eam, quae nova operum pignora, et novam axiomatum 
lucem assequatur. Itaque, si finis scientiarum a nemine adhuc bene 
positus sit, non mirum est si in iis, quae sunt subordinata ad finem, 
sequatur aberatio. 
 
 

I-LXXXII. 
Quemadmodum autem finis et meta scientiarum male posita sunt 
apud homines; ita rursus etiamsi illa recte posita fuissent, viam tamen 
sibi delegerunt omnino erroneam et imperviam. Quod stupore 
quodam animum rite rem reputanti perculserit; non ulli mortalium 
curae aut cordi fuisse, ut intellectui humano ab ipso sensu et 
experientia ordinata et bene condita via aperiretur et muniretur; sed 
omnia vel traditionum caligini, vel argumentorum vertigini et turbini, 
vel casus et experientiae vagae et inconditae undis et ambagibus 
permissa esse. Atque cogitet quis sobrie et diligenter, qualis sit ea via, 



quam in inquisitione et inventione alicujus rei homines adhibere 
consueverunt. Et primo notabit proculdubio inveniendi modum 
simplicem et inartificiosum, qui hominibus maxime est familiaris. Hic 
autem non alius est, quam ut is, qui se ad inveniendum aliquid 
comparat et accingit, primo quae ab aliis circa illa dicta sint inquirat et 
evolvat; deinde propriam meditationem addat, atque per mentis 
multam agitationem spiritum suum proprium sollicitet, et quasi 
invocet, ut sibi oracula pandat: quae res omnino sine fundamento est, 
et in opinionibus tantum volvitur. 
 
At alius quispiam dialecticam ad inveniendum advocet, quae nomine 
tenus tantum ad id quod agitur pertinet. Inventio enim dialecticae non 
est principiorum et axiomatum praecipuorum, ex quibus artes 
constant, sed eorum tantum quae illis consentanea videntur. Dialectica 
enim magis curiosos et importunos, et sibi negotium facessentes, 
eamque interpellantes de probationibus et inventionibus 
principiorum, sive axiomatum primorum, ad fidem, et veluti 
sacramentum cuilibet arti praestandum, notissimo responso rejicit. 
 
Restat experientia mera: quae, si occurrat, casus; si quaesita sit, 
experimentum nominatur. Hoc autem experientiae genus nihil aliud 
est, quam (quod aiunt) scopae dissolutae, et mera palpatio, quali 
homines noctu utuntur, omnia pertentando, si forte in rectam viam 
incidere detur; quibus multo satius et consultius foret diem praestolari, 
aut lumen accendere, et deinceps viam inire. At contra, verus 
experientiae ordo primo lumen accendit, deinde per lumen iter 
demonstrat, incipiendo ab experientia ordinata et digesta, et minime 
praepostera aut erratica, atque ex ea educendo axiomata, atque ex 
axiomatibus constitutis rursus experimenta nova; quum nec verbum 
divinum in rerum massam absque ordine operatum sit. 
 
Itaque desinant homines mirari si spatium scientiarum non confectum 
sit, cum a via omnino aberraverint; relicta prorsus et deserta 
experientia, aut in ipsa (tanquam in labyrintho) se intricando, et 
circumcursando; cum rite institutus ordo per experientiae sylvas ad 
aperta axiomatum tramite constanti ducat. 
 



71 
 

 

I-LXXXIII. 
Excrevit autem mirum in modum istud malum ex opinione quadam, 
sive aestimatione inveterata, verum tumida et damnosa; minui nempe 
mentis humanae majestatem, si experimentis, et rebus particularibus 
sensui subjectis et in materia detriminatis, diu ac multum versetur: 
praesertim quum hujusmodi res ad inquirendum laboriosae, ad 
meditandum ignobiles, ad dicendum asperae, ad practicam illiberales, 
numero infinitae, et subtilitate tenues esse soleant. Itaque jam tandem 
huc res rediit, ut via vera non tantum deserta, sed etiam interclusa et 
obstructa sit; fastidita experientia, nedum relicta, aut male 
administrata. 
 
 

I-LXXXIV. 
Rursus vero homines a progressu in scientiis detinuit et fere incantavit 
reverentia antiquitatis, et virorum, qui in philosophia magni habiti 
sunt, authoritas, atque deinde consensus. Atque de consensu superius 
dictum est. 
 
De antiquitate autem opinio, quam homines de ipsa fovent, negligens 
omnino est, et vix verbo ipsi congrua. Mundi enim senium et 
gradævitas pro antiquitate vere habenda sunt; quae temporibus 
nostris tribui debent, non juniori aetati mundi, qualis apud antiquos 
fuit. Illa enim aetas, respectu nostri, antiqua et major; respectu mundi 
ipsius, nova et minor fuit. Atque revera quemadmodum majorem 
rerum humanarum notitiam et maturius judicium ab homine sene 
expectamus quam a juvene, propter experientiam et rerum, quas vidit, 
et audivit, et cogitavit, varietatem et copiam; eodem modo et a nostra 
aetate (si vires suas nosset, et experiri et intendere vellet) majora 
multo quam a priscis temporibus expectari par est; utpote aetate 
mundi grandiore, et infinitis experimentis et observationibus aucta et 
cumulata. 
 
Neque pro nihilo aestimandum, quod per longinquas navigationes et 
peregrinationes (quae seculis nostris increbuerunt) plurima in natura 



patuerint, et reperta sint, quae novam philosophiae lucem immittere 
possint. Quin et turpe hominibus foret, si globi materialis tractus, 
terrarum videlicet, marium, astrorum, nostris temporibus immensum 
aperti et illustrati sint; globi autem intellectualis finis inter veterum 
inventa et angustias cohibeantur. 
 
Authores vero quod attinet, summae pusillanimitatis est authoribus 
infinita tribuere, authori autem authorum, atque adeo omnis 
authoritatis, Tempori, jus suum denegare. Recte enim Veritas Temporis 
filia dicitur, non Authoritatis. Itaque mirum non est, si fascina ista 
antiquitatis et authorum et consensus, hominum virtutem ita 
ligaverint, ut cum rebus ipsis consuescere (tanquam maleficiati) non 
potuerint. 
 
 

I-LXXXV. 
Neque solum admiratio antiquitatis, authoritatis, et consensus, 
hominum industriam in iis, quae jam inventa sunt, acquiescere 
compulit; verum etiam operum ipsorum admiratio, quorum copia 
jampridem facta est humano generi. Etenim quum quis rerum 
varietatem, et pulcherrimum apparatum qui per artes mechanicas ad 
cultum humanum congestus et introductus est, oculis subjecerit, eo 
certe inclinabit, ut potius ad opulentiae humanae admirationem, quam 
ad inopiae sensum accedat; minime advertens primitivas hominis 
observationes atque naturae operationes (quae ad omnem illam 
varietatem instar animae sunt, et primi motus) nec multas, nec alte 
petitas esse; caetera ad patientiam hominum tantum, et subtilem et 
ordinatum manus vel intrumentorum motum, pertinere. Res enim 
(exempli gratia) subtilis est certe et accurata confectio horologiorum, 
talis scilicet, quae coelestia in rotis, pulsum animalium in motu 
successivo et ordinato, videatur imitari; quae tamen res ex uno aut 
altero naturae axiomate pendet. 
 
Quod si quis rursus subtilitatem illam intueatur quae ad artes liberales 
pertinet; aut etiam eam quae ad corporum naturalium 
praeparationem per artes mechanicas spectat, et hujusmodi res 
suspiciat; veluti inventionem motuum coelestium in astronomia, 



73 
 

concentuum in musica, literarum alphabeti (quae etiam adhuc in regno 
Sinarum in usu non sunt) in grammatica; aut rursus in mechanicis, 
factorum Bacchi et Cereris, hoc est, praeparationum vini et cervisiae, 
panificiorum, aut etiam mensae delitiarum, et distillationum, et 
similium: ille quoque, si secum cogitet, et animum advertat, per 
quantos temporum circuitus (cum haec omnia, praeter distillationes, 
antiqua fuerint) haec ad eam, quam nunc habemus, culturam perducta 
sint, et (ut jam de horologiis dictum est) quam parum habeant ex 
observationibus et axiomatibus naturae, atque quam facile, et 
tanquam per occasiones obvias et contemplationes incurrentes, ista 
inveniri potuerint: ille (inquam) ab omni admiratione se facile liberabit, 
et potius humanae conditionis miserebitur, quod per tot secula tanta 
fuerit rerum et inventorum penuria et sterilitas. Atque haec ipsa 
tamen, quorum nunc mentionem fecimus, inventa, philosophia et 
artibus intellectus antiquiora fuerunt: adeo ut(si verum dicendum sit) 
cum hujusmodi scientiae rationales et dogmaticae inceperint, inventio 
operum utilium desierit. 
 
Quod si quis ab officinis ad bibliothecas se converterit, et immensam, 
quam videmus, librorum varietatem in admiratione habuerit, is, 
examinatis et diligentius introspectis ipsorum librorum materiis et 
contentis, obstupescet certe in contrarium; et postquam nullum dari 
finem repetitionibus observaverit, quamque homines eadem agant et 
loquantur, ab admiratione varietatis transibit ad miraculum indigentiae 
et paucitatis earum rerum quae hominum mentes adhuc tenuerunt et 
occuparunt. 
 
Quod si quis ad intuendum ea, quae magis curiosa habentur quam 
sana, animum submiserit, et alchymistarum aut magorum opera 
penitius introspexerit, is dubitabit forsitan utrum risu an lachrymis 
potius illa digna sint. Alchymista enim spem alit aeternam, atque ubi 
res non succedit errores proprios reos substituit; secum accusatorie 
reputando, se aut artis aut authorum vocabula non satis intellexisse, 
unde ad traditiones et auriculares susurros animum applicat; aut in 
practicae suae scrupulis et momentis aliquid titubatum esse, unde 
experimenta in infinitum repetit: ac interim quum inter 
experimentorum sortes in quaedam incidit aut ipsa facie nova aut 



utilitate non contemnenda; hujusmodi pignoribus animum pascit, 
eaque in majus ostentat et celebrat: reliqua spe sustentat. Neque 
tamen negandum est, alchymistas non pauca invenisse, et inventis 
utilibus homines donasse. Verum fabula illa non male in illos quadrat 
de sene, qui filiis aurum in vinea defossum (sed locum se nescire 
simulans) legaverit; unde illi vineae fodiendae diligenter incubuerunt, 
et aurum quidem nullum repertum, sed vindemia ex ea cultura facta 
est uberior. 
 
At naturalis magiae cultores, qui per rerum sympathias et antipathias 
omnia expediunt, ex conjecturis otiosis et supinissimis, rebus virtutes 
et operationes admirabiles affinxerunt; atque si quando opera 
exhibuerint, ea illius sunt generis, ut ad admirationem et novitatem, 
non ad fructum et utilitatem, accommodata sint. 
 
In superstitiosa autem magia (si et de hac dicendum sit) illud inprimis 
animadvertendum est, esse tantummodo certi cujusdam et definiti 
generis subjecta, in quibus artes curiosae et superstitiosae, per omnes 
nationes atque aetates atque etiam religiones, aliquid potuerint aut 
luserint. Itaque ista missa faciamus. Interim nil mirum est, si opinio 
copiae causam inopiae dederit. 
 
 

I-LXXXVI. 
Atque hominum admirationi, quoad doctrinas et artes, per se satis 
simplici et prope puerili, incrementum accessit ab eorum astu et 
artificio qui scientias tractaverunt et tradiderunt. Illi enim ea ambitione 
et affectatione eas proponunt, atque in eum modum efformatas ac 
veluti personatas in hominum conspectum producunt, ac si illae omni 
ex parte perfectae essent et ad exitum perductae. Si enim methodum 
aspicias et partitiones, illae prorsus omnia complecti et concludere 
videntur, quae in illud subjectum cadere possunt. Atque licet membra 
illa male impleta et veluti capsulae inanes sint; tamen apud intellectum 
vulgarem scientiae formam et rationem integrae prae se ferunt. 
 
At primi et antiquissimi veritatis inquisitores, meliore fide et fato, 
cognitionem illam, quam ex rerum contemplatione decerpere, et in 



75 
 

usum recondere statuebant, in aphorismos, sive breves easdemque 
sparsas nec methodo revinctas sententias, conjicere solebant; neque 
se artem universam complecti simulabant aut profitebantur. At eo quo 
nunc res agitur modo, minime mirum est, si homines in iis ulteriora non 
quaerant, quae pro perfectis et numeris suis jampridem absolutis 
traduntur. 
 
 

I-LXXXVII. 
Etiam antiqua magnum existimationis et fidei incrementum 
acceperunt ex eorum vanitate et levitate, qui nova proposuerunt; 
praesertim in philosophiae naturalis parte activa et operativa. Neque 
enim defuerunt homines vaniloqui et phantastici, qui partim ex 
credulitate, partim ex impostura, genus humanum promissis 
onerarunt: vitae prolongationem, senectutis retardationem, dolorum 
levationem, naturalium defectuum reparationem, sensuum 
deceptiones, affectuum ligationes et incitationes, intellectualium 
facultatum illuminationes et exaltationes, substantiarum 
transmutationes, et motuum ad libitum roborationes et 
multiplicationes, aëris impressiones et alterationes, coelestium 
influentiarum deductiones et procurationes, rerum futurarum 
divinationes, remotarum repraesentationes, occultarum revelationes, 
et alia complura pollicitando et ostentando. Verum de istis largitoribus 
non multum aberraverit, qui istiusmodi judicium fecerit, tantum 
nimirum in doctrinis philosophiae inter horum vanitates et veras artes 
interesse, quantum inter res gestas Julii Caesaris, aut Alexandri Magni, 
et res gestas Amadicii ex Gallia, aut Arthuri ex Britannia, in historiae 
narrationibus intersit. Inveniuntur enim clarissimi illi imperatores 
revera majora gessisse, quam umbratiles isti heroes etiam fecisse 
fingantur; sed modis et viis scilicet actionum minime fabulosis et 
prodigiosis. Neque propterea aequum est verae memoriae fidem 
derogari, quod a fabulis illa quandoque laesa sit et violata. Sed interim 
minime mirum est, si propositionibus novis (praesertim cum mentione 
operum) magnum sit factum praejudicium per istos impostores, qui 
similia tentaverunt; cum vanitatis excessus et fastidium etiam nunc 
omnem in ejusmodi conatibus magnanimitatem destruxerit. 
 



 

I-LXXXVIII. 
At longe majora a pusillanimitate, et pensorum, quae humana 
industria sibi proposuit, parvitate et tenuitate, detrimenta in scientias 
invecta sunt. Et tamen (quod pessimum est) pusillanimitas ista non sine 
arrogantia et fastidio se offert. 
 
Primum enim, omnium artium illa reperitur cautela jam facta 
familiaris, ut in qualibet arte authores artis suae infirmitatem in 
naturae calumniam vertant; et quod ars ipsorum non assequitur, id ex 
eadem arte impossibile in natura pronunciant. Neque certe damnari 
potest ars, si ipsa judicet. Etiam philosophia, quae nunc in manibus est, 
in sinu suo posita quaedam fovet, aut placita, quibus (si diligentius 
inquiratur) hoc hominibus omnino persuaderi volunt; nil ab arte, vel 
hominis opere, arduum, aut in naturam imperiosum et validum, 
expectari debere; ut de heterogenia caloris astri et ignis, et mistione, 
superius dictum est. Quae si notentur accuratius, omnino pertinent ad 
humanae potestatis circumscriptionem malitiosam, et ad quaesitam et 
artificiosam desperationem, quae non solum spei auguria turbet, sed 
etiam omnes industriae stimulos et nervos incidat, atque ipsius 
experientiae aleas abjiciat; dum de hoc tantum solliciti sint, ut ars 
eorum perfecta censeatur; gloriae vanissimae et perditissimae dantes 
operam, scilicet ut quicquid adhuc inventum et comprehensum non 
sit, id omnino nec inveniri, nec comprehendi posse in futurum 
credatur. At si quis rebus addere se et novum aliquid reperire conetur, 
ille tamen omnino sibi proponet et destinabit unum aliquod inventum 
(nec ultra) perscrutari et eruere; ut magnetis naturam, maris fluxum et 
refluxum, thema coeli, et hujusmodi, quae secreti aliquid habere 
videntur, et hactenus parum feliciter tractata sint: quum summae sit 
imperitiae, rei alicujus naturam in se ipsa perscrutari; quandoquidem 
eadem natura, quae in aliis videtur latens et occulta, in aliis manifesta 
sit et quasi palpabilis, atque in illis admirationem, in his ne attentionem 
quidem moveat; ut fit in natura consistentiae, quae in ligno vel lapide 
non notatur, sed solidi appellatione transmittitur, neque amplius de 
fuga separationis aut solutionis continuitatis inquiritur; at in aquarum 
bullis eadem res videtur subtilis et ingeniosa; quae bullae se conjiciunt 



77 
 

in pelliculas quasdam, in hemisphaerii formam curiose effictas, ut ad 
momentum temporis evitetur solutio continuitatis. 
 
Atque prorsus illa ipsa, quae habentur pro secretis, in aliis habent 
naturam manifestam et communem; quae nunquam se dabit 
conspiciendam, si hominum experimenta aut contemplationes in illis 
ipsis tantum versentur. Generaliter autem et vulgo, in operibus 
mechanicis habentur pro novis inventis, si quis jampridem inventa 
subtilius poliat, vel ornet elegantius, vel simul uniat et componat, vel 
cum usu commodius copulet, aut opus majore, aut etiam minore, 
quam fieri consuevit, mole vel volumine exhibeat, et similia. 
 
Itaque minime mirum est, si nobila et genere humano digna inventa in 
lucem extracta non sint, quum homines hujusmodi exiguis pensis et 
puerilibus contenti et delectati fuerint; quinetiam in iisdem se magnum 
aliquod sequutos, aut assequutos putaverint. 
 
 

I-LXXXIX. 
Neque illud praetermittendum est, quod nacta sit philosophia naturalis 
per omnes aetates adversarium molestum et difficilem; 
superstitionem nimirum, et zelum religionis caecum et immoderatum. 
Etenim videre est apud Graecos, eos, qui primum causas naturales 
fulminis et tempestatum insuetis adhuc hominum auribus 
proposuerunt, impietatis in deos eo nomine damnatos: nec multo 
melius a nonnullis antiquorum patrum religionis Christianae exceptos 
fuisse eos, qui ex certissimis demonstrationibus (quibus nemo hodie 
sanus contradixerit) terram rotundam esse posuerunt, atque ex 
consequenti antipodas esse asseruerunt. 
 
Quinetiam, ut nunc sunt res, conditio sermonum de natura facta est 
durior et magis cum periculo, propter theologorum scholasticorum 
summas et methodos; qui cum theologiam (satis pro potestate) in 
ordinem redegerint, et in artis formam effinxerint, hoc insuper 
effecerunt, ut pugnax et spinosa Aristotelis philosophia corpori 
religionis, plus quam par erat, immisceretur. 
 



Eodem etiam spectant (licet diverso modo) eorum commentationes, 
qui veritatem Christianae religionis ex principiis ex authoritatibus 
philosophorum deducere et confirmare haud veriti sunt; fidei et sensus 
conjugium tanquam legitimum multa pompa et solennitate celebrates, 
et grata rerum varietate animos hominum permulcentes; sed interim 
divina humanis, impari conditione, permiscentes. At in hujusmodi 
misturis theologiae cum philosophia, ea tantum, quae nunc in 
philosophia recepta sunt, comprehenduntur; sed nova, licet in melius 
mutata, tantum non summoventur et exterminantur. 
 
Denique invenias, ex quorundam theologorum imperitia, aditum alicui 
philosophiae, quamvis emendatae, pene interclusum esse. Alii 
siquidem simplicius subverentur, ne forte altior in naturam inquisitio 
ultra concessum sobrietatis terminum penetret; traducentes et 
perperam torquentes ea, quae de divinis mysteriis in Scripturis sacris 
adversus rimantes secreta divina dicuntur, ad occulta naturae, quae 
nullo interdicto prohibentur. Alii callidus conjiciunt et animo versant, si 
media ignorentur, singula ad manum et virgulam divinam (quod 
religionis, ut putant, maxime intersit) facilius posse referri: quod nihil 
aliud est, quam Deo per mendacium gratificari velle. Alii ab exemplo 
metuunt, ne motus et mutationes circa philosophiam in religionem 
incurrant ac desinant. Alii denique solliciti videntur, ne in naturae 
inquisitione aliquid inveniri possit, quod religionem (praesertim apud 
indoctos) subvertat, aut saltem labefactet. At isti duo posteriores 
metus nobis videntur omnino sapientiam animalem sapere; ac si 
homines, in mentis suae recessibus et secretis cogitationibus de 
firmitudine religionis, et fidei in sensum imperio diffiderent ac 
dubitarent; et propterea ab inquisitione veritatis in naturalibus 
periculum illis impendere metuerent. At vere rem reputanti, 
philosophia naturalis, post verbum Dei, certissima superstitionis 
medicina est; eademque probatissimum fidei alimentum. Itaque 
merito religioni donatur tanquam fidissima ancilla: cum altera 
voluntatem Dei, altera potestatem manifestet. Neque enim erravit Ille, 
quit dixit; erratis, nescientes Scripturas et potestatem Dei: 
informationem de voluntate et meditationem de potestate nexu 
individuo commiscens et copulans. Interim minus mirum est, si 
naturalis philosophiae incrementa cohibita sint; cum religio, quae 



79 
 

plurimum apud animos hominum pollet, per quorundam imperitiam 
et zelum incautum in partem contrariam transierit et abrepta fuerit. 
 
 

I-XC. 
Rursus in moribus et institutis scholarum, academiarum, collegiorum, 
et similium conventuum, quae doctorum hominum sedibus et 
eruditionis culturae destinata sunt, omnia progressui scientiarum 
adversa inveniuntur. Lectiones enim et exercitia ita sunt disposita, ut 
aliud a consuetis haud facile cuiquam in mentem veniat cogitare aut 
contemplari. Si vero unus aut alter fortasse judicii libertate uti 
sustinuerit, is sibi soli hanc operam imponere possit; ab aliorum autem 
consortio nihil capiet utilitatis. Sin et hoc toleraverit, tamen in 
capessenda fortuna industriam hanc et magnanimitatem sibi non levi 
impedimento fore experietur. Studia enim hominum in ejusmodi locis 
in quorundam authorum scripta, veluti in carceres, conclusa sunt; a 
quibus si quis dissentiat, continuo ut homo turbidus et rerum novarum 
cupidus corripitur. At magnum certe discrimen inter res civiles et artes: 
non enim idem periculum a novo motu et a nova luce. Verum in rebus 
civilibus mutatio etiam in melius suspecta est ob perturbationem; cum 
civilia authoritate, consensu, fama, et opinione, non demonstratione, 
nitantur. In artibus autem et scientiis, tanquam in metalli fodinis, 
omnia novis operibus et ulterioribus progressibus circumstrepere 
debent. Atque secundum rectam rationem res ita se habet, sed interim 
non ita vivtur: sed ista, quam diximus, doctrinarum administratio et 
politia scientiarum augmenta durius premere consuevit. 
 
 

I-XCI. 
Atque insuper licet ista invidia cessaverit; tamen satis est ad 
cohibendum augmentum scientiarum, quod hujusmodi conatus et 
industriae praemiis careant. Non enim penes eosdem est cultura 
scientiarum et praemium. Scientiarum enim augmenta a magnis 
utique ingeniis proveniunt; at pretia et praemia scientiarum sunt penes 
vulgus aut principes viros, qui (nisi raro admodum) vix mediocriter 
docti sunt. Quinetiam hujusmodi progressus non solum praemiis et 



beneficentia hominum, verum etiam ipsa populari laude destituti sunt. 
Sunt enim illi supra captum maximae partis hominum, et ab opinionum 
vulgarium ventis facile obruuntur et extinguuntur. Itaque nil mirum, si 
res illa non foeliciter successerit, quae in honore non fuit. 
 
 

I-XCII. 
Sed longe maximum progressibus scientiarum, et novis pensis ac 
provinciis in iisdem suscipiendis, obstaculum deprehenditur in 
desperatione hominum, et suppositione impossibilis. Solent enim viri 
prudentes et severi in hujusmodi rebus plane diffidere: naturae 
obscuritatem, vitae brevitatem, sensuum fallacias, judicii infirmitatem, 
experimentorum difficultates, et similia secum reputantes. Itaque 
existimant, esse quosdam scientiarum, per temporum et aetatum 
mundi revolutiones, fluxus et refluxus; cum aliis temporibus crescant 
et floreant, aliis declinent et jaceant: ita tamen, ut cum ad certum 
quendam gradum et statum pervenerint, nil ulterius possint. 
 
Itaque si quis majora credat aut spondeat, id putant esse cujusdam 
impotentis et immaturi animi; atque hujusmodi conatus initia scilicet 
laeta, media ardua, extrema confusa habere. Atque cum hujusmodi 
cogitationes eae sint, quae in viros graves et judicio praestantes facile 
cadant, currandum revera est, ne rei optimae et pulcherrimae amore 
capti severitatem judicii relaxemus, aut minuamus; et sedulo 
videndum, quid spei affulgeat, et ex qua parte se ostendat; atque auris 
levioribus spei rejectis, eae, quae plus firmitudinis habere videntur, 
omnino discutiendae sunt et pensitandae. Quinetiam prudentia civilis 
ad consilium vocanda est et adhibenda, quae ex praescripto diffidit, et 
de rebus humanis in deterius conjicit. Itaque jam et de spe dicendum 
est; praesertim cum nos promissores non simus, nec vim aut insidias 
hominum judiciis faciamus aut struamus, sed homines manu et sponte 
ducamus. Atque licet longe potentissimum futurum sit remedium ad 
spem imprimendam, quando homines ad particularia, praesertim in 
tabulis nostris inveniendi digesta et disposita (quae partim ad 
secundam, sed multo magis ad quartam Instaurationis nostrae partem 
pertinent), adducemus; cum hoc ipsum sit non spes tantum, sed 
tanquam res ipsa: tamen ut omnia clementius fiant, pergendum est in 



81 
 

instituto nostro de praeparandis hominum mentibus; cujus 
praeparationis ista ostensio spei pars est non exigua. Nam absque ea, 
reliqua faciunt magis ad contristationem hominum (scilicet, ut 
deteriorem et viliorem habeant de iis, quae jam in usu sunt, 
opinionem, quam nunc habent, et suae conditionis infortunium plus 
sentiant et pernoscant), quam ad alacritatem aliquam inducendam, 
aut industriam experiendi acuendam. Itaque conjecturae nostrae, 
quae spem in hac re faciunt probabilem, aperiendae sunt et 
proponendae: sicut Columbus fecit, ante navigationem illam suam 
mirabilem maris Atlantici: cum rationes adduxerit, cur ipse novas terras 
et continentes praeter eas, quae ante cognitae fuerunt, inveniri posse 
confideret: quae rationes, licet primo rejectae, postea tamen 
experimento probatae sunt, et rerum maximarum causae et initia 
fuerunt. 
 
 

I-XCIII. 
Principium autem sumendum a Deo: hoc nimirum quod agitur, propter 
excellentem in ipso boni naturam, manifeste a Deo esse, qui author 
boni, et pater luminum est. In operationibus autem divinis, initia 
quaeque tenuissima exitum certo trahunt. Atque quod de spiritualibus 
dictum est, Regnum Dei non venit cum observatione, id etiam in omni 
majore opere Providentiae evenire reperitur; ut omnia sine strepitu et 
sonitu placide labantur, atque res plane agatur priusquam homines 
eam agi putent aut advertant. Neque omittenda est prophetia Danielis 
de ultimis mundi temporibus; Multi pertransibunt, et multiplex erit 
scientia: manifeste innuens et significans, esse in fatis, id est, in 
Providentia, ut pertransitus mundi (qui per tot longinquas navigationes 
impletus plane aut jam in opere esse videtur) et augmenta scientiarum 
in eandem aetatem incidant. 
 
 

I-XCIV. 
Sequitur ratio omnium maxima ad faciendam spem; nempe ex 
erroribus temporis praeteriti et viarum adhuc tentatarum. Optima 
enim est ea reprehensio, quam de statu civili haud prudenter 



administrato quispiam his verbis complexus est: Quod ad praeterita 
pessimum est, id ad futura optimum videri debet. Si enim vos omnia, 
quae ad officium vestrum spectant, praestitissetis, neque tamen res 
vestrae in meliore loco essent; ne spes quidem ulla reliqua foret, eas in 
melius provehi posse. Sed cum rerum vestrarum status, non a vi ipsa 
rerum, sed ab erroribus vestris male se habeat; sperandum est, illis 
erroribus missis aut correctis, magnam rerum in melius mutationem 
fieri posse. Simili modo, si homines per tanta annorum spatia viam 
veram inveniendi et colendi scientias tenuissent, nec tamen ulterius 
progredi potuissent; audax proculdubio et temeraria foret opinio, 
posse rem in ulterius provehi. Quod si in via ipsa erratum sit, atque 
hominum opera in iis consumpta, in quibus minime oportebat; 
sequitur ex eo, non in rebus ipsis difficultatem oriri, quae potestatis 
nostrae non sunt, sed in intellectu humano ejusque usu et 
applicatione; quae res remedium et medicinam suscipit. Itaque 
optimum fuerit illos ipsos errores proponere: quot enim fuerint 
errorum impedimenta in praeterito, tot sunt spei argumenta in 
futurum. Ea vero licet in his, quae superius dicta sunt, non intacta 
omnino fuerint; tamen ea etiam nunc breviter, verbis nudis ac 
simplicibus, repraesentare visum est. 
 
 

I-XCV. 
Qui tractaverunt scientias aut empirici aut dogmatici fuerunt. Empirici, 
formicae more, congerunt tantum, et utuntur: rationales, aranearum 
more, telas ex se conficiunt: apis vero ratio media est, quae materiam 
ex floribus horti et agri elicit; sed tamen eam propria facultate vertit et 
digerit. Neque absimile philosophiae verum opificium est; quod nec 
mentis viribus tantum aut praecipue nititur, neque ex historia naturali 
et mechanicis experimentis praebitam materiam, in memoria 
integram, sed in intellectu mutatam et subactam, reponit. Itaque ex 
harum facultatum (experimentalis scilicet et rationalis) arctiore et 
sanctiore foedere (quod adhuc factum non est) bene sperandum est. 
 
 
 



83 
 

I-XCVI. 
Naturalis philosophia adhuc sincera non invenitur, sed infecta et 
corrupta: in Aristotelis schola, per logicam, in Platonis schola, per 
theologiam naturalem; in secunda schola Platonis, Procli, et aliorum, 
per mathematicam; quae philosophiam naturalem terminare, non 
generare aut procreare debet. At ex philosophia naturali pura et 
impermista meliora speranda sunt. 
 
 

I-XCVII. 
Nemo adhuc tanta mentis constantia et rigore inventus est, ut 
decreverit et sibi imposuerit theorias et notiones communes penitus 
abolere, et intellectum abrasum et aequum ad particularia de integro 
applicare. Itaque ratio illa humana, quam habemus, ex multa fide, et 
multo etiam casu, nec non ex puerilibus, quas primo hausimus, 
notionibus, farrago quaedam est et congeries. 
 
Quod si quis aetate matura, et sensibus integris, et mente repurgata, 
se ad experientiam et ad particularia de integro applicet, de eo melius 
sperandum est. Atque hac in parte nobis spondemus fortunam 
Alexandri Magni: neque quis nos vanitatis arguat, antequam exitum rei 
audiat, quae ad exuendam omnem vanitatem spectat. 
 
Etenim de Alexandro et ejus rebus gestis Aeschines ita loquutus est: 
Nos certe vitam mortalem non vivimus; sed in hoc nati sumus, ut 
posteritas de nobis portenta narret et praedicet: perinde ac si Alexandri 
res gestas pro miraculo habuisset. 
 
At aevis sequentibus Titus Livius melius rem advertit et introspexit, 
atque de Alexandro hujusmodi quippiam dixit: Eum non aliud quam 
bene ausum vana contemnere. Atque simile etiam de nobis judicium 
futuris temporibus factum iri existimamus: Nos nil magni fecisse; sed 
tantum ea, quae pro magnis habentur, minoris fecisse. Sed interim 
(quod jam diximus) non est spes nisi in regeneratione scientiarum; ut 
eae scilicet ab experientia certo ordine excitentur et rursus condantur: 



quod adhuc factum esse aut cogitatum nemo (ut arbitramur) 
affirmaverit. 
 
 

I-XCVIII. 
Atque experientiae fundamenta (quando ad hanc omnino 
deveniendum est) aut nulla, aut admodum infirma adhuc fuerunt; nec 
particularium sylva et materies, vel numero, vel genere, vel certitudine, 
informando intellectui competens, aut ullo modo sufficiens, adhuc 
quaesita est et congesta. Sed contra homines docti (supini sane et 
faciles) rumores quosdam experientiae, et quasi famas et auras ejus, 
ad philosophiam suam vel constituendam vel confirmandam 
exceperunt, atque illis nihilominus pondus legitimi testimonii 
attribuerunt. Ac veluti si regnum aliquod aut status non ex literis et 
relationibus a legatis et nuntiis fide dignis missis, sed ex urbanorum 
sermunculis et ex triviis consilia sua et negotia gubernaret; omnino 
talis in philosphiam administratio, quatenus ad experientiam, 
introducta est. Nil debitis modis exquisitum, nil verificatum, nil 
numeratum, nil appensum, nil dimensum in naturali historia reperitur. 
At quod in observatione indefinitum et vagum, id in informatione fallax 
et infidum est. Quod si cui haec mira dictu videantur, et querelae minus 
justae propiora, cum Aristoteles tantus ipse vir, et tanti regis opibus 
subnixus, tam accuratam de animalibus historiam confecerit, atque alii 
nonnulli majore diligentia (licet strepitu minore) multe adjecerint, et 
rursus alii de plantis, de metallis, et fossilibus, historias et narrationes 
copiosas conscripserint; is sane non satis attendere et perspicere 
videtur, quid agatur in praesentia. Alia enim est ratio naturalis 
historiae, quae propter se confecta est; alia ejus, quae collecta est ad 
informandum intellectum in ordine ad condendam philosophiam. 
Atque hae duae historiae tum aliis rebus, tum praecipue in hoc 
differunt; quod prima ex illis specierum naturalium varietatem, non 
artium mechanicarum experimenta contineat. Quemadmodum enim 
in civilibus ingenium cujusque, et occultus animi affectuumque sensus, 
melius elicitur, cum quis in perturbatione ponitur, quam alias: simili 
modo, et occulta naturae magis se produnt per vexationes artium, 
quam cum cursu suo meant. Itaque tum demum bene sperandum est 



85 
 

de naturali philosophia, postquam historia naturalis (quae ejus basis 
est et fundamentum) melius instructa fuerit; antea vero minime. 
 
 

I-XCIX. 
Atque rursus in ipsa experimentorum mechanicorum copia, summa 
eorum, quae ad intellectus informationem maxime faciunt et juvant, 
detegitur inopia. Mechanicus enim, de veritatis inquisitione nullo 
modo sollicitus, non ad alia quam quae operi suo subserviunt aut 
animum erigit aut manum porrigit. Tum vero de scientiarum ulteriore 
progressu spes bene fundabitur, quum in Historiam Naturalem 
recipientur et aggregabuntur complura experimenta, quae in se nullius 
sunt usus, se ad inventionem causarum et axiomatum tantum faciunt; 
quae nos lucifera experimenta, ad differentiam fructiferorum, 
appellare consuevimus. Illa autem miram habent in se virtutem et 
conditionem; hanc videlicet, quod nunquam fallant aut frustrentur. 
Cum enim ad hoc adhibeantur, non ut opus aliquod efficiant sed ut 
causam naturalem in aliquo revelent, quaquaversum cadunt, intentioni 
aeque satisfaciunt; cum quaestionem terminent. 
 
 

I-C. 
At non solum copia major experimentorum quaerenda est et 
procuranda, atque etiam alterius generis, quam adhuc factum est; sed 
etiam methodus plane alia et ordo et processus continuande et 
provehendae Experientiae introducenda. Vaga enim Experientia et se 
tantum sequens (ut superius dictum est) mera palpatio est, et homines 
potius stupefacit quam informat. At cum Experientia lege certa 
procedet, seriatim et continenter, de scientiis aliquid melius sperari 
poterit. 
 
 

I-CI. 
Postquam vero copia et materies Historiae Naturalis et Experientiae, 
talis qualis ad opus intellectus sive ad opus philosophicum requiritur, 
praesto jam sit et parata; tamen nullo modo sufficit intellectus, ut in 



illam materiem agat sponte et memoriter; non magis, quam si quis 
computationem alicujus ephemeridis memoriter se tenere et superare 
posse speret. Atque hactenus tamen potiores meditationis partes 
quam scriptionis in inveniendo fuerunt; neque adhuc Experientia 
literata facta est: atqui nulla nisi de scripto inventio probanda est. Illa 
vero in usum inveniente, ab Experientia facta demum literata melius 
sperandum. 
 
 

I-CII. 
Atque insuper cum tantus sit particularium numerus et quasi exercitus, 
isque ita sparsus et diffusus, ut intellectum disgreget et confundat, de 
velitationibus et levibus motibus et transcursibus intellectus non bene 
sperandum est; nisi fiat instructio et coordinatio, per tabulas 
inveniendi idoneas et bene dispositas et tanquam vivas, eorum quae 
pertinent ad subjectum in quo versatur inquisitio, atque ad harum 
tabularum auxilia praeparata et digesta mens applicetur. 
 
 

I-CIII. 
Verum post copiam particularium rite et ordine veluti sub oculos 
positorum, non statim transeundum est ad inquisitionem et 
inventionem novorum particularium aut operum; aut saltem, si hoc 
fiat, in eo non acquiescendum. Neque enim negamus, postquam 
omnia omnium artium experimenta collecta et digesta fuerint atque ad 
unius hominis notitam et judicium pervenerint, quin ex ipsa 
traductione experimentorum unius artis in alias multa nova inveniri 
possint ad humanam vitam et statum utilia, per istam Experientiam 
quam vocamus Literatam: sed tamen minora de ea speranda sunt; 
majora vero a nova luce Axiomatum ex particularibus illis certa via et 
regula eductorum, quae rursus nova particularia indicent et designent. 
Neque enim in plano via sita est, sed ascendendo et descendendo; 
ascendendo primo ad Axiomata, descendendo ad Opera. 
 
 
 



87 
 

I-CIV. 
Neque tamen permittendum est, ut intellectus a particularibus ad 
axiomata remota et quasi generalissima (qualia sunt principia, quae 
vocant, artium et rerum) saliat et volet; et ad eorum immotam 
veritatem axiomata media probet et expediat: quod adhuc factum est, 
prono ad hoc impetu naturali intellectus, atque etiam ad hoc ipsum, 
per demonstrationes quae fiunt per syllogismum, jampridem edocto 
et assuefacto. Sed de scientiis tum demum bene sperandum est, 
quando per scalam veram, et per gradus continuos et non intermissos 
aut hiulcos, a particularibus ascendetur ad axiomata minora, et deinde 
ad media, alia aliis superiora, et postremo demum ad generalissima. 
Etenim axiomata infirma non multum ab experientia nuda discrepant. 
Suprema vero illa et generalissima (quae habentur) notionalia sunt et 
abstracta, et nil habent solidi. At media sunt axiomata illa vera et solida 
et viva, in quibus humanae res et fortunae sitae sunt; et supra haec 
quoque, tandem ipsa illa generalissima; talia scilicet quae non 
abstracta sint, sed per haec media vere limitantur. 
 
Itaque hominum intellectui non plumae addendae, sed plumbum 
potius et pondera; ut cohibeant omnem saltum et volatum. Atque hoc 
adhuc factum non est; quum vero factum fuerit, melius de scientiis 
sperare licebit. 
 
 

I-CV. 
In constituendo autem axiomate, forma inductionis alia quam adhuc in 
usu fuit excogitanda est; eaque non ad principia tantum (quae vocant) 
probanda et invenienda, sed etiam ad axiomata minora et media, 
denique omnia. Inductio enim quae procedit per enumerationem 
simplicem res puerilis est, et precario concludit, et periculo exponitur 
ab instantia contradictoria, et plerumque secundum pauciora quam 
par est, et ex his tantummodo quae praesto sunt, pronunciat. At 
inductio, quae ad inventionem et demonstrationem scientiarum et 
artium erit utilis, naturam separare debet, per rejectiones et 
exclusiones debitas; ac deinde, post negativas tot quot sufficiunt, super 
affirmativas concludere; quod adhuc factum non est, nec tentatum 



certe, nisi tantummodo a Platone, qui ad excutiendas definitiones et 
ideas hac certe forma inductionis aliquatenus utitur. Verum ad hujus 
inductionis, sive demonstrationis, instructionem bonam et legitimam 
quamplurima adhibenda sunt, quae adhuc nullius mortalium 
cogitationem subiere; adeo ut in ea major sit consumenda opera, 
quam adhuc consumpta est in syllogismo. Atque hujus inductionis 
auxilio, non solum ad axiomata invenienda, verum etiam ad notiones 
terminandas, utendum est. Atque in hac certe inductione spes maxima 
sita est. 
 
 

I-CVI. 
At in axiomatibus constituendis per hanc inductionem, examinatio et 
probatio etiam facienda est, utrum quod constituitur axioma aptatum 
sit tantum et ad mensuram factum eorum particularium ex quibus 
extrahitur; an vero sit amplius et latius. Quod si sit amplius aut latius, 
videndum an eam suam amplitudinem et latitudinem per novorum 
particularium designationem, quasi fide-jussione quadam, firmet; ne 
vel in jam notis tantum haereamus, vel laxiore fortasse complexu 
umbras et formas abstractas, non solida et determinata in materia, 
prensemus. Haec vero cum in usum venerint, solida tum demum spes 
merito affulserit. 
 
 

I-CVII. 
Atque hic etiam resumendum est, quod superius dictum est de 
Naturali Philosophia producta et scientiis particularibus ad eam 
reductis, ut non fiat scissio et truncatio scientiarum; nam etiam absque 
hoc minus de progressu sperandum est. 
 
 

I-CVIII. 
Atque de desperatione tollenda et spe facienda, ex praeteriti temporis 
erroribus valere jussis aut rectificatis, jam dictum est. Videndum autem 
et si quae alia sint quae spem faciant. Illud vero occurrit; si hominibus 
non quaerentibus, et aliud agentibus, multa utilia, tanquam casu 



89 
 

quodam aut per occasionem, inventa sint; nemini dubium esse posse, 
quin iisdem quaerentibus et hoc agentibus, idque via et ordine, non 
impetu et desultorie, longe plura detegi necesse sit. Licet enim semel 
aut iterum accidere possit, ut quispiam in id forte fortuna incidat, quod 
magno conatu et de industria scrutantem antea fugit; tamen in summa 
rerum proculdubio contrarium invenitur. Itaque longe plura et meliora, 
atque per minora intervalla, a ratione et industria et directione et 
intentione hominum speranda sunt, quam a casu et instinctu 
animalium et hujusmodi, quae hactenus principium inventis dederunt. 
 
 

I-CIX. 
Etiam illud ad spem trahi possit, quod nonnulla ex his quae jam inventa 
sunt ejus sint generis ut antequam invenirentur haud facile cuiquam in 
mentem venisset de iis aliquid suspicari; sed plane quis illa ut 
impossibilia contempsisset. Solent enim homines de rebus novis ad 
exemplum veterum, et secundum phantasiam ex iis praeceptam et 
inquinatam, hariolari; quod genus opinandi fallacissimum est, 
quandoquidem multa ex his quae ex fontibus rerum petuntur per 
rivulos consuetos non fluant. 
 
Veluti si quis, ante tormentorum igneorum inventionem, rem per 
effectus descripsisset, atque in hunc modum dixisset: inventum 
quoddam detectum esse, per quod muri et munitiones quaeque 
maximae ex longo intervallo concuti et dejici possint; homines sane de 
viribus tormentorum et machinarum per pondera et rotas et 
hujusmodi arietationes et impulsus multiplicandis, multa et varia 
secum cogitaturi fuissent; de vento autem igneo, tam subito et 
violenter se expandente et exsufflante, vix unquam aliquid alicujus 
imaginationi aut phantasiae occursurum fuisset; utpote cujus 
exemplum in proximo non vidisset, nisi forte in terrae motu aut 
fulmine, quae, ut magnalia naturae et non imitabilia ab homine, 
homines statim rejecturi fuissent. 
 
Eodem modo si, ante fili bombycini inventionem, quispiam hujusmodi 
sermonem injecisset: esse quoddam fili genus inventum ad vestium et 
supellectilis usum, quod filum linteum aut laneum tenuitate, et 



nihilominus tenacitate, ac etiam splendore et mollitie, longe superaret; 
homines statim aut de serico aliquo vegetabili, aut de animalis alicujus 
pilis delicatioribus, aut de avium plumis et lanugine, aliquid opinaturi 
fuissent; verum de vermis pusilli textura, eaque tam copiosa et se 
renovante et anniversaria, nil fuissent certe commenturi. Quod si quis 
etiam de vermi verbum aliquod injecisset, ludibrio certe futurus 
fuisset, ut qui novas aranearum operas somniaret. 
 
Similiter, si ante inventionem acus nauticae quispiam hujusmodi 
sermonem intulisset: inventum esse quoddam instrumentum, per 
quod cardines et puncta coeli exacte capi et dignosci possint; homines 
statim de magis exquisita fabricatione instrumentorum 
astronomicorum ad multa et varia, per agitationem phantasiae, 
discursuri fuissent; quod vero aliquid inveniri possit, cujus motus cum 
coelestibus tam bene conveniret, atque ipsum tamen ex coelestibus 
non esset, sed tantum substantia lapidea aut metallica, omnino 
incredibile visum fuisset. Atque haec tamen et similia per tot mundi 
aetates homines latuerunt, nec per philosophiam aut artes rationales 
inventa sunt, sed casu et per occasionem; suntque illius (ut diximus) 
generis, ut ab iis quae antea cognita fuerunt plane heterogenea et 
remotissima sint, ut praenotio aliqua nihil prorsus ad illa conducere 
potuisset. 
 
Itaque sperandum omnino est, esse adhuc in naturae sinu multa 
excellentis usus recondita, quae nullam cum jam inventis cognationem 
habent aut parallelismum, sed omnino sita sunt extra vias phantasiae; 
quae tamen adhuc inventa non sunt; quae proculdubio per multos 
saeculorum circuitus et ambages et ipsa quandoque prodibunt, sicut 
illa superiora prodierunt; sed per viam, quam nunc tractamus, propere 
et subito et simul repraesentari et anticipari possunt. 
 
 

I-CX. 
Attamen conspiciuntur et alia inventa ejus generis, quae fidem faciant, 
posse genus humanum nobilia inventa, etiam ante pedes posita, 
praeterire et transilire. Utcunque enim pulveris tormentarii vel fili 
bombycini vel acus nauticae vel sacchari vel papyri vel similium inventa 



91 
 

quibusdam rerum et naturae proprietatibus niti videantur, at certe 
imprimendi artificium nil habet quod non sit apertum et fere obvium. 
Et nihilominus homines, non advertentes literarum modulos difficilius 
scilicet collocari quam literae per motum manus scribantur, sed hoc 
interesse, quod literarum moduli semel collocati infinitis 
impressionibus, literae autem per manum exaratae unicae tantum 
scriptioni, sufficiant; aut fortasse iterum non advertentes atramentum 
ita inspissari posse, ut tingat, non fluat; praesertim literis resupinatis et 
impressione facta desuper; hoc pulcherrimo invento (quod ad 
doctrinarum propagationem tantum facit) per tot saecula caruerunt. 
 
Solet autem mens humana, in hoc inventionis curriculo, tam laeva 
saepenumero et male composita esse, ut primo diffidat, et paulo post 
se contemnat; atque primo incredibile ei videatur aliquid tale inveniri 
posse, postquam autem inventum sit, incredibile rursus videatur id 
homines tamdiu fugere potuisse. Atque hoc ipsum ad spem rite 
trahitur; superesse nimirum adhuc magnum inventorum cumulum, qui 
non solum ex operationibus incognitis eruendis, sed et ex jam cognitis 
transferendis et componendis et applicandis, per eam quam diximus 
Experientiam Literatam, deduci possit. 
 
 

I-CXI. 
Neque illud omittendum ad faciendam spem: reputent (si placet) 
homines infinitas ingenii, temporis, facultatum expensas, quas 
homines in rebus et studiis longe minoris usus et pretii collocant; 
quorum pars quota si ad sana et solida verteretur, nulla non difficultas 
superari possit. Quod idcirco adjungere visum est, quia plane fatemur 
Historiae Naturalis et Experimentalis collectionem, qualem animo 
metimur et qualis esse debet, opus esse magnum, et quasi regium, et 
multae operae atque impensae. 
 
 

I-CXII. 
Interim particularium multitudinem nemo reformidet, quin potius hoc 
ipsum ad spem revocet. Sunt enim artium et naturae particularia 



Phaenomena manipuli instar ad ingenii commenta, postquam ab 
evidentia rerum disjuncta et abstracta fuerint. Atque hujus viae exitus 
in aperto est, et fere in propinquo; alterius exitus nullus, sed implicatio 
infinita. Homines enim adhuc parvam in Experientia moram fecerunt, 
et eam leviter perstrinxerunt, sed in meditationibus et 
commentationibus ingenii infinitum tempus contriverunt. Apud nos 
vero si esset praesto quispiam qui de facto naturae ad interrogata 
responderet, paucorum annorum esset inventio causarum et 
scientiarum omnium. 
 
 

I-CXIII. 
Etiam nonnihil hominibus spei fieri posse putamus ab exemplo nostro 
proprio; neque jactantiae causa hoc dicimus sed quod utile dictu sit. Si 
qui diffidant, me videant, hominem inter homines aetatis meae 
civilibus negotiis occupatissimum, nec firma admodum valetudine 
(quod magnum habet temporis dispendium), atque in hac re plane 
protopirum, et vestigia nullius sequutum, neque haec ipsa cum ullo 
mortalium communicantem, et tamen veram viam constanter 
ingressum et ingenium rebus submittentem, haec ipsa aliquatenus (ut 
existimamus) provexisse: et deinceps videant, quid ab hominibus otio 
abundantibus, atque a laboribus consociatis, atque a temporum 
successione, post haec indicia nostra expectandum sit; praesertim in 
via quae non singulis solummodo pervia est (ut fit in via illa rationali), 
sed ubi hominum labores et operae (praesertim quantum ad 
experientiae collectam) optime distribui et deinde componi possint. 
Tum enim homines vires suas nosse incipient, cum non eadem infiniti, 
sed alia alii praestabunt. 
 
 

I-CXIV. 
Postremo, etiamsi multo infirmior et obscurior aura spei ab ista Nova 
Continente spiraverit, tamen omnino experiendum esse (nisi velimus 
animi esse plane abjecti) statuimus. Non enim res pari periculo non 
tentatur, et non succedit; cum in illo ingentis boni, in hoc exiguae 
humanae operae, jactura vertatur. Verum ex dictis, atque etiam ex non 



93 
 

dictis, visum est nobis spei abunde subesse, non tantum homini 
strenuo ad experiendum, sed etiam prudenti et sobrio ad credendum. 
 
 

I-CXV. 
Atque de desperatione tollenda, quae inter causas potentissimas ad 
progressum scientiarum remorandum et inhibendum fuit, jam dictum 
est. Atque simul sermo de signis et causis errorum, et inertiae et 
ignorantiae quae invaluit, absolutus est; praesertim cum subtiliores 
causae, et quae in judicium populare aut observationem non 
incurrunt, ad ea quae de Idolis animi humani dicta sunt referri debeant. 
 
Atque hic simul pars destruens Instaurationis nostrae claudi debet, 
quae perficitur tribus redargutionibus: redargutione nimirum 
Humanae Rationis Nativae et sibi permissae; redargutione 
Demonstrationum; et redargutione Theoriarum, sive philosophiarum 
et doctrinarum quae receptae sunt. Redargutio vero earum talis fuit 
qualis esse potuit; videlicet per signa, et evidentiam causarum; cum 
confutatio alia nulla a nobis (qui et de principiis et de 
demonstrationibus ab aliis dissentimus) adhiberi potuerit. 
 
Quocirca tempus est, ut ad ipsam artem et normam Interpretandi 
Naturam veniamus; et tamen nonnihil restat quod praevertendum est. 
Quum enim in hoc primo Aphorismorum libro illud nobis propositum 
sit, ut tam ad intelligendum quam ad recipiendum ea quae sequuntur 
mentes hominum praeparentur; expurgata jam et abrasa et aequata 
mentis area, sequitur ut mens sistatur in positione bona, et tanquam 
aspectu benevolo, ad ea quae proponemus. Valet enim in re nova ad 
praejudicium, non solum praeoccupatio fortis opinionis veteris, sed et 
praeceptio sive praefiguratio falsa rei quae affertur. Itaque conabimur 
efficere ut habeantur bonae et verae de iis quae adducimus opiniones, 
licet ad tempus tantummodo, et tanquam usurariae, donec res ipsa 
pernoscatur. 
 
 
 



I-CXVI. 
Primo itaque postulandum videtur, ne existiment homines nos, more 
antiquorum Graecorum, aut quorundam novorum hominum, Telesii, 
Patricii, Severini, sectam aliquam in philosophia condere velle. Neque 
enim hoc agimus; neque etiam multum interesse putamus ad 
hominum fortunas quales quis opiniones abstractas de natura et rerum 
principiis habeat; neque dubium est, quin multa hujusmodi et vetera 
revocari et nova introduci possint; quemadmodum et complura 
themata coeli supponi possunt, quae cum phaenomenis sat bene 
conveniunt, inter se tamen dissentiunt. 
 
At nos de hujusmodi rebus opinabilibus, et simul inutilibus, non 
laboramus. At contra nobis constitutum est experiri, an revera 
potentiae et amplitudinis humanae firmiora fundamenta jacere ac 
fines in latius proferre possimus. Atque licet sparsim, et in aliquibus 
subjectis specialibus, longe veriora habeamus et certiora (ut 
arbitramur) atque etiam magis fructuosa quam quibus homines adhuc 
utuntur (quae in quintam Instaurationis nostrae partem congessimus), 
tamen theoriam nullam universalem aut integram proponimus. Neque 
enim huic rei tempus adhuc adesse videtur. Quin nec spem habemus 
vitae producendae ad sextam. Instaurationis partem (quae 
philosophiae per legitimam Naturae Interpretationem inventae 
destinata est) absolvendam; sed satis habemus si in mediis sobrie et 
utiliter nos geramus, atque interim semina veritatis sincerioris in 
poteros spargamus, atque initiis rerum magnarum non desimus. 
 
 

I-CXVII. 
Atque quemadmodum sectae conditores non sumus, ita nec operum 
particularium largitores aut promissores. Attamen possit aliquis hoc 
modo occurrere; quod nos, qui tam saepe operum mentionem 
faciamus et omnia eo trahamus, etiam operum, etiam operum 
aliquorum pignora exhibeamus. Verum via nostra et ratio (ut saepe 
perspicue diximus et adhuc dicere juvat) ea est; ut non opera ex 
operibus sive experimenta ex experimentis (ut empirici), sed ex 
operibus et experimentis causas et axiomata, atque ex causis et 



95 
 

axiomatibus rursus nova opera et experimenta (ut legitimi Naturae 
Interpretes), extrahamus. 
 
Atque licet in tabulis nostris inveniendi (ex quibus quarta pars 
Instaurationis consistit), atque etiam exemplis particularium (quae in 
secunda parte adduximus), atque insuper in observationibus nostris 
super historiam (quae in tertia parte operis descripta est), quivis vel 
mediocris perspicaciae et solertiae complurium operum nobilium 
indicationes et designationes ubique notabit; ingenue tamen fatemur, 
historiam naturalem quam adhuc habemus, aut ex libris aut ex 
inquisitione propria, non tam copiosam esse et verificatam, ut 
legitimae Interpretationi satisfacere aut ministrare possit. 
 
Itaque si quis ad mechanica sit magis aptus et paratus, atque sagax ad 
venanda opera ex conversatione sola cum experimentis, ei 
permittimus et relinquimus illam industriam, ut ex historia nostra et 
tabulis multa tanquam in via decerpat et applicet ad opera, ac veluti 
foenus recipiat ad tempus, donec sors haberi possit. Nos vero, cum ad 
majora contendamus, moram omnem praeproperam et praematuram 
in istiusmodi rebus tanquam Atalantae pilas (ut saepius solemus 
dicere) damnamus. Neque enim aurea poma pueriliter affectamus, sed 
omnia in victoria cursus artis super naturam ponimus; neque muscum 
aut segetem herbidam demetere festinamus, sed messem 
tempestivam expectamus. 
 
 

I-CXVIII. 
Occurret etiam alicui proculdubio, postquam ipsam historiam nostram 
et inventionis tabulas perlegerit, aliquid in ipsis experimentis minus 
certum, vel omnino falsum; atque propterea secum fortasse reputabit, 
fundamentis et principiis falsis et dubiis inventa nostra niti. Verum hoc 
nihil est; necesse enim est talia sub initiis evenire. Simile enim est ac si 
in scriptione aut impressione una forte litera aut altera perperam 
posita aut collocata sit; id enim legentem non multum impedire solet, 
quandoquidem errata ab ipso sensu facile corriguntur. Ita etiam 
cogitent homines, multa in historia naturali experimenta falso credi et 
recipi posse, quae paulo post a causis et axiomatibus inventis facile 



expunguntur et rejiciuntur. Sed tamen verum est, si in historia naturali 
et experimentis magna et crebra et continua fuerint errata, illa nulla 
ingenii aut artis foelicitate corrigi aut emendari posse. Itaque si in 
historia nostra naturali, quae tanta diligentia et severitate et fere 
religione probata et collecta est, aliquid in particularibus quandoque 
subsit falsitatis aut erroris, quid tandem de naturali historia vulgari, 
quae prae nostra tam negligens est et facilis, dicendum erit? aut de 
philosophia et scientiis super hujusmodi arenas (vel syrtes potius) 
aedificatis? Itaque hoc quod diximus neminem moveat. 
 
 

I-CXIX. 
Occurrent etiam in historia nostra et experimentis plurimae res, primo 
leves et vulgatae, deinde viles et illiberales, postremo nimis subtiles ac 
mere speculativae, et quasi nullius usus: quod genus rerum hominum 
studia avertere et alienare possit. 
 
Atque de istis rebus, quae videntur vulgatae, illud homines cogitent; 
solere sane eos adhuc nihil aliud agere, quam ut eorum quae rara sunt 
causas ad ea quae frequenter fiunt referant et accommodent, at 
ipsorum quae frequenter eveniunt nullas causas inquirant, sed ea ipsa 
recipiant tanquam concessa et admissa. 
 
Itaque non ponderis, non rotationis coelestium, non caloris, non 
frigoris, non luminis, non duri, non mollis, non tenuis, non densi, non 
liquidi, non consistentis, non animati, non inanimati, non similaris, non 
dissimilaris, nec demum organici, causas quaerunt; sed illis, tanquam 
pro evidentibus et manifestis, receptis, de ceteris rebus, quae non tam 
frequenter et familiariter occurrunt, disputant et judicant. 
 
Nos vero, qui satis scimus nullum de rebus raris aut notabilibus 
judicium fieri posse, multo minus res novas in lucem protrahi, absque 
vulgarium rerum causis et causarum causis rite examinatis et repertis, 
necessario ad res vulgarissimas in historiam nostram recipiendas 
compellimur. Quinetiam nil magis philosophiae offecisse 
deprehendimus quam quod res, quae familiares sunt et frequenter 
occurrunt, contemplationem hominum non morentur et detineant, 



97 
 

sed recipiantur obiter, neque earum causae quaeri soleant: ut non 
saepius requiratur informatio de rebus ignotis, quam attentio in notis. 
 
 

I-CXX. 
Quod vero ad rerum vilitatem attinet, vel etiam turpitudinem, quibus 
(ut ait Plinius) honos praefandus est; eae res, non minus quam 
lautissimae et pretiosissimae, in historiam naturalem recipiendae sunt. 
Neque propterea polluitur naturalis historia: sol enim aeque palatia et 
cloacas ingreditur, neque tamen polluitur. Nos autem non Capitolium 
aliquod aut Pyramidem hominum superbiae dedicamus aut condimus, 
sed templum sanctum ad exemplar mundi in intellectu humano 
fundamus. Itaque exemplar sequimur. Nam quicquid essentia dignum 
est, id etiam scientia dignum, quae est essentiae imago. At vilia aeque 
subsistunt ac lauta. Quinetiam, ut e quibusdam putridis materiis, veluti 
musco et zibetho, aliquando optimi odores generantur; ita et ab 
instantiis vilibus et sordidis quandoque eximia lux et informatio 
emanat. Verum de hoc nimis multa; cum hoc genus fastidii sit plane 
puerile et effoeminatum. 
 
 

I-CXXI. 
At de illo omnino magis accurate dispiciendum; quod plurima in 
historia nostra captui vulgari, aut etiam cuivis intellectui (rebus 
praesentibus assuefacto), videbuntur curiosae cujusdam et inutilis 
subtilitatis. Itaque de hoc ante omnia et dictum et dicendum est: hoc 
scilicet; nos jam sub initiis et ad tempus, tantum lucifera experimenta, 
non fructifera quaerere; ad exemplum creationis divinae, quod saepius 
diximus, quae primo die lucem tantum produxit, eique soli unum 
integrum diem attribuit, neque illo die quicquam materiati operis 
immiscuit. 
 
Itaque si quis istiusmodi res nullius esse usus putet, idem cogitat ac si 
nullum etiam lucis esse usum censeat, quia res scilicet solida aut 
materiata non sit. Atque revera dicendum est, simplicum naturarum 
cognitionem bene examinatam et definitam instar lucis esse; quae ad 



universa operum penetralia aditum praebet, atque tota agmina 
operum et turmas, et axiomatum nobilissimorum fontes, potestate 
quadam complectitur et post se trahit; in se tamen non ita magni usus 
est. Quin et literarum elementa per se et separatim nihil significant nec 
alicujus usus sunt, sed tamen ad omnis sermonis compositionem et 
apparatum instar materiae primae sunt. Etiam semina rerum potestate 
valida, usu (nisi in processu suo) nihili sunt. Atque lucis ipsius radii 
dispersi, nisi coeant, beneficium suum non impertiuntur. 
 
Quod si quis subtilitatibus speculativis offendatur, quid de scholasticis 
viris dicendum erit, qui subtilitatibus immensum indulserunt? quae 
tamen subtilitates in verbis, aut saltem vulgaribus notionibus (quod 
tantundem valet), non in rebus aut natura consumptae fuerunt, atque 
utilitatis expertes erant, non tantum in origine, sed etiam in 
consequentiis; tales autem non fuerunt, ut haberent in praesens 
utilitatem nullam, sed per consequens infinitam; quales sunt eae de 
quibus loquimur. Hoc vero sciant homines pro certo, omnem 
subtilitatem disputationum et discursuum mentis, si adhibeatur 
tantum post axiomata inventa, seram esse et praeposteram; et 
subtilitatis tempus verum ac proprium, aut saltem praecipuum, versari 
in pensitanda experientia et inde constituendis axiomatibus: nam illa 
altera subtilitas naturam prensat et captat, sed nunquam apprehendit 
aut capit. Et verissimum certe est quod de occasione sive fortuna dici 
solet, si transferatur ad naturam: videlicet, eam a fronte comatam, ab 
occipitio calvam esse. 
 
Denique de contemptu in naturali historia rerum aut vulgarium, aut 
vilium, aut nimis subtilium et in originibus suis inutilium, illa vox 
mulierculae ad tumidum principem, qui petitionem ejus ut rem 
indignam et majestate sua inferiorem abjecisset, pro oraculo sit; 
Desine ergo rex esse: quia certissimum est, imperium in naturam, si 
quis hujusmodi rebus ut nimis exilibus et minutis vacare nolit, nec 
obtineri nec geri posse. 
 
 
 
 



99 
 

I-CXXII. 
Occurrit etiam et illud; mirabile quiddam esse et durum, quod nos 
omnes scientias atque omnes authores simul ac veluti uno ictu et 
impetu summoveamus: idque non assumpto aliquo ex antiquis in 
auxilium et praesidium nostrum, sed quasi viribus propriis. 
 
Nos autem scimus, si minus sincera fide agere voluissemus, non 
difficile fuisse nobis, ista quae afferuntur vel ad antiqua saecula ante 
Graecorum tempora (cum scientiae de natura magis fortasse sed 
tamen majore cum silentio floruerint, neque in Graecorum tubas et 
fistulas adhuc incidissent), vel etiam (per partes certe) ad aliquos ex 
Graecis ipsis referre, atque astipulationem et honorem inde petere: 
more novorum hominum, qui nobilitatem sibi ex antiqua aliqua 
prosapia, per genealogiarum favores, astruunt et affingunt. Nos vero 
rerum evidentia freti, omnem commenti et imposturae conditionem 
rejicimus; neque ad id quod agitur plus interesse putamus, utrum quae 
jam invenientur antiquis olim cognita, et per rerum vicissitudines et 
saecula occidentia et orientia sint, quam hominibus curae esse debere, 
utrum Novus Orbis fuerit insula illa Atlantis et veteri mundo cognita, 
an nunc primum reperta. Rerum enim inventio a naturae luce petenda, 
non ab antiquitatis tenebris repetenda est. 
 
Quod vero ad universalem istam reprehensionem attinet, certissimum 
est vere rem reputanti, eam et magis probabilem esse et magis 
modestam, quam si facta fuisset ex parte. Si enim in primis notionibus 
errores radicati non fuissent, fieri non potuisset quin nonnulla recte 
inventa alia perperam inventa correxissent. Sed cum errores 
fundamentales fuerint, atque ejusmodi, ut homines potius res 
neglexerint ac praeterierint, quam de illis pravum aut falsum judicium 
fecerint; minime mirum est, si homines id non obtinuerint quod non 
egerint, nec ad metam pervenerint quam non posuerint aut 
collocarint, neque viam emensi sint quam non ingressi sint aut 
tenuerint. 
 
Atque insolentiam rei quod attinet; certe si quis manus constantia 
atque oculi vigore lineam magis rectam aut circulum magis perfectum 
se describere posse quam alium quempiam sibi assumat, inducitur 



scilicet facultatis comparatio: quod si quis asserat se adhibita regula 
aut circumducto circino lineam magis rectam aut circulum magis 
perfectum posse describere, quam aliquem alium vi sola oculi et 
manus, is certe non admodum jactator fuerit. Quin hoc, quod dicimus, 
non solum in hoc nostro conatu primo et incoeptivo locum habet; sed 
etiam pertinet ad eos qui huic rei posthac incumbent. Nostra enim via 
inveniendi scientias exaequat fere ingenia, et non multum excellentiae 
eorum relinquit: cum omnia per certissimas regulas et 
demonstrationes transigat. Itaque haec nostra (ut saepe diximus) 
foelicitatis cujusdam sunt potius quam facultatis, et potius temporis 
partus quam ingenii. Est enim certe casus aliquis non minus in 
cogitationibus humanis, quam in operibus et factis. 
 
 

I-CXXIII. 
Itaque dicendum de nobis ipsis quod ille per jocum dixit, praesertim 
cum tam bene rem secet: fieri non potest ut idem sentiant, qui aquam 
et qui vinum bibant. At caeteri homines, tam veteres quam novi, 
liquorem biberunt crudum in scientiis, tanquam aquam vel sponte ex 
intellectu manantem, vel per dialecticam, tanquam per rotas ex puteo, 
haustam. At nos liquorem bibimus et propinamus ex infinitis 
confectam uvis, iisque maturis et tempestivis, et per racemos quosdam 
collectis ac decerptis, et subinde in torculari pressis, ac postremo in 
vase repurgatis et clarificatis. Itaque nil mirum si nobis cum aliis non 
conveniat. 
 
 

I-CXXIV. 
Occurret proculdubio et illud: nec metam aut scopum scientiarum a 
nobis ipsis (id quod in aliis reprehendimus) verum et optimum 
praefixum esse. Esse enim contemplationem veritatis omni operum 
utilitate et magnitudine digniorem et celsiorem: longam vero istam et 
sollicitam moram in experientia et materia et rerum particularium 
fluctibus mentem veluti humo affigere, vel potius in Tartarum 
quoddam confusionis et perturbationis dejicere; atque ab abstractae 
sapientiae serenitate et tranquillitate (tanquam a statu multo 



101 
 

diviniore) arcere et summovere. Nos vero huic rationi libenter 
assentimur; et hoc ipsum, quod innuunt ac praeoptant, praecipue 
atque ante omnia agimus. Etenim verum exemplar mundi in intellectu 
humano fundamus; quale invenitur, non quale cuipiam sua propria 
ratio dictaverit. Hoc autem perfici non potest, nisi facta mundi 
dissectione atque anatomia diligentissima. Modulos vero ineptos 
mundorum et tanquam simiolas, quas in philosophiis phantasiae 
hominum extruxerunt, omnino dissipandas edicimus. Sciant itaque 
homines (id quod superius diximus) quantum intersit inter humanae 
mentis idola et divinae mentis ideas. Illa enim nihil aliud sunt quam 
abstractiones ad placitum: hae autem sunt vera signacula Creatoris 
super creaturas, prout in materia per lineas veras et exquisitas 
imprimuntur et terminantur. Itaque ipsissimae res sunt (in hoc genere) 
veritas et utilitas: atque opera ipsa pluris facienda sunt, quatenus sunt 
veritatis pignora, quam propter vitae commoda. 
 
 

I-CXXV. 
Occurret fortasse et illud: nos tanquam actum agere, atque antiquos 
ipsos eandem quam nos viam tenuisse. Itaque verisimile putabit 
quispiam etiam nos, post tantum motum et molitionem, deventuros 
tandem ad aliquam ex illis philosophiis quae apud antiquos valuerunt. 
Nam et illos in meditationum suarum principiis vim et copiam magnam 
exemplorum et particularium paravisse, atque in commentarios per 
locos et titulos digessisse, atque inde philosophias suas et artes 
confecisse, et postea, re comperta, pronuntiasse, et exempla ad fidem 
et docendi lumen sparsim addidisse; sed particularium notas et 
codicillos ac commentarios suos in lucem edere supervacuum et 
molestum putasse: ideoque fecisse quod in aedificando fieri solet, 
nempe post aedificii structuram machinas et scalas a conspectu 
amovisse. Neque aliter factum esse credere certe oportet. Verum nisi 
quis omnino oblitus fuerit eorum quae superius dicta sunt, huic 
objectioni (aut scrupulo potius) facile respondebit. Formam enim 
inquirendi et inveniendi apud antiquos et ipsi profitemur, et scripta 
eorum prae se ferunt. Ea autem non alia fuit, quam ut ab exemplis 
quibusdam et particularibus (additis notionibus communibus, et 
fortasse portione nonnulla ex opinionibus receptis, quae maxime 



placuerunt) ad conclusiones maxime generales sive principia 
scientiarum advolarent, ad quorum veritatem immotam et fixam 
conclusiones inferiores per media educerent ac probarent; ex quibus 
artem constituebant. Tum demum si nova particularia et exempla mota 
essent et adducta quae placitis suis refragarentur, illa aut per 
distinctiones aut per regularum suarum explanationes in ordinem 
subtiliter redigebant, aut demum per exceptiones grosso modo 
summovebant: at rerum particularium non refragantium causas ad illa 
principia sua laboriose et pertinaciter accommodabant. Verum nec 
historia naturalis et experientia illa erat, quam fuisse oportebat (longe 
certe abest), et ista advolatio ad generalissima omnia perdidit. 
 
 

I-CXXVI. 
Occurret et illud: nos, propter inhibitionem quandam pronuntiandi et 
principia certa ponendi donec per medios gradus ad generalissima rite 
perventum sit, suspensionem quandam judicii tueri, atque ad 
Acatalepsiam rem deducere. Nos vero non Acatalepsiam, sed 
Eucatalepsiam meditamur et proponimus: sensui enim non 
derogamus, sed ministramus; et intellectum non contemnimus, sed 
regimus. Atque melius est scire quantum opus sit, et tamen nos non 
penitus scire putare, quam penitus scire nos putare, et tamen nil 
eorum quae opus est scire. 
 
 

I-CXXVII. 
Etiam dubitabit quispiam potius quam objiciet, utrum nos de Naturali 
tantum Philosophia, an etiam de scientiis reliquis, Logicis, Ethicis, 
Politicis, secundum viam nostram perficiendis loquamur. At nos certe 
de universis haec quae dicta sunt intelligimus: atque quemadmodum 
vulgaris logica, quae regit res per syllogismum, non tantum ad 
naturales, sed ad omnes scientias pertinet; ita et nostra, quae procedit 
per inductionem, omnia complectitur. Tam enim historiam et tabulas 
inveniendi conficimus de ira, metu, et verecundia, et similibus; ac 
etiam de exemplis rerum civilium: nec minus de motibus mentalibus 
memoriae, compositionis et divisionis, judicii, et reliquorum, quam de 



103 
 

calido et frigido, aut luce, aut vegetatione, aut similibus. Sed tamen 
cum nostra ratio interpretandi, post historiam praeparatam et 
ordinatam, non mentis tantum motus et discursus (ut logica vulgaris), 
sed et rerum naturam intueatur; ita mentem regimus, ut ad rerum 
naturam se, aptis per omnia modis, applicare possit. Atque propterea 
multa et diversa in doctrina interpretationis praecipimus, quae ad 
subjecti, de quo inquirimus, qualitatem et conditionem, modum 
inveniendi nonnulla ex parte applicent. 
 
 

I-CXXVIII. 
At illud de nobis ne dubitare quidem fas sit; utrum nos philosophiam 
et artes et scientias quibus utimur destruere et demoliri cupiamus: 
contra enim, earum et usum et cultum et honores libenter 
amplectimur. Neque enim ullo modo officimus, quin istae, quae 
invaluerunt, et disputationes alant, et sermones ornent, et ad 
professoria munera ac vitae civilis compendia adhibeantur et valeant; 
denique, tanquam numismata quaedam, consensu inter homines 
recipiantur. Quinetiam significamus aperte, ea quae nos adducimus ad 
istas res non multum idonea futura; cum ad vulgi captum deduci 
omnino non possint, nisi per effecta et opera tantum. At hoc ipsum, 
quod de affectu nostro et bona voluntate erga scientias receptas 
dicimus, quam vere profiteamur, scripta nostra in publicum edita 
(praesertim libri De Progressu Scientiarum) fidem faciant. Itaque id 
verbis amplius vincere non conabimur. Illud interim constanter et 
diserte monemus; his modis, qui in usu sunt, nec magnos in 
scientiarum doctrinis et contemplatione progressus fieri, nec illas ad 
amplitudinem operum deduci posse. 
 
 

I-CXXIX. 
Superest ut de Finis excellentia pauca dicamus. Ea si prius dicta 
fuissent, votis similia videri potuissent: sed spe jam facta, et iniquis 
praejudiciis sublatis, plus fortasse ponderis habebunt. Quod si nos 
omnia perfecissemus et plane absolvissemus, nec alios in partem et 
consortium laborum subinde vocaremus, etiam ab hujusmodi verbis 



abstinuissemus, ne acciperentur in praedicationem meriti nostri. Cum 
vero aliorum industria acuenda sit et animi excitandi atque 
accendendi, consentaneum est ut quaedam hominibus in mentem 
redigamus. 
 
Primo itaque, videtur inventorum nobilium introductio inter actiones 
humanas longe primas partes tenere: id quod antiqua saecula 
judicaverunt. Ea enim rerum inventoribus divinos honores tribuerunt; 
iis autem qui in rebus civilibus merebantur (quales erant urbium et 
imperiorum conditores, legislatores, patriarum a diuturnis malis 
liberatores, tyrannidum debellatores, et his similes), heroum tantum 
honores decreverunt. Atque certe si quis ea recte conferat, justum hoc 
prisci saeculi judicium reperiet. Etenim inventorum beneficia ad 
universum genus humanum pertinere possunt, civilia ad certas 
tantummodo hominum sedes: haec etiam non ultra paucas aetates 
durant, illa quasi perpetuis temporibus. Atque status emendatio in 
civilibus non sine vi et perturbatione plerumque procedit: at inventa 
beant, et beneficium deferunt absque alicujus injuria aut tristitia. 
 
Etiam inventa quasi novae creationes sunt, et divinorum operum 
imitamenta; ut bene cecinit ille: 
 

'Primum frugiferos foetus mortalibus aegris 
Dididerant quondam praestanti nomine Athenae; 
Et RECREAVERUNT vitam, legesque rogarunt.' 

 
Atque videtur notatu dignum in Solomone; quod cum imperio, auro, 
magnificentia operum, satellitio, famulitio, classe insuper, et nominis 
claritate, ac summa hominum admiratione floreret, tamen nihil horum 
delegerit sibi ad gloriam sed ita pronuntiaverit: Gloriam Dei esse, celare 
rem; gloriam regis, investigare rem. 
 
Rursus (si placet) reputet quipiam, quantum intersit inter hominum 
vitam in excultissima quapiam Europae provincia, et in regione aliqua 
Novae Indiae maxime fera et barbara: ea tantum differre existimabit, 
ut merito hominem homini Deum esse, non solum propter auxilium et 



105 
 

beneficium, sed etiam per status comparationem, recte dici possit. 
Atque hoc non solum, non coelum, non corpora, sed artes praestant. 
 
Rursus, vim et virtutem et consequentias rerum inventarum notare 
juvat; quae non in aliis manifestius occurrunt, quam in illis tribus quae 
antiquis incognitae, et quarum primordia, licet recentia, obscura et 
ingloria sunt: Artis nimirum Imprimendi, Pulveris Tormentarii, et Acus 
Nauticae. Haec enim tria rerum faciem et statum in orbe terrarum 
mutaverunt: primum, in re literaria; secundum, in re bellica; tertium, 
in navigationibus: unde innumerae rerum mutationes sequutae sunt; 
ut non imperium aliquod, non secta, non stella, majorem efficaciam et 
quasi influxum super res humanas exercuisse videatur, quam ista 
mechanica exercuerunt. 
 
Praeterea non abs re fuerit, tria hominum ambitionis genera et quasi 
gradus distinguere. Primum eorum, qui propriam potentiam in patria 
sua amplificare cupiunt; quod genus vulgare est et degener. Secundum 
eorum, qui patriae potentiam et imperium inter humanum genus 
amplificare nituntur; illud plus certe habet dignitatis, cupiditatis haud 
minus. Quod si quis humani generis ipsius potentiam et imperium in 
rerum universitatem instaurare et amplificare conetur, ea proculdubio 
ambitio (si modo ita vocanda sit) reliquis et sanior est et augustior. 
Hominis autem imperium in res, in solis artibus et scientiis ponitur. 
Naturae enim non imperatur, nisi parendo. 
 
Praeterea, si unius alicujus particularis inventi utilitas ita homines 
affecerit, ut eum qui genus humanum universum beneficio aliquo 
devincire potuerit homine majorem putaverint; quanto celsius 
videbitur tale aliquid invenire, per quod alia omnia expedite inveniri 
possint? Et tamen (ut verum omnino dicamus) quemadmodum luci 
magnam habemus gratiam, quod per eam vias inire, artes exercere, 
legere, nos invicem dignoscere possimus; et nihilominus ipsa visio lucis 
res praestantior est et pulchrior, quam multiplex ejus usus: ita certe 
ipsa contemplatio rerum prout sunt, sine superstitione aut impostura, 
errore aut confusione, in seipsa magis digna est, quam universus 
inventorum fructus. 
 



Postremo, siquis depravationem scientiarum et artium ad malitiam et 
luxuriam et similia objecerit; id neminem moveat. Illud enim de 
omnibus mundanis bonis dici potest, ingenio, fortitudine, viribus, 
forma, divitiis, luce ipsa, et reliquis. Recuperet modo genus humanum 
jus suum in naturam quod ei ex dotatione divina competit, et detur ei 
copia: usum vero recta ratio et sana religio gubernabit. 
 
 

I-CXXX. 
Jam vero tempus est ut artem ipsam Interpretandi Naturam 
proponamus: in qua licet nos utilissima et verissima praecepisse 
arbitremur, tamen necessitatem ei absolutam (ac si absque ea nil agi 
possit) aut etiam perfectionem non attribuimus. Etenim in ea opinione 
sumus: si justam Naturae et Experientiae Historiam praesto haberent 
homines, atque in ea sedulo versarentur, sibique duas res imperare 
possent; unam, ut receptas opiniones et notiones deponerent; 
alteram, ut mentem a generalissimis et proximis ab illis ad tempus 
cohiberent; fore ut etiam vi propria et genuina mentis, absque alia arte, 
in formam nostram Interpretandi incidere possent. Est enim 
Interpretatio verum et naturale opus mentis, demptis iis quae obstant: 
sed tamen omnia certe per nostra praecepta erunt magis in procinctu, 
et multo firmiora. 
 
Neque tamen illis nihil addi posse affirmamus: sed contra, nos, qui 
mentem respicimus non tantum in facultate propria, sed quatenus 
copulatur cum rebus, Artem inveniendi cum Inventis adolescere posse, 
statuere debemus. 
 

Finis Libri Primi Novi Organi. 
 
 
 
 
 



107 
 

 

Novum Organum – Liber Secundus 
 

NOVUM ORGANUM 
LIBER SECUNDUS 

 
APHORISMORUM 

 
DE INTERPRETATIONE NATURAE  

SIVE DE REGNO HOMINIS. 
 

APHORISMUS. 
 

II-I. 
Super datum corpus novam naturam sive novas naturas generare et 
superinducere, opus et intentio est humanae potentiae. Datae autem 
naturae Formam, sive differentiam veram, sive naturam naturantem, 
sive fontem emanationis (ista enim vocabula habemus, quae ad 
indicationem rei proxime accedunt) invenire, opus et intentio est 
humanae scientiae. Atque his operibus primariis subordinantur alia 
opera duo secundaria et inferioris notae; priori, transformatio 
corporum concretorum de alio in aliud, intra terminos Possibilis; 
posteriori, inventio in omni generatione et motu latentis processus, 
continuati ab efficiente manifesto et materia manifesta usque ad 
Formam inditam; et inventio similiter latentis schematismi corporum 
quiescentium et non in motu. 
 
 

II-II. 
Quam infeliciter se habeat scientia humana, quae in usu est, etiam ex 
illis liquet quae vulgo asseruntur. Recte ponitur; Vere scire, esse per 
causas scire. Etiam non male constituuntur causae quatuor; Materia, 
Forma, Efficiens, et Finis. At ex his causa finalis tantum abest ut prosit, 



ut etiam scientias corrumpat, nisi in hominis actionibus. Formae 
inventio habetur pro desperata. Efficiens vero, et materia (quales 
quaeruntur et recipiuntur, remotae scilicet, absque latenti processu ad 
formam) res perfunctoriae sunt, et superficiales, et nihili fere ad 
scientiam veram et activam. Neque tamen obliti sumus nos superius 
notasse et correxisse errorem mentis humanae, in deferendo formis 
primas essentiae. Licet enim in natura nihil vere existat praeter corpora 
individua, edentia actus puros individuos ex lege; in doctrinis tamen, 
illa ipsa lex, ejusque inquisitio et inventio atque explicatio, pro 
fundamento est tam ad sciendum, quam ad operandum. Eam autem 
legem, ejusque paragraphos, formarum nomine intelligimus; 
praesertim cum hoc vocabulum invaluerit, et familiariter occurrat. 
 
 

II-III. 
Qui causam alicujus naturae (veluti albedinis aut caloris) in certis 
tantum subjectis novit; ejus scientia imperfecta est: et qui effectum 
super certas tantum materias (inter eas, quae sunt susceptibiles) 
inducere potest; ejus potentia pariter imperfecta est. At qui 
efficientem et materialem causam tantummodo novit (quae causae 
fluxae sunt, et nihil aliud quam vehicula et causae formam deferentes 
in aliquibus), is ad nova inventa, in materia aliquatenus simili et 
praeparata, pervenire potest; sed rerum terminos altius fixos non 
movet. At qui formas novit, is naturae unitatem in materiis dissimillimis 
complectitur; itaque quae adhuc facta non sunt, qualia nec naturae 
vicissitudines, neque experimentales industriae, neque casus ipse, in 
actum unquam perduxissent, neque cogitationem humanam subitura 
fuissent, detegere et producere potest. Quare ex formarum inventione 
sequitur contemplatio vera, et operatio libera. 
 
 

II-IV. 
Licet viae ad potentiam atque ad scientiam humanam conjunctissimae 
sint et fere eaedem, tamen propter perniciosam et inveteratam 
consuetudinem versandi in abstractis, tutius omnino est ordiri et 
excitare scientias ab iis fundamentis quae in ordine sunt ad partem 



109 
 

activam, atque ut illa ipsa partem contemplativam signet et 
determinet. Videndum itaque est, ad aliquam naturam super corpus 
datum generandam et superinducendam, quale quis praeceptum aut 
qualem quis directionem aut deductionem maxime optaret; idque 
sermone simplici et minime abstruso. 
 
Exempli gratia; si quis argento cupiat superinducere flavum colorem 
auri aut augmentum ponderis (servatis legibus materiae), aut lapidi 
alicui non diaphano diaphaneitatem, aut vitro tenacitatem, aut corpori 
alicui non vegetabili vegetationem; videndum (inquam) est, quale quis 
praeceptum aut deductionem potissimum sibi dari exoptet. Atque 
primo, exoptabit aliquis proculdubio sibi monstrari aliquid hujusmodi, 
quod opere non frustret neque experimento fallat. Secundo, exoptabit 
quis aliquid sibi praescribi, quod ipsum non astringat et coerceat ad 
media quaedam et modos quosdam operandi particulares. Fortasse 
enim destituetur, nec habebit facultatem et commoditatem talia 
media comparandi et procurandi. Quod si sint et alia media et alii modi 
(praeter illud praeceptum) progignendae talis naturae, ea fortasse ex 
iis erunt quae sunt in operantis potestate; a quibus nihilominus per 
angustias praecepti excludetur, nec fructum capiet. Tertio, optabit 
aliquid sibi monstrari, quod non sit aeque difficile ac illa ipsa operatio 
de qua inquiritur, sed propius accedat ad praxin.  
 
Itaque de praecepto vero et perfecto operandi, pronuntiatum erit tale; 
ut sit certum, liberum, et disponens sive in ordine ad actionem. Atque 
hoc ipsum idem est cum inventione formae verae. Etenim forma 
naturae alicujus talis est ut, ea posita, natura data infallibiliter 
sequatur. Itaque adest perpetuo, quando natura illa adest, atque eam 
universaliter affirmat, atque inest omni. Eadem forma talis est ut, ea 
amota, natura data infallibiliter fugiat. Itaque abest perpetuo, quando 
natura illa abest, eamque perpetuo abnegat, atque inest soli. 
Postremo, forma vera talis est, ut naturam datam ex fonte aliquo 
essentiae deducat quae inest pluribus, et notior est naturae (ut 
loquuntur) quam ipsa forma. Itaque de axiomate vero et perfecto 
sciendi pronuntiatum et praeceptum tale est; ut inveniatur natura alia, 
quae sit cum natura data convertibilis, et tamen sit limitatio naturae 
notioris, instar generis veri. Ista autem duo pronuntiata, activum et 



contemplativum, res eadem sunt; et quod in operando utilissimum, id 
in sciendo verissimum. 
 
 

II-V. 
At praeceptum sive axioma de transformatione corporum duplicis est 
generis. Primum intuetur corpus, ut turmam sive conjugationem 
naturarum simplicium: ut in auro haec conveniunt; quod sit flavum; 
quod sit ponderosum, ad pondus tale; quod sit malleabile aut ductile, 
ad extensionem talem; quod non fiat volatile, nec deperdat de quanto 
suo per ignem; quod fluat fluore tali; quod separetur et solvatur modis 
talibus; et similiter de caeteris naturis, quae in auro concurrunt. Itaque 
hujusmodi axioma rem deducit ex formis naturarum simplicium. Nam 
qui formas et modos novit superinducendi flavi, ponderis, ductilis, fixi, 
fluoris, solutionum, et sic de reliquis, et eorum graduationes et modos, 
videbit et curabit ut ista conjungi possint in aliquo corpore, unde 
sequatur transformatio in aurum. Atque hoc genus operandi pertinet 
ad actionem primariam. Eadem enim est ratio generandi naturam 
unam aliquam simplicem, et plures; nisi quod arctetur magis 
restringatur homo in operando, si plures requirantur, propter 
difficultatem tot naturas coadunandi; quae non facile conveniunt, nisi 
per vias naturae tritas et ordinarias. Utcunque tamen dicendum est, 
quod iste modus operandi (qui naturas intuetur simplices, licet in 
corpore concreto) procedat ex iis, quae in natura sunt constantia et 
aeterna et catholica, et latas praebeat potentiae humanae vias, quales 
(ut nunc sunt res) cogitatio humana vix capere aut repraesentare 
possit. 
 
At secundum genus axiomatis (quod a latentis processus inventione 
pendet) non per naturas simplices procedit, sed per concreta corpora, 
quemadmodum in natura inveniuntur, cursu ordinario. Exempli gratia; 
in casu ubi fit inquisitio, ex quibus initiis, et quo modo, et quo processu, 
aurum aut aliud quodvis metallum aut lapis generetur, a primis 
menstruis aut rudimentis suis usque ad mineram perfectam; aut 
similiter, quo processu herbae generentur, a primis concretionibus 
succorum in terra, aut a seminibus, usque ad plantam formatam, cum 
universa illa successione motus, et diversis et continuatis naturae 



111 
 

nixibus; similiter, de generatione ordinatim explicata animalium, ab 
initu ad partum; et similiter de corporibus aliis. 
 
Enimvero neque ad generationes corporum tantum spectat haec 
inquisitio, sed etiam ad alios motus et opificia naturae. Exempli gratia; 
in casu ubi fit inquisitio de universa serie et continuatis actionibus 
alimentandi, a prima receptione alimenti ad assimilationem 
perfectam; aut similiter de motu voluntario in animalibus, a prima 
impressione imaginationis et continuatis nixibus spiritus usque ad 
flexiones et motus artuum; aut de explicato motu linguae et labiorum 
et instrumentorum reliquorum usque ad editionem vocum 
articulatarum. Nam haec quoque spectant ad naturas concretas, sive 
collegiatas et in fabrica; et intuentur veluti consuetudines naturae 
particulares et speciales, non leges fundamentales et communes, quae 
constituunt formas. Veruntamen omnino fatendum est, rationem 
istam videri expeditiorem et magis sitam in propinquo, et spem injicere 
magis, quam illam primariam. 
 
At pars Operativa similiter, quae huic parti Contemplativae respondet, 
operationem extendit et promovet ab iis quae ordinario in natura 
inveniuntur ad quaedam proxima, aut a proximis non admodum 
remota; sed altiores et radicales operationes super naturam pendent 
utique ab axiomatibus primariis. Quinetiam ubi non datur homini 
facultas operandi, sed tantum sciendi, ut in coelestibus (neque enim 
ceditur homini operari in coelestia, aut ea immutare aut transformare), 
tamen inquisitio facti ipsius sive veritatis rei, non minus quam cognitio 
causarum et consensuum, ad primaria illa et catholica axiomata de 
naturis simplicibus (veluti de natura rotationis spontaneae, attractionis 
sive virtutis magneticae, et aliorum complurium quae magis communia 
sunt quam ipsa coelestia) refertur. Neque enim speret aliquis 
terminare quaestionem, utrum in motu diurno revera terra aut coelum 
rotet, nisi naturam rotationis spontaneae prius comprehenderit. 
 
 

II-VI. 
Latens autem Processus, de quo loquimur, longe alia res est quam 
animis hominum (qualiter nunc obsidentur) facile possit occurrere. 



Neque enim intelligimus mensuras quasdam, aut signa, aut scalas 
processus in corporibus spectabiles; sed plane processum 
continuatum, qui maxima ex parte sensum fugit. 
 
Exempli gratia; in omni generatione et transformatione corporum, 
inquirendum quid deperdatur et evolet, quid maneat, quid accedat; 
quid dilatetur, quid contrahatur; quid uniatur, quid separetur; quid 
continuetur, quid abscindatur; quid impellat, quid impediat; quid 
dominetur, quid succumbat; et alia complura. 
 
Neque hic rursus, haec tantum in generatione aut transformatione 
corporum quaerenda sunt; sed et in omnibus aliis alterationibus et 
motibus similiter inquirendum quid antecedat, quid succedat; quid sit 
incitatius, quid remissius; quid motum praebeat, quid regat; et 
hujusmodi. Ista vero omnia scientiis (quae nunc pinguissima Minerva 
et prorsus inhabili contexuntur) incognita sunt et intacta. Cum enim 
omnis actio naturalis per minima transigatur, aut saltem per illa quae 
sunt minora quam ut sensum feriant, nemo se naturam regere aut 
vertere posse speret, nisi illa debito modo comprehenderit et 
notaverit. 
 
 

II-VII. 
Similiter, inquisitio et inventio latentis schematismi in corporibus res 
nova est, non minus quam inventio latentis processus et formae. 
Versamur enim plane adhuc in atriis naturae, neque ad interiora 
paramus aditum. At nemo corpus datum nova natura dotare vel in 
novum corpus foeliciter et apposite transmutare potest, nisi corporis 
alterandi aut transformandi bonam habuerit notitiam. In modos enim 
vanos incurret, aut saltem difficiles et perversos, nec pro corporis 
natura in quod operatur. Itaque ad hoc etiam via plane est aperienda 
et munienda. 
 
Atque in anatomia corporum organicorum (qualia sunt hominis et 
animalium) opera sane recte et utiliter insumitur, et videtur res subtilis 
et scrutinium naturae bonum. At hoc genus anatomiae spectabile est, 
et sensui subjectum, et in corporibus tantum organicis locum habet. 



113 
 

Verum hoc ipsum obvium quiddam est, et in promptu situm, prae 
anatomia vera schematismi latentis in corporibus quae habentur pro 
similaribus: praesertim in rebus specificatis et earum partibus, ut ferri, 
lapidis; et partibus similaribus plantae, animalis, veluti radicis, folii, 
floris, carnis, sanguinis, ossis, etc. At etiam in hoc genere non prorsus 
cessavit industria humana; hoc ipsum enim innuit separatio corporum 
similarium per distillationes et alios solutionum modos, ut 
dissimilaritas compositi per congregationem partium homogenearum 
appareat. Quod etiam ex usu est, et facit ad id quod quaerimus; licet 
saepius res fallax sit; quia complures naturae separationi imputantur 
et attribuuntur, ac si prius substitissent in composito, quas revera ignis 
et calor et alii modi apertionum de novo indunt et superinducunt. Sed 
et haec quoque parva pars est operis, ad inveniendum schematismum 
verum in composito; qui schematismus res est longe subtilior et 
accuratior, et ab operibus ignis potius confunditur quam eruitur et 
elucescit. 
 
Itaque facienda est corporum separatio et solutio; non per ignem 
certe, sed per rationem et inductionem veram, cum experimentis 
auxiliaribus; et per comparationem ad alia corpora, et reductionem ad 
naturas simplices et earum formas, quae in composito conveniunt et 
complicantur; et transeundum plane a Vulcano ad Minervam, si in 
animo sit veras corporum texturas et schematismos (unde omnis 
occulta atque, ut vocant, specifica proprietas et virtus in rebus pendet; 
unde etiam omnis potentis alterationis et transformationis norma 
educitur) in lucem protrahere. 
 
Exempli gratia; inquirendum, quid sit in omni corpore spiritus, quid 
essentiae tangibilis; atque ille ipse spiritus, utrum sit copiosus et 
turgeat, an jejunus et paucus; tenuis, aut crassior; magis aëreus, aut 
igneus; acris, aut deses; exilis, aut robustus; in progressu, aut in 
regressu; abscissus, aut continuatus; consentiens cum externis et 
ambientibus, aut dissentiens; etc. Et similiter, essentia tangibilis (quae 
non pauciores recipit differentias, quam spiritus) atque ejus villi, et 
fibrae, et omnimoda textura; rursus autem collocatio spiritus per 
corpoream molem, ejusque pori, meatus, venae, et cellulae, et 
rudimenta, sive tentamenta corporis organici, sub eandem 



inquisitionem cadunt. Sed et in his quoque, atque adeo in omni latentis 
schematismi inventione, lux vera et clara ab axiomatibus primariis 
immittitur, quae certe caliginem omnem et subtilitatem discutit. 
 
 

II-VIII. 
Neque propterea res deducetur ad atomum, quae praesupponit 
vacuum et materiam non fluxam (quorum utrumque falsum est) sed 
ad particulas veras, quales inveniuntur. Neque rursus est, quod 
exhorreat quispiam istam subtilitatem, ut inexplicabilem; sed contra, 
quo magis vergit inquisitio ad naturas simplices, eo magis omnia erunt 
sita in plano et perspicuo; translato negotio a multiplici in simplex, et 
ab incommensurabili ad commensurabile, et a surdo ad computabile, 
et ab infinito et vago ad definitum et certum; ut fit in elementis 
literarum, et tonis concentuum. Optime autem cedit inquisitio 
naturalis, quando physicum terminatur in mathematico. At rursus 
multitudinem aut fractiones nemo reformidet. In rebus enim, quae per 
numeros transiguntur, tam facile quis posuerit aut cogitaverit 
millenarium, quam unum; aut millesimam partem unius, quam unum 
integrum. 
 
 

II-IX. 
Ex duobus generibus axiomatum, quae superius posita sunt, oritur vera 
divisio philosophiae et scientiarum; translatis vocabulis receptis (quae 
ad indicationem rei proxime accedunt) ad sensum nostrum. Videlicet, 
ut inquisitio formarum, quae sunt (ratione certe, et sua lege) aeternae 
et immobiles, constituat metaphysicam; inquisitio vero efficientis, et 
materiae, et latentis processus, et latentis schematismi (quae omnia 
cursum naturae communem et ordinarium, non leges fundamentales 
et aeternas respiciunt) constituat physicam: atque his subordinentur 
similiter practicae duae; physicae mechanica, metaphysicae 
(perpurgato nomine) magia, propter latas ejus vias et majus imperium 
in naturam. 
 
 



115 
 

II-X. 
Posito itaque doctrinae scopo, pergendum ad praecepta; idque ordine 
minime perverso aut perturbato. Atque indicia de interpretatione 
naturae complectuntur partes in genere duas; primam, de educendis 
aut excitandis axiomatibus ab experientia; secundam, de deducendis 
aut derivandis experimentis novis ab axiomatibus. Prior autem 
trifariam dividitur: in tres nempe ministrationes; ministrationem ad 
sensum, ministrationem ad memoriam, et ministrationem ad mentem 
sive rationem.  
 
Primo enim paranda est historia naturalis et experimentalis, sufficiens 
et bona; quod fundamentum rei est: neque enim fingendum, aut 
excogitandum, sed inveniendum, quid natura faciat aut ferat. 
 
Historia vero naturalis et experimentalis tam varia est et sparsa, ut 
intellectum confundat et disgreget, nisi sistatur et compareat ordine 
idoneo. Itaque formandae sunt tabulae et coordinationes 
instantiarum, tali modo et instructione ut in eas agere possit 
intellectus. 
 
Id quoque licet fiat, tamen intellectus sibi permissus, et sponte 
movens, incompetens est et inhabilis ad opificium axiomatum, nisi 
regatur et muniatur. Itaque tertio, adhibenda est inductio legitima et 
vera, quae ipsa clavis est interpretationis. Incipiendum autem est a 
fine, et retro pergendum ad reliqua. 
 
 

II-XI. 
Inquisitio formarum sic procedit; super naturam datam primo facienda 
est comparentia ad intellectum omnium instantiarum notarum, quae 
in eadem natura conveniunt, per materias licet dissimillimas. Atque 
hujusmodi collectio facienda est historice, absque contemplatione 
praefestina, aut subtilitate aliqua majore. Exempli gratia; in 
inquisitione de forma calidi.  
 
 



Instantiae convenientes in natura calidi. 
1. Radii solis, praesertim aestate et meridie. 
2. Radii solis, reflexi et constipati, ut inter montes, aut per parietes, et 

maxime omnium in speculis comburentibus. 
3. Meteora ignita.  
4. Fulmina comburentia. 
5. Eructationes flammarum ex cavis montium, etc. 
6. Flamma omnis. 
7. Ignita solida. 
8. Balnea calida naturalia. 
9. Liquida ferventia, aut calefacta. 
10.  Vapores et fumi ferventes, atque aër ipse, qui fortissimum et 

furentem suscipit calorem, si concludatur; ut in reverberatoriis. 
11.  Tempestates aliquae sudae per ipsam constitutionem aëris, non 

habita ratione temporis anni. 
12.  Aer conclusus et subterraneus in cavernis nonnullis, praesertim 

hyeme. 
13.  Omnia villosa, ut lana, pelles animalium, et plumagines, habent 

nonnihil teporis. 
14.  Corpora omnia, tam solida, quam liquida, et tam densa, quam 

tenuia (qualis est ipse aër), igni ad tempus approximata. 
15.  Scintillae ex silice et chalybe per fortem percussionem. 
16.  Omne corpus fortiter attritum, ut lapis, lignum, pannus, etc.; adeo 

ut temones et axes rotarum aliquando flammam concipiant: et mos 
excitandi ignis apud Indos occidentales fuerit per attritionem. 

17.  Herbae virides et humidae simul conclusae et contrusae, ut rosae, 
pisae in corbibus; adeo ut foenum, si repositum fuerit madidum, 
saepe concipiat flammam. 

18.   Calx viva, aqua aspersa. 
19.   Ferrum, cum primo dissolvitur per aquas fortes in vitro, idque 

absque ulla admotione ad ignem: et stannum similiter, etc. sed non 
adeo intense. 

20.  Animalia, praesertim et perpetuo per interiora; licet in insectis 
calor ob parvitatem corporis non deprehendatur ad tactum. 

21.  Fimus equinus, et hujusmodi excrementa animalium recentia. 
22.  Oleum forte sulphuris et vitrioli exequitur opera caloris, in linteo 

adurendo. 



117 
 

23.  Oleum origani, et hujusmodi, exequitur opera caloris in adurendis 
ossibus dentium. 

24.  Spiritus vini fortis et bene rectificatus exequitur opera caloris; adeo 
ut si albumen ovi in eum injiciatur, concrescat et albescat, fere in 
modum albuminis cocti; panis injectus torrefiat et incrustetur, ad 
modum panis tosti. 

25.  Aromata, et herbae calidae, ut dracunculus, nasturtium vetus, etc. 
licet ad manum non sint calida (nec integra, nec pulveres eorum), 
tamen ad linguam et palatum parum masticata percipiuntur calida, 
et quasi adurentia. 

26.  Acetum forte, et omnia acida, in membro ubi non sit epidermis, ut 
in oculo, lingua, aut aliqua alia parte vulnerata, et cute detecta, 
dolorem cient, non multum discrepantem ab eo, qui inducitur a 
calido. 

27.  Etiam frigora acria et intensa inducunt sensum quendam ustionis; 
 

Nam Boreae penetrabile frigus adurit. 
 

28.  Alia. 
 
Hanc tabulam essentiae et praesentiae appellare consuevimus. 
 
 

II-XII. 
Secundo, facienda est comparentia ad intellectum instantiarum, quae 
natura data privantur: quia forma (ut dictum est) non minus abesse 
debet, ubi natura data abest, quam adesse, ubi adest. Hoc vero 
infinitum esset in omnibus. 
 
Itaque subjungenda sunt negativa affirmativis, et privationes 
inspiciendae tantum in illis subjectis quae sunt maxime cognata illis 
alteris, in quibus natura data inest et comparet. Hanc tabulam 
declinationis, sive absentiae in proximo, appellare consuevimus. 
 
 
 
 



 
 

Instantiae in proximo, quae privantur natura Calidi. 
 
[Ad 1am 1a.] 
1. Lunae et stellarum et cometarum radii non inveniuntur calidi ad 
tactum: quinetiam observari solent acerrima frigora in pleniluniis. At 
stellae fixae majores, quando sol eas subit aut iis approximatur, 
existimantur fervores solis augere et intendere; ut fit cum sol sistitur in 
Leone, et diebus canicularibus. 
 
Ad 2am 2a. 
2. Radii solis in media (quam vocant) regione aëris non calefaciunt; 
cujus ratio vulgo non male redditur; quia regio illa nec satis 
appropinquat ad corpus solis, unde radii emanant, nec etiam ad 
terram, unde reflectuntur. Atque hoc liquet ex fastigiis montium (nisi 
sint praealti), ubi nives perpetuo durant. Sed contra notatum est a 
nonnullis, quod in cacumine Picus de Tenariph, atque etiam in Andis 
Peruviae, ipsa fastigia montium nive destituta sint; nivibus jacentibus 
tantum inferius in ascensu. Atque insuper aër illis ipsis verticibus 
montium deprehenditur minime frigidus, sed tenuis tantum et acer; 
adeo ut in Andis pungat et vulneret oculos per nimiam acrimoniam, 
atque etiam pungat os ventriculi, et inducat vomitum. Atque ab 
antiquis notatum est, in vertice Olympi tantam fuisse aëris tenuitatem, 
ut necesse fuerit illis qui eo ascenderant secum deferre spongias aceto 
et aqua madefactas, easque ad os et nares subinde apponere, quia aër 
ob tenuitatem non sufficiebat respirationi: in quo vertice etiam 
relatum est, tantam fuisse serenitatem et tranquillitatem a pluviis et 
nivibus et ventis, ut sacrificantibus literae descriptae digito in cineribus 
sacrificiorum super aram Jovis, manerent in annum proximum absque 
ulla perturbatione. Atque etiam hodie ascendentes ad verticem Picus 
de Tenariph eo vadunt noctu et non interdiu; et paulo post ortum solis 
monentur et excitantur a ducibus suis ut festinent descendere, propter 
periculum (ut videtur) a tenuitate aëris, ne solvat spiritus et suffocet. 
 
 
 



119 
 

Ad 2am 3a. 
3. Reflexio radiorum solis, in regionibus prope circulos polares, 
admodum debilis et inefficax invenitur in calore: adeo ut Belgae, qui 
hybernarunt in Nova Zembla, cum expectarent navis suae liberationem 
et deobstructionem a glaciali mole (quae eam obsederat) per initia 
mensis Julii spe sua frustrati sint, et coacti scaphae se committere. 
Itaque radii solis directi videntur parum posse, etiam super terram 
planam; nec reflexi etiam, nisi multiplicentur et uniantur, quod fit cum 
sol magis vergit ad perpendiculum, quia tum incidentia radiorum facit 
angulos acutiores, ut lineae radiorum sint magis in propinquo: ubi 
contra in magnis obliquitatibus solis anguli sint valde obtusi, et proinde 
lineae radiorum magis distantes. Sed interim notandum est, multas 
esse posse operationes radiorum solis, atque etiam ex natura calidi, 
quae non sunt proportionatae ad tactum nostrum: adeo ut respectu 
nostri non operentur usque ad calefactionem, sed respectu aliorum 
nonnullorum corporum exequantur opera calidi. 
 
Ad 2am 4a. 
4. Fiat hujusmodi experimentum. Accipiatur speculum fabricatum 
contra ac fit in speculis comburentibus, et interponatur inter manum 
et radios solis; et fiat observatio, utrum minuat calorem solis, 
quemadmodum speculum comburens eundem auget et intendit. 
Manifestum est enim, quoad radios opticos, prout fabricatur speculum 
in densitate inaequali respectu medii et laterum, ita apparere 
simulachra magis diffusa aut magis contracta. Itaque idem videndum 
in calore. 
 
Ad 2am 5a. 
5. Fiat experimentum diligenter, utrum per specula comburentia 
fortissima et optime fabricata radii lunae possint excipi et colligi in 
aliquem vel minimum gradum teporis. Is vero gradus teporis si fortasse 
nimis subtilis et debilis fuerit, ut ad tactum percipi et deprehendi non 
possit, confugiendum erit ad vitra illa quae indicant constitutionem 
aëris calidam aut frigidam; ita ut radii lunae per speculum comburens 
incidant et jaciantur in summitatem vitri hujusmodi; atque tum 
notetur, si fiat depressio aquae per teporem. 
 



Ad 2am 6a. 
6. Practicetur etiam vitrum comburens super calidum, quod non sit 
radiosum aut luminosum; ut ferri et lapidis calefacti sed non igniti, aut 
aquae ferventis, aut similium; et notetur utrum fiat augmentum et 
intentio calidi, ut in radiis solis. 
 
Ad 2am 7a. 
7. Practicetur etiam speculum comburens in flamma communi. 
 
Ad 3am 8a. 
8. Cometarum (si et illos numerare inter meteora libuerit) non 
deprehenditur constans aut manifestus effectus in augendis ardoribus 
anni, licet siccitates saepius inde sequi notatae sint. Quinetiam trabes 
et columnae lucidae et chasmata et similia apparent saepius 
temporibus hybernis quam aestivis; et maxime per intensissima 
frigora, sed conjuncta cum siccitatibus. Fulmina tamen et 
coruscationes et tonitrua raro eveniunt hyeme, sed sub tempus 
magnorum fervorum. At stellae (quas vocant) cadentes existimantur 
vulgo magis constare ex viscosa aliqua materia splendida et accensa, 
quam esse naturae igneae fortioris. Sed de hoc inquiratur ulterius. 
 
Ad 4am 9a. 
9. Sunt quaedam coruscationes quae praebent lumen sed non urunt; 
eae vero semper fiunt sine tonitru. 
 
Ad 5am 10a. 
10. Eructationes et eruptiones flammarum inveniuntur non minus in 
regionibus frigidis quam calidis; ut in Islandia et Groenlandia: 
quemadmodum et arbores per regiones frigidas magis sunt 
quandoque inflammabiles et magis piceae ac resinosae quam per 
regiones calidas; ut fit in abiete, pinu, et reliquis: verum in quali situ et 
natura soli hujusmodi eruptiones fieri soleant, ut possimus 
affirmativae subjungere negativam, non satis quaesitum est. 
 
Ad 6am 11a. 
11. Omnis flamma perpetuo est calida magis aut minus, neque omnino 
subjungitur negativa: et tamen referunt ignem fatuum (quem vocant), 



121 
 

qui etiam aliquando impingitur in parietem, non multum habere 
caloris; fortasse instar flammae spiritus vini, quae clemens et lenis est. 
Sed adhuc lenior videtur ea flamma quae in nonnullis historiis fidis et 
gravibus invenitur apparuisse circa capita et comas puerorum et 
virginum; quae nullo modo comas adurebat, sed molliter circum eas 
trepidabat. Atque certissimum est, circa equum in itinere sudantem 
noctu et suda tempestate apparuisse quandoque coruscationem 
quandam absque manifesto calore. Atque paucis abhinc annis, 
notissimum est et pro miraculo quasi habitum gremiale cujusdam 
puellae paulo motum aut fricatum coruscasse; quod fortasse factum 
est ob alumen aut sales quibus gremiale tinctum erat paulo crassius 
haerentia et incrustata, et ex fricatione fracta. Atque certissimum est 
saccharum omne, sive conditum (ut vocant) sive simplex, modo sit 
durius, in tenebris fractum aut cultello scalptum coruscare. Similiter 
aqua marina et salsa noctu interdum invenitur, remis fortiter percussa, 
coruscare. Atque etiam in tempestatibus spuma maris fortiter agitata 
noctu coruscat; quam coruscationem Hispani pulmonem marinum 
vocant. De illa flamma autem quam antiqui nautae vocabant Castorem 
et Pollucem, et moderni Focum Sancti Ermi, qualem calorem habeat 
non satis quaesitum est. 
 
Ad 7am 12a. 
12. Omne ignitum ita ut vertatur in ruborem igneum etiam sine flamma 
perpetuo calidum est, neque huic affirmativae subjungitur negativa; 
sed quod in proximo est videtur esse lignum putre, quod splendet 
noctu neque tamen deprehenditur calidum; et squamae piscium 
putrescentes, quae etiam splendent noctu, nec inveniuntur ad tactum 
calidae; neque etiam corpus cicindelae aut muscae (quam vocant 
luciolam) calidum ad tactum deprehenditur. 
 
Ad 8am 13a. 
13. De balneis calidis, in quo situ et natura soli emanare soleant, non 
satis quaesitum est; itaque non subjungitur negativa. 
 
Ad 9am 14a 
14. Liquidis ferventibus subjungitur negativa ipsius liquidi in natura 
sua. Nullum enim invenitur liquidum tangibile quod sit in natura sua et 



maneat constanter calidum, sed superinducitur ad tempus tantum 
calor, ut natura ascititia: adeo ut quae potestate et operatione sunt 
maxime calida, ut spiritus vini, olea aromatum chymica, etiam olea 
vitrioli et sulphuris, et similia, quae paulo post adurunt, ad primum 
tactum sint frigida. Aqua autem balneorum naturalium excepta in vas 
aliquod et separata a fontibus suis defervescit perinde ac aqua igne 
calefacta. At verum est corpora oleosa ad tactum paulo minus esse 
frigida quam aquea; ut oleum minus quam aqua, sericum minus quam 
linteum. Verum hoc pertinet ad Tabulam Graduum de Frigido. 
 
Ad 10am 15a. 
15. Similiter vapori fervido subjungitur negativa naturae ipsius vaporis, 
qualis apud nos invenitur. Etenim exhalationes ex oleosis, licet facile 
inflammabiles, tamen non inveniuntur calidae, nisi a corpore calido 
recenter exhalaverint. 
 
Ad 10am 16a. 
16. Similiter aëri ipsi ferventi subjungitur negativa naturae aëris ipsius. 
Neque enim invenitur apud nos aër calidus; nisi fuerit aut conclusus, 
aut attritus, aut manifeste calefactus a sole, igne, aut aliquo alio 
corpore calido. 
 
Ad 11am 17a. 
17. Subjungitur negativa tempestatum frigidarum magis quam pro 
ratione temporis anni, quae eveniunt apud nos flante Euro et Borea; 
quemadmodum et contrariae tempestates eveniunt flante Austro et 
Zephyro. Etiam inclinatio ad pluviam (praesertim temporibus 
hyemalibus) comitatur tempestatem tepidam; at gelu contra frigidam. 
 
Ad 12am 18a. 
18. Subjungitur negativa aëris conclusi in cavernis tempore aestivo. At 
de aëre concluso omnino diligentius inquirendum. Primo enim non 
absque causa in dubitationem venit, qualis sit natura aëris quatenus ad 
calidum et frigidum in natura sua propria. Recipit enim aer calidum 
manifesto ex impressione coelestium; frigidum autem fortasse ab 
expiratione terrae; et rursus in media (quam vocant) regione aëris a 
vaporibus frigidis et nivibus: ut nullum judicium fieri possit de aëris 



123 
 

natura per aërem qui foras est et sub dio, sed verius foret judicium per 
aërem conclusum. Atqui opus est etiam ut aër concludatur in tali vasi 
et materia quae nec ipsa imbuat aërem calido vel frigido ex vi propria, 
nec facile admittat vim aëris extranei. Fiat itaque experimentum per 
ollam figularem multiplici corio obductam ad muniendam ipsam ab 
aëre extraneo, facta mora per tres aut quatuor dies in vase bene 
occluso; deprehensio autem fit post apertionem vasis vel per manum 
vel per vitrum graduum ordine applicatum. 
 
Ad 13am 19a. 
19. Subest similiter dubitatio, utrum tepor in lana et pellibus et plumis 
et hujusmodi fiat ex quodam exili calore inhaerente, quatenus 
excernuntur ab animalibus; aut etiam ob pinguedinem quandam et 
oleositatem, quae sit naturae congruae cum tepore; vel plane ob 
conclusionem et fractionem aëris, ut in articulo praecedente dictum 
est. Videtur enim omnis aër abscissus a continuitate aëris forinseci 
habere nonnihil teporis. Itaque fiat experimentum in fibrosis quae fiunt 
ex lino; non ex lana aut plumis aut serico, quae excernuntur ab 
animatis. Notandum est etiam, omnes pulveres (ubi manifesto 
includitur aër) minus esse frigidos quam corpora integra ipsorum; 
quemadmodum etiam existimamus omnem spumam (utpote quae 
aërem contineat) minus esse frigidam quam liquorem ipsum. 
 
Ad 14am 20a. 
20. Huic non subjungitur negativa. Nihil enim reperitur apud nos sive 
tangibile sive spiritale, quod admotum igni non excipiat calorem. In eo 
tamen differunt, quod alia excipiant calorem citius, ut aër, oleum, et 
aqua; alia tardius, ut lapis et metalla. Verum hoc pertinet ad Tabulam 
Graduum. 
 
Ad 15am 21a. 
21. Huic Instantiae non subjungitur negativa alia, quam ut bene 
notetur non excitari scintillas ex silice et chalybe aut alia aliqua 
substantia dura nisi ubi excutiuntur minutiae aliquae ex ipsa substantia 
lapidis vel metalli, neque aërem attritum unquam per se generare 
scintillas, ut vulgo putant; quin et ipsae illae scintillae ex pondere 



corporis igniti magis vergunt deorsum quam sursum, et in extinctione 
redeunt in quandam fuliginem corpoream. 
 
Ad 16am 22a. 
22. Existimamus huic instantiae non subjungi negativam. Nullum enim 
invenitur apud nos corpus tangibile, quod non ex attritione manifesto 
calescat; adeo ut veteres somniarent non inesse coelestibus aliam 
viam aut virtutem calefaciendi nisi ex attritione aëris per rotationem 
rapidam et incitatam. Verum in hoc genere ulterius inquirendum est, 
utrum corpora quae emittuntur ex machinis (qualia sunt pilae ex 
tormentis) non ex ipsa percussione contrahant aliquem gradum 
caloris; adeo ut postquam deciderint inveniantur nonnihil calida. At aër 
motus magis infrigidat quam calefacit; ut in ventis et follibus et flatu 
oris contracti. Verum hujusmodi motus non est tam rapidus ut excitet 
calorem, et fit secundum totum, non per particulas; ut mirum non sit, 
si non generet calorem. 
 
Ad 17am 23a. 
23. Circa hanc instantiam facienda est inquisitio diligentior. Videntur 
enim herbae et vegetabilia viridia et humida aliquid habere in se occulti 
caloris. Ille vero calor tam tenuis est ut in singulis non percipiatur ad 
tactum; verum postquam illa adunata sint et conclusa, ut spiritus 
ipsorum non expiret in aërem sed se invicem foveat, tum vero oritur 
calor manifestus, et nonnunquam flamma in materia congrua. 
 
Ad 18am 24a. 
24. Etiam circa hanc instantiam diligentior facienda est inquisitio. 
Videtur enim calx viva aqua aspersa concipere calorem vel propter 
unionem caloris qui antea distrahebatur (ut ante dictum est de herbis 
conclusis), vel ob irritationem ex exasperationem spiritus ignei ab 
aqua, ut fiat quidam conflictus et antiperistasis. Utra vero res sit in 
causa facilius apparebit, si loco aquae immittatur oleum; oleum enim 
aeque ac aqua valebit ad unionem spiritus inclusi, sed non ad 
irritationem. Etiam faciendum est experimentum latius tam in 
cineribus et calcibus diversorum corporum, quam per immissionem 
diversorum liquorum. 
 



125 
 

Ad 19am 25a. 
25. Huic instantiae subjungitur negativa aliorum metallorum, quae 
sunt magis mollia et fluxa. Etenim bracteolae auri, solutae in liquorem 
per aquam regis, nullum dant calorem ad tactum in dissolutione; 
neque similiter plumbum in aqua forti; neque etiam argentum vivum 
(ut memini); sed argentum ipsum parum excitat caloris, atque etiam 
cuprum (ut memini), sed magis manifesto stannum, atque omnium 
maxime ferrum et chalybs, quae non solum fortem excitant calorem in 
dissolutione, sed etiam violentam ebullitionem. Itaque videtur calor 
fieri per conflictum, cum aquae fortes penetrant et fodiunt et divellunt 
partes corporis, et corpora ipsa resistunt. Ubi vero corpora facilius 
cedunt, vix excitatur calor. 
 
Ad 20am 26a. 
26. Calori animalium nulla subjungitur negativa, nisi insectorum (ut 
dictum est) ob parvitatem corporis. Etenim in piscibus collatis ad 
animalia terrestria magis notatur gradus caloris quam privatio. In 
vegetabilibus autem et plantis nullus percipitur gradus caloris ad 
tactum, neque in lachrymis ipsorum, neque in medullis recenter 
apertis. At in animalibus magna reperitur diversitas caloris, tum in 
partibus ipsorum (alius est enim calor circa cor, alius in cerebro, alius 
circa externa), tum in accidentibus eorum, ut in exercitatione 
vehementi et febribus. 
 
Ad 21am 27a. 
27. Huic instantiae vix subjungitur negativa. Quinetiam excrementa 
animalium non recentia manifeste habent calorem potentialem, ut 
cernitur in impinguatione soli. 
 
Ad 22am et 23am 28a. 
28. Liquores (sive aquae vocentur sive olea) qui habent magnam et 
intensam acrimoniam exequuntur opera caloris in divulsione 
corporum, atque adustione post aliquam moram; sed tamen ad ipsum 
tactum manus non sunt calidi ab initio. Operantur autem secundum 
analogiam et poros corporis cui adjunguntur. Aqua enim regis aurum 
solvit, argentum minime; at contra aqua fortis argentum solvit, aurum 
minime; neutrum autem solvit vitrum. Et sic de caeteris. 



 
Ad 24am 29a. 
29. Fiat experimentum spiritus vini in lignis, ac etiam in butyro aut cera 
aut pice; si forte per calorem suum ea aliquatenus liquefaciat. Etenim 
instantia 24a ostendit potestatem ejus imitativam caloris in 
incrustationibus. Itaque fiat similiter experimentum in 
liquefactionibus. Fiat etiam experimentum per vitrum graduum sive 
calendare quod concavum sit in summitate sua per exterius; et 
immittatur in illud concavum exterius spiritus vini bene rectificatus, 
cum operculo, ut melius contineat calorem suum; et notetur utrum per 
calorem suum faciat aquam descendere. 
 
Ad 25am 30a. 
30. Aromata, et herbae acres ad palatum, multo magis sumptae 
interius, percipiuntur calida. Videndum itaque in quibus aliis materiis 
exequantur opera caloris. Atque referunt nautae, cum cumuli et 
massae aromatum diu conclusae subito aperiuntur, periculum instare 
illis, qui eas primo agitant et extrahunt, a febribus et inflammationibus 
spiritus. Similiter fieri poterit experimentum, utrum pulveres 
hujusmodi aromatum aut herbarum non arefaciant laridum et carnem 
suspensam super ipsos, veluti fumus ignis. 
 
Ad 26am 31a. 
31. Acrimonia sive penetratio inest tam frigidis, qualia sunt acetum et 
oleum vitrioli, quam calidis, qualia sunt oleum origani et similia. Itaque 
similiter et in animatis cient dolorem et in non animatis divellunt partes 
et consumunt. Neque huic instantiae subjungitur negativa. Atque in 
animatis nullus reperitur dolor, nisi cum quodam sensu caloris. 
 
Ad 27am 32a. 
32. Communes sunt complures actiones et calidi et frigidi, licet diversa 
admodum ratione. Nam et nives puerorum manus videntur paulo post 
urere; et frigora tuentur carnes a putrefactione, non minus quam ignis; 
et calores contrahunt corpora in minus, quod faciunt et frigida. Verum 
haec et similia opportunius est referre ad Inquisitionem de Frigido. 
 
 



127 
 

II-XIII. 
Tertio facienda est comparentia ad intellectum instantiarum in quibus 
natura, de qua fit inquisitio, inest secundum magis et minus; sive facta 
comparatione incrementi et decrementi in eodem subjecto, sive facta 
comparatione ad invicem in subjectis diversis. Cum enim forma rei sit 
ipsissima res; neque differat res a forma, aliter quam differunt 
apparens et existens, aut exterius et interius, aut in ordine ad hominem 
et in ordine ad universum; omnino sequitur ut non recipiatur aliqua 
natura pro vera forma, nisi perpetuo decrescat quando natura ipsa 
decrescit, et similiter perpetuo augeatur quando natura ipsa augetur. 
Hanc itaque tabulam Tabulam Graduum sive Tabulam Comparativae 
appellare consuevimus. 
 

Tabula Graduum sive Comparativae in Calido. 
Primo itaque dicemus de iis quae nullum prorsus gradum caloris 
habent ad tactum, sed videntur habere potentialem tantum quendam 
calorem, sive dispositionem et praeparationem ad calidum. Postea 
demum descendemus ad ea quae sunt actu sive ad tactum calida, 
eorumque fortitudines et gradus. 
 
1. In corporibus solidis et tangibilibus non invenitur aliquid quod in 

natura sua calidum sit originaliter. Non enim lapis aliquis, non 
metallum, non suphur, non fossile aliquod, non lignum, non aqua, 
non cadaver animalis, inveniuntur calida. Aquae autem calidae in 
balneis videntur calefieri per accidens, sive per flammam aut ignem 
subterraneum, qualis ex Aetna et montibus aliis compluribus 
evomitur, sive ex conflictu corporum, quemadmodum calor fit in 
ferri et stanni dissolutionibus. Itaque gradus caloris in inanimatis, 
quatenus ad tactum humanum, nullus est; veruntamen illa gradu 
frigoris differunt; non enim aeque frigidum est lignum ac metallum. 
Sed hoc pertinet ad Tabulam Graduum in Frigido. 

 
2. Attamen quoad potentiales calores et praeparationes ad flammam, 

complura inveniuntur inanimata admodum disposita, ut sulphur, 
naphtha, petrelaeum. 

 



3. Quae antea incaluerunt, ut fimus equinus ex animali, aut calx, aut 
fortasse cinis aut fuligo ex igne, reliquias latentes quasdam caloris 
prioris retinent. Itaque fiunt quaedam distillationes et separationes 
corporum per sepulturam in fimo equino; atque excitatur calor in 
calce per aspersionem aquae; ut jam dictum est. 

 
4. Inter vegetabilia non invenitur aliqua planta sive pars plantae (veluti 

lachryma aut medulla) quae sit ad tactum humanum calida. Sed 
tamen (ut superius dictum est) herbae virides conclusae calescunt; 
atque ad interiorem tactum, veluti ad palatum aut ad stomachum 
aut etiam ad exteriores partes, post aliquam moram (ut in 
emplastris et unguentis) alia vegetabilia inveniuntur calida, alia 
frigida. 

 
5. Non invenitur in partibus animalium, postquam fuerint mortuae aut 

separatae, aliquid calidum ad tactum humanum. Nam neque fimus 
equinus ipse, nisi fuerit conclusus et sepultus, calorem retinet. Sed 
tamen omnis fimus habere videtur calorem potentialem, ut in 
agrorum impinguatione. Et similiter, cadavera animalium 
hujusmodi habent latentem et potentialem calorem; adeo ut in 
coemeteriis, ubi quotidie fiunt sepulturae, terra calorem quendam 
occultum colligat, qui cadaver aliquod recenter impositum 
consumit longe citius quam terra pura. Atque apud orientales 
traditur inveniri textile quoddam tenue et molle, factum ex avium 
plumagine, quod vi innata butyrum solvat et liquefaciat in ipso 
leviter involutum. 

 
6. Quae impinguant agros, ut fimi omnis generis, creta, arena maris, 

sal, et similia, dispositionem nonnullam habent ad calidum. 
 

7. Omnis putrefactio in se rudimenta quaedam exilis caloris habet, 
licet non hucusque ut ad tactum percipiatur. Nam nec ea ipsa quae 
putrefacta solvuntur in animalcula, ut caro, caseus, ad tactum 
percipiuntur calida; neque lignum putre, quod noctu splendet, 
deprehenditur ad tactum calidum. Calor autem in putridis 
quandoque se prodit per odores tetros et fortes. 

 



129 
 

8. Primus itaque caloris gradus, ex iis quae ad tactum humanum 
percipiuntur calida, videtur esse calor animalium, qui bene 
magnam habet graduum latitudinem. Nam infimus gradus (ut in 
insectis) vix ad tactum deprenditur; summus autem gradus vix 
attingit ad gradum caloris radiorum solis in regionibus et 
temporibus maxime ferventibus, neque ita acris est quin tolerari 
possit a manu. Et tamen referunt de Constantio, aliisque nonnullis 
qui constitutionis et habitus corporis admodum sicci fuerunt, quod 
acutissimis febribus correpti ita incaluerint ut manum admotam 
aliquantulum urere visi sint. 

 
9. Animalia, ex motu et exercitatione, ex vino et epulis, ex venere, ex 

febribus ardentibus, et ex dolore, augentur calore. 
 

10.  Animalia, in accessibus febrium intermittentium, a principio frigore 
et horrore corripiuntur, sed paulo post majorem in modum 
incalescunt; quod etiam faciunt a principio in causonibus et 
febribus pestilentialibus. 

 
11.  Inquiratur ulterius de calore comparato in diversis animalibus, 

veluti piscibus, quadrupedibus, serpentibus, avibus; atque etiam 
secundum species ipsorum, ut in leone, milvio, homine; nam ex 
vulgari opinione, pisces per interiora minus calidi sunt, aves autem 
maxime calidae; praesertim columbae, accipitres, struthiones. 

 
12.  Inquiratur ulterius de calore comparato in eodem animali, 

secundum partes et membra ejus diversa. Nam lac, sanguis, 
sperma, ova, inveniuntur gradu modico tepida, et minus calida 
quam ipsa caro exterior in animali quando movetur aut agitatur. 
Qualis vero gradus sit caloris in cerebro, stomacho, corde, et 
reliquis, similiter adhuc non est quaesitum. 
 

13.  Animalia omnia, per hyemem et tempestates frigidas, secundum 
exterius frigent; sed per interiora etiam magis esse calida 
existimantur. 
 



14.  Calor coelestium, etiam in regione calidissima atque temporibus 
anni et diei calidissimis, non eum gradum caloris obtinet, qui vel 
lignum aridissimum vel stramen vel etiam linteum ustum incendat 
aut adurat, nisi per specula comburentia roboretur; sed tamen e 
rebus humidis vaporem excitare potest. 
 

15.  Ex traditione astronomorum ponuntur stellae aliae magis, aliae 
minus calidae. Inter planetas enim post solem ponitur Mars 
calidissimus, deinde Jupiter, deinde Venus; ponuntur autem 
tanquam frigidi Luna et deinde omnium maxime Saturnus. Inter 
fixas autem ponitur calidissimus Sirius, deinde Cor Leonis, sive 
Regulus, deinde Canicula, etc. 

 
16.  Sol magis calefacit, quo magis vergit ad perpendiculum sive Zenith, 

quod etiam credendum est de aliis planetis, pro modulo suo caloris; 
exempli gratia, Jovem magis apud nos calefacere, cum positus sit 
sub Cancro aut Leone quam sub Capricorno aut Aquario. 
 

17.   Credendum est solem ipsum et planetas reliquos magis calefacere 
in perigaeis suis, propter propinquitatem ad terram, quam in 
apogaeis. Quod si eveniat ut in aliqua regione sol sit simul in 
perigaeo et propius ad perpendiculu, necesse est ut magis 
calefaciat quam in regione ubi sol sit similiter in perigaeo sed magis 
ad obliquum. Adeo ut comparatio exaltationis planetarum notari 
debeat, prout ex perpendiculo aut obliquitate participet, secundum 
regionum varietatem. 

 
18.  Sol etiam, et similiter reliqui planetae calefacere magis 

existimantur cum sint in proximo ad stellas fixas majores; veluti cum 
sol ponitur in Leone, magis vicinus fit Cordi Leonis, Caudae Leonis, 
et Spicae Virginis, et Sirio, et Caniculae, quam cum ponitur in 
Cancro, ubi tamen magis sistitur ad perpendiculum. Atque 
credendum est partes coeli majorem infundere calorem (licet ad 
tactum minime perceptibilem) quo magis ornatae sint stellis, 
praesertim majoribus. 

 



131 
 

19.  Omnino calor coelestium augetur tribus modis; videlicet ex 
perpendiculo, ex propinquitate sive perigaeo, et ex conjunctione 
sive consortio stellarum. 
 

20.  Magnum omnino invenitur intervallum inter calorem animalium ac 
etiam radiorum coelestium (prout ad nos deferuntur), atque 
flammam, licet lenissimam, atque etiam ignita omnia, atque 
insuper liquores, aut aërem ipsum majorem in modum ab igne 
calefactum. Etenim flamma spiritus vini, praesertim rara nec 
constipata, tamen potis est stramen aut linteum aut papyrum 
incendere; quod nunquam faciet calor animalis vel solis, absque 
speculis comburentibus. 

 
21.  Flammae autem et ignitorum plurimi sunt gradus in fortitudine et 

debilitate caloris. Verum de his nulla est facta diligens inquisitio; ut 
necesse sit ista leviter transmittere. Videtur autem ex flammis illa 
ex spiritu vini esse mollissima; nisi forte ignis fatuus, aut flammae 
seu coruscationes ex sudoribus animalium, sint molliores. Hanc 
sequi opinamur flammam ex vegetabilibus levibus et porosis, ut 
stramine, scirpis, et foliis arefactis, a quibus non multum differre 
flammam ex pilis aut plumis. Hanc sequitur fortasse flamma ex 
lignis, praesertim iis quae non multum habent ex resina aut pice; ita 
tamen ut flamma ex lignis quae parva sunt mole (quae vulgo 
colligantur in fasciculos) lenior sit quam quae fit ex truncis arborum 
et radicibus. Id quod vulgo experiri licet in fornacibus quae ferrum 
excoquunt, in quibus ignis ex fasciculis et ramis arborum non est 
admodum utilis. Hanc sequitur (ut arbitramur) flamma ex oleo et 
sevo et cera, et hujusmodi oleosis et pinguibus, quae sunt sine 
magna acrimonia. Fortissimus autem calor reperitur in pice et 
resina; atque adhuc magis in sulphure et caphura, et naphtha et 
petrelaeo et salibus (postquam materia cruda eruperit), et in horum 
compositionibus, veluti pulvere tormentario, igne Graeco (quem 
vulgo ignem ferum vocant), et diversis ejus generibus, quae tam 
obstinatum habent calorem ut ab aquis non facile exstinguantur. 

 



22.  Existimamus etiam flammam, quae resultat ex nonnullis metallis 
imperfectis, esse valde robustam et acrem. Verum de istis omnibus 
inquiratur ulterius. 

 
23.  Videtur autem flamma fulminum potentiorum has omnes flammas 

superare; adeo ut ferrum ipsum perfectum aliquando colliquaverit 
in guttas, quod flammae illae alterae facere non possunt. 

 
24.  In ignitis autem diversi sunt etiam gradus caloris, de quibus etiam 

non facta est diligens inquisitio. Calorem maxime debilem 
existimamus esse ex linteo usto, quali ad flammae excitationem uti 
solemus; et similiter ex ligno illo spongioso aut funiculis arefactis 
qui ad tormentorum accensionem adhibentur. Post hunc sequitur 
carbo ignitus ex lignis et anthracibus, atque etiam ex lateribus 
ignitis, et similibus. Ignitorum autem vehementissime calida 
existimamus esse metalla ignita, ut ferrum et cuprum et caetera. 
Verum de his etiam facienda est ulterior inquisitio. 

 
25.  Inveniuntur ex ignitis nonnulla longe calidiora quam nonnullae ex 

flammis. Multo enim calidius est et magis adurens ferrum ignitum 
quam flamma spiritus vini. 
 

26.  Inveniuntur etiam ex illis quae ignita non sunt sed tantum ab igne 
calefacta, sicut aquae ferventes et aër conclusus in reverberatoriis, 
nonnulla quae superant calore multa ex flammis ipsis et ignitis. 

 
27.  Motus auget calorem; ut videre est in follibus et flatu; adeo ut 

duriora ex metallis non solvantur aut liquefiant per ignem mortuum 
aut quietum, nisi flatu excitetur. 

 
28.  Fiat experimentum per specula comburentia, in quibus (ut memini) 

hoc fit; ut si speculum ponatur (exempli gratia) ad distantiam 
spithamae ab objecto combustibili, non tantopere incendat aut 
adurat quam si positum fuerit speculum (exempli gratia) ad 
distantiam semi spithamae, et gradatim et lente trahatur ad 
distantiam spithamae. Conus tamen et unio radiorum eadem sunt, 
sed ipse motus auget operationem caloris. 



133 
 

 
29.  Existimantur incendia illa, quae fiunt flante vento forti, majores 

progressus facere adversus ventum quam secundum ventum; quia 
scilicet flamma resilit motu perniciore, vento remittente, quam 
procedit, vento impellente. 

 
30.  Flamma non emicat aut generatur, nisi detur aliquid concavi in quo 

flamma movere possit et ludere; praeterquam in flammis flatuosis 
pulveris tormentarii, et similibus, ubi compressio et incarceratio 
flammae auget ejus furorem. 

 
31.  Incus per malleum calefit admodum; adeo ut si incus fuerit laminae 

tenuioris, existimemus illam per fortes et continuos ictus mallei 
posse rubescere, ut ferum ignitum; sed de hoc fiat experimentum. 

 
32.  At in ignitis quae sunt porosa, ita ut detur spatium ad exercendum 

motum ignis, si cohibeatur hujusmodi motus per compressionem 
fortem, statim extinguitur ignis; veluti cum linteum ustum aut filum 
ardens candelae aut lampadis aut etiam carbo aut pruna ardens 
comprimitur per pressorium aut pedis conculcationem aut 
hujusmodi, statim cessant operationes ignis. 
 

33.  Approximatio ad corpus calidum auget calorem, pro gradu 
approximationis; quod etiam fit in lumine: nam quo proprius 
collocatur objectum ad lumen eo magis est visibile. 

 
34.  Unio calorum diversorum auget calorem, nisi facta sit commistio 

corporum. Nam focus magnus et focus parvus in eodem loco 
nonnihil invicem augent calorem; at aqua tepida immissa in aquam 
ferventem refrigerat. 
 

35.  Mora corporis calidi auget calorem. Etenim calor perpetuo 
transiens et emanans commiscetur cum calore praeinexistente, 
adeo ut multiplicet calorem. Nam focus non aeque calefacit 
cubiculum per moram semihorae ac si idem focus duret per horam 
integram. At hoc non facit lumen; etenim lampas aut candela in 



aliquo loco posita non magis illuminat per moram diuturnam quam 
statim ab initio. 

 
36.  Irritatio per frigidum ambiens auget calorem; ut in focis videre est 

per gelu acre. Quod existimamus fieri non tantum per 
conclusionem et contractionem caloris, quae est species unionis, 
sed per exasperationem; veluti cum aër aut baculum violenter 
comprimitur aut flectitur, non ad punctum loci prioris resilit, sed 
ulterius in contrarium. Itaque fiat diligens experimentum per 
baculum vel simile aliquid immissum in flammam, utrum ad latera 
flammae non uratur citius quam in medio flammae. 

 
37.  Gradus autem in susceptione caloris sunt complures. Atque primo 

omnium notandum est, quam parvus et exilis calor etiam ea 
corpora, quae caloris minime omnium sunt susceptiva, immutet 
tamen et nonnihil calefaciat. Nam ipse calor manus globulum 
plumbi aut alicujus metalli paulisper detentum nonnihil calefacit. 
Adeo facile et in omnibus transmittitur et excitatur calor, corpore 
nullo modo ad apparentiam immutato. 
 

38.  Facillime omnium corporum apud nos et excipit et remittit calorem 
aër; quod optime cernitur in vitris calendaribus. Eorum confectio 
est talis: accipiatur vitrum ventre concavo, collo tenui et oblongo; 
resupinetur et demittatur hujusmodi vitrum, ore deorsum verso, 
ventre sursum, in aliud vasculum vitreum ubi sit aqua, tangendo 
fundum vasculi illius recipientis extremo ore vitri immissi, et 
incumbat paullulum vitri immissi collum ad os vitri recipientis, ita ut 
stare possit; quod ut commodius fiat, apponatur parum cerae ad os 
vitri recipientis; ita tamen ut non penitus obturetur os ejus, ne ob 
defectum aëris succedentis impediatur motus de quo jam dicetur, 
qui est admodum facilis et delicatus. 

 
Oportet autem ut vitrum demissum, antequam inseratur in 
alterum, calefiat ad ignem a parte superiori, ventre scilicet. 
Postquam autem fuerit vitrum illud collocatum, ut diximus, recipiet 
et contrahet se aër (qui dilatatus erat per calefactionem), post 
moram sufficientem pro extinctione illius ascititii caloris, ad talem 



135 
 

extensionem sive dimensionem qualis erit aëris ambientis aut 
communis tunc temporis quando immittitur vitrum, atque attrahet 
aquam in sursum ad hujusmodi mensuram. Debet autem appendi 
charta angusta et oblonga, et gradibus (quot libuerit) interstincta. 
Videbis autem, prout tempestas diei incalescit aut frigescit, aërem 
se contrahere in angustius per frigidum et extendere se in latius per 
calidum; id quod conspicietur per aquam ascendentem quando 
contrahitur aër, et descendentem sive depressum quando dilatatur 
aër. Sensus autem aëris, quatenus ad calidum et frigidum, tam 
subtilis est et exquisitus ut facultatem tactus humani multum 
superet; adeo ut solis radius aliquis, aut calor anhelitus, multo 
magis calor manus, super vitri summitatem positus, statim 
deprimat aquam manifesto. Attamen existimamus spiritum 
animalium magis adhuc exquisitum sensum habere calidi et frigidi, 
nisi quod a mole corporea impediatur et hebetetur. 

 
39.  Post aërem, existimamus corpora esse maxime sensitiva caloris ea 

quae a frigore recenter immutata sint et compressa, qualia sunt nix 
et glacies; ea enim leni aliquo tepore solvi incipiunt et colliquari. 
Post illa sequitur fortasse argentum vivum. Post illud sequuntur 
corpora pinguia, ut oleum butyrum, et similia; deinde lignum; 
deinde aqua; postremo lapides et metalla, quae non facile calefiunt, 
praesertim interius. Illa tamen calorem semel susceptum diutissime 
retinent; ita ut later aut lapis aut ferrum ignitum in pelvim aquae 
frigidae immissum et demersum, per quartam partem horae (plus 
minus) retineat calorem, ita ut tangi non possit. 

 
40.  Quo minor est corporis moles, eo citius per corpus calidum 

approximatum incalescit; id quod demonstrat omnem calorem 
apud nos esse corpori tangibili quodammodo adversum. 

 
41.  Calidum, quatenus ad sensum et tactum humanum, res varia est et 

respectiva: adeo ut aqua tepida, si manus frigore occupetur, 
sentiatur esse calida; sin manus incaluerit, frigida. 

 
 
 



II-XIV. 
Quam inopes simus historiae quivis facile advertet, cum in tabulis 
superioribus, praeterquam quod loco historiae probatae et 
instantiarum certarum nonnunquam traditiones et relationes 
inseramus (semper tamen adjecta dubiae fidei et auctoritatis nota), 
saepenumero etiam hisce verbis, fiat experimentum, vel inquiratur 
ulterius, uti cogamur. 
 
 

II-XV. 
Atque opus et officium harum trium tabularum Comparentiam 
instantiarum ad intellectum vocare consuevimus. Facta autem 
comparentia, in opere ponenda est ipsa inductio. Invenienda est enim, 
super comparentiam omnium et singularum instantiarum, natura talis, 
quae cum natura data perpetuo adsit, absit, atque crescat, et 
decrescat; sitque (ut superius dictum est) limitatio naturae magis 
communis. Hoc si mens jam ab initio facere tentet affirmative (quod 
sibi permissa semper facere solet), occurrent phantasmata et 
opinabilia et notionalia male terminata et axiomata quotidie 
emendanda; nisi libeat (scholarum more) pugnare pro falsis. Ea tamen 
proculdubio erunt meliora aut praviora pro facultate et robore 
intellectus qui operatur. At omnino Deo (formarum inditori et opifici) 
aut fortasse angelis et intelligentiis competit formas per affirmationem 
immediate nosse, atque ab initio contemplationis. Sed certe supra 
hominem est; cui tantum conceditur, procedere primo per negativas, 
et postremo loco desinere in affirmativas, post omnimodam 
exclusionem. 
 
 

II-XVI. 
Itaque naturae facienda est prorsus solutio et separatio; non per ignem 
certe, sed per mentem, tanquam ignem divinum. Est itaque inductionis 
verae opus primum (quatenus ad inveniendas formas) rejectio sive 
exclusiva naturarum singularum, quae non inveniuntur in aliqua 
instantia, ubi natura data adest; aut inveniuntur in aliqua instantia, ubi 
natura data abest; aut inveniuntur in aliqua instantia crescere, cum 



137 
 

natura data decrescat; aut decrescere, cum natura data crescat. Tum 
vero post rejectionem et exclusivam debitis modis factam, secundo 
loco (tanquam in fundo) manebit (abeuntibus in fumum opinionibus 
volatilibus) forma affirmativa, solida, et vera, et bene terminata. Atque 
hoc breve dictu est, sed per multas ambages ad hoc pervenitur. Nos 
autem nihil fortasse ex iis, quae ad hoc faciunt, praetermittemus. 
 
 

II-XVII. 
Cavendum autem est, et monendum quasi perpetuo, ne, cum tantae 
partes formis videantur a nobis tribui, trahantur ea, quae dicimus, ad 
formas eas, quibus hominum contemplationes et cogitationes 
hactenus assueverunt. 
 
Primo enim, de formis copulatis, quae sunt (ut diximus) naturarum 
simplicium conjugia ex cursu communi universi, ut leonis, aquilae, 
rosae, auri, et hujusmodi, impraesentiarum non loquimur. Tempus 
enim erit de iis tractandi, cum ventum fuerit ad latentes processus, et 
latentes schematismos, eorumque inventionem, prout reperiuntur in 
substantiis (quas vocant) seu naturis concretis. 
 
Rursus vero, non intelligantur ea quae dicimus (etiam quatenus ad 
naturas simplices) de formis et ideis abstractis, aut in materia non 
determinatis, aut male determinatis. Nos enim, quum de formis 
loquimur, nil aliud intelligimus quam leges illas et determinationes 
actus puri, quae naturam aliquam simplicem ordinant et constituunt, 
ut calorem, lumen, pondus, in omnimoda materia et subjecto 
susceptibili. Itaque eadem res est forma calidi aut forma luminis, et lex 
calidi sive lex luminis; neque vero a rebus ipsis et parte operativa 
unquam nos abstrahimus aut recedimus. Quare cum dicimus (exempli 
gratia) in inquisitione formae caloris, Rejice tenuitatem, aut Tenuitas 
non est ex forma caloris; idem est ac si dicamus, Potest homo 
superinducere calorem in corpus densum, aut contra, Potest homo 
auferre aut arcere calorem a corpore tenui. 
 
Quod si cuiquam videantur etiam formae nostrae habere nonnihil 
abstracti, quod misceant et conjungant heterogenea (videntur enim 



valde esse heterogenea calor coelestium, et ignis; rubor fixus in rosa 
aut similibus, et apparens in iride aut radiis opalii aut adamantis; mors 
ex summersione, ex crematione, ex punctura gladii, ex apoplexia, ex 
atrophia; et tamen conveniunt ista in natura calidi, ruboris, mortis), is 
se habere intellectum norit consuetudine et integralitate rerum et 
opinionibus captum et detentum. Certissimum enim est ista, utcunque 
heterogenea et aliena, coire in formam sive legem eam, quae ordinat 
calorem, aut ruborem, aut mortem; nec emancipari posse potentiam 
humanam et liberari a naturae cursu communi, et expandi et exaltari 
ad efficientia nova et modos operandi novos, nisi per revelationem et 
inventionem hujusmodi formarum; et tamen post istam unionem 
naturae, quae est res maxime principalis, de naturae divisionibus et 
venis, tam ordinariis quam interioribus et verioribus, suo loco postea 
dicetur. 
 
 

II-XVIII. 
Jam vero proponendum est exemplum exclusionis sive rejectionis 
naturarum, quae per tabulas comparentiae reperiuntur non esse ex 
forma calidi; illud interim monendo, non solum sufficere singulas 
tabulas ad rejectionem alicujus naturae, sed etiam unamquamque ex 
instantiis singularibus in illis contentis. Manifestum enim est ex iis, 
quae dicta sunt, omnem instantiam contradictoriam destruere 
opinabile de forma. Sed nihilominus quandoque perspicuitatis causa, 
et ut usus tabularum clarius demonstretur, exclusivam duplicamus aut 
repetimus. 
 
 

Exemplum exclusivae, sive rejectionis naturarum a forma calidi. 
1. Per radios solis, rejice naturam elementarem. 
 
2. Per ignem communem, et maxime per ignes subterraneos (qui 

remotissimi sunt, et plurimum intercluduntur a radiis coelestibus), 
rejice naturam coelestem. 
 

3. Per calefactionem omnigenum corporum (hoc est, mineralium, 
vegetabilium, partium exteriorum animalium, aquae, olei, aëris, et 



139 
 

reliquorum) ex approximatione sola ad ignem aut aliud corpus 
calidum, rejice omnem varietatem sive subtiliorem texturam 
corporum. 

 
4. Per ferrum et metalla ignita, quae calefaciunt alia corpora, nec 

tamen omnino pondere aut substantia minuuntur, rejice inditionem 
sive mixturam substantiae alterius calidi. 

 
5. Per aquam ferventem atque aërem, atque etiam per metalla et alia 

solida calefacta, sed non usque ad ignitionem sive ruborem, rejice 
lucem et lumen. 

 
6. Per radios lunae et aliarum stellarum (excepto sole), rejice etiam 

lucem et lumen. 
 

7. Per comparativam ferri igniti et flammae spiritus vini (ex quibus 
ferrum ignitum plus habet calidi et minus lucidi, flamma autem 
spiritus vini plus lucidi et minus calidi), rejice etiam lucem et lumen. 

 
8. Per aurum et alia metalla ignita, quae densissimi sunt corporis 

secundum totum, rejice tenuitatem. 
 

9. Per aërem, qui invenitur ut plurimum frigidus, et tamen manet 
tenuis, rejice etiam tenuitatem. 

 
10.  Per ferrum ignitum, quod non intumescit mole, sed manet intra 

eandem dimensionem visibilem, rejice motum localem aut 
expansivum secundum totum. 

 
11.  Per dilatationem aëris in vitris calendariis et similibus, qui movetur 

localiter et expansive manifesto, neque tamen colligit manifestum 
augmentum caloris, rejice etiam motum localem aut expansivum 
secundum totum. 

 
12.  Per facilem tepefactionem omnium corporum, absque aliqua 

destructione aut alteratione notabili, rejice naturam destructivam 
aut inditionem violentam alicujus naturae novae. 



 
13.  Per consensum et conformitatem operum similium quae eduntur a 

calore et a frigore, rejice motum tam expansivum quam 
contractivum secundum totum. 

 
14.  Per accensionem caloris ex attritione corporum, rejice naturam 

principialem. Naturam principialem vocamus eam, quae positiva 
reperitur in natura, nec causatur a natura praecedente. 

 
Sunt et aliae naturae: neque enim tabulas conficimus perfectas, sed 
exempla tantum. 
 
Omnes et singulae naturae praedictae non sunt ex forma calidi. Atque 
ab omnibus naturis praedictis liberatur homo in operatione super 
calidum. 
 
 

II-XIX. 
Atque in exclusiva jacta sunt fundamenta inductionis verae, quae 
tamen non perficitur donec sistatur in affirmativa. Neque vero ipsa 
exclusiva ullo modo perfecta est, neque adeo esse potest sub initiis. Est 
enim exclusiva (ut plane liquet) rejectio naturarum simplicium. Quod si 
non habeamus adhuc bonas et veras notiones naturarum simplicium, 
quomodo rectificari potest exclusiva? At nonnullae ex supradictis 
(veluti notio naturae elementaris, notio naturae coelestis, notio 
tenuitatis) sunt notiones vagae, nec bene terminatae. Itaque nos, qui 
nec ignari sumus nec obliti quantum opus aggrediamur (viz. ut 
faciamus intellectum humanum rebus et naturae parem), nullo modo 
acquiescimus in his, quae adhuc praecepimus: sed et rem in ulterius 
provehimus, et fortiora auxilia in usum intellectus machinamur et 
ministramus; quae nunc subjungemus. Et certe in interpretatione 
naturae animus omnino taliter est praeparandus et formandus, ut et 
sustineat se in gradibus debitis certitudinis, et tamen cogitet 
(praesertim sub initiis) ea quae adsunt multum pendere ex iis quae 
supersunt. 
 
 



141 
 

II-XX. 
Attamen quia citius emergit veritas ex errore quam ex confusione, utile 
putamus, ut fiat permissio intellectui, post tres tabulas comparentiae 
primae (quales posuimus) factas et pensitatas, accingendi se et 
tentandi opus interpretationis naturae in affirmativa; tam ex instantiis 
tabularum, quam ex iis quae alias occurrent. Quod genus tentamenti, 
permissionem intellectus, sive interpretationem inchoatam, sive 
vindemiationem primam appellare consuevimus. 
 
 

Vindemiatio prima de forma calidi. 
Animadvertendum autem est, formam rei inesse (ut ex iis quae dicta 
sunt plane liquet) instantiis universis et singulis, in quibus res ipsa 
inest; aliter enim forma non esset: itaque nulla plane dari potest 
instantia contradictoria. Attamen longe magis conspicua invenitur 
forma et evidens in aliquibus instantiis, quam in aliis; in iis videlicet, ubi 
minus cohibita est natura formae et impedita et redacta in ordinem 
per naturas alias. Hujusmodi autem instantias, elucescentias vel 
instantias ostensivas appellare consuevimus. Pergendum itaque est ad 
vindemiationem ipsam primam de forma calidi. 
 

Per universas et singulas instantias, natura cujus limitatio est 
calor videtur esse motus. Hoc autem maxime ostenditur in 
flamma, quae perpetuo movetur; et in liquoribus ferventibus 
aut bullientibus, qui etiam perpetuo moventur. Atque ostenditur 
etiam in incitatione sive incremento caloris facto per motum; ut 
in follibus, et ventis; de quo vide Instant. 29. Tab. 3. Atque 
similiter in aliis modis motus, de quibus vide Instant. 28. et 31. 
Tab. 3. Rursus ostenditur in extinctione ignis et caloris per 
omnem fortem compressionem, quae fraenat et cessare facit 
motum; de qua vide Instant. 30. et 32. Tab. 3. Ostenditur etiam 
in hoc, quod omne corpus destruitur aut saltem insigniter 
alteratur ab omni igne et calore forti ac vehementi; unde liquido 
constat, fieri a calore tumultum et perturbationem et motum 
acrem in partibus internis corporis, qui sensim vergit ad 
dissolutionem. 

 



Intelligatur hoc quod diximus de motu (nempe, ut sit instar generis ad 
calorem), non quod calor generet motum, aut quod motus generet 
calorem (licet et haec in aliquibus vera sint), sed quod ipsissimus calor, 
sive quid ipsum caloris, sit motus et nihil aliud; limitatus tamen per 
differentias quas mox subjungemus, postquam nonnullas cautiones 
adjecerimus ad evitandum aequivocum. 
 
Calidum ad sensum res respectiva est, et in ordine ad hominem non ad 
universum; et ponitur recte ut effectus caloris tantum in spiritum 
animalem. Quin etiam in seipso res varia est, cum idem corpus (prout 
sensus praedisponitur) inducat perceptionem tam calidi quam frigidi; 
ut patet per Instant. 41. Tab. 3. 
 
Neque vero communicatio caloris, sive natura ejus transitiva per quam 
corpus admotum corpori calido incalescit, confundi debet cum forma 
calidi. Aliud enim est calidum, aliud calefactivum. Nam per motum 
attritionis inducitur calor absque aliquo calido praecedente, unde 
excluditur calefactivum a forma calidi. Atque etiam ubi calidum 
efficitur per approximationem calidi, hoc ipsum non fit ex forma calidi, 
sed omnino pendet a natura altiore et magis communi; viz. ex natura 
assimilationis sive multiplicationis sui; de qua facienda est separatim 
inquisitio. 
 
At notio ignis plebeia est, et nihil valet: composita enim est ex concursu 
qui fit calidi et lucidi in aliquo corpore; ut in flamma communi, et 
corporibus accensis usque ad ruborem. 
 
Remoto itaque omni aequivoco, veniendum jam tandem est ad 
differentias veras, quae limitant motum et constituunt eum in formam 
calidi. 
 

Prima igitur differentia ea est, quod calor sit motus expansivus, 
per quem corpus nititur ad dilatationem sui, et recipiendi se in 
majorem sphaeram sive dimensionem quam prius occupaverat. 
Haec autem differentia maxime ostenditur in flamma; ubi fumus 
sive halitus pinguis manifesto dilatatur et aperit se in flammam. 



143 
 

 
Ostenditur etiam in omni liquore fervente, qui manifesto 
intumescit, insurgit, et emittit bullas; atque urget processum 
expandendi se, donec vertatur in corpus longe magis extensum 
et dilatatum quam sit ipse liquor; viz. in vaporem aut fumum aut 
aerem. 
 
Ostenditur etiam in omni ligno et combustibili; ubi fit aliquando 
exudatio, at semper evaporatio. 
 
Ostenditur etiam in colliquatione metallorum, quae (cum sint 
corporis compactissimi) non facile intumescunt et se dilatant; 
sed tamen spiritus eorum, postquam fuerit in se dilatatus, et 
majorem adeo dilatationem concupierit, trudit plane et agit 
partes crassiores in liquidum. Quod si etiam calor fortius 
intendatur, solvit et vertit multum ex iis in volatile. 
 
Ostenditur etiam in ferro aut lapidibus; quae licet non liquefiant 
aut fundantur, tamen emolliuntur. Quod etiam fit in baculis ligni; 
quae calefacta paululum in cineribus calidis fiunt flexibilia. 
 
Optime autem cernitur iste motus in aëre, qui per exiguum 
calorem se dilatat continuo et manifesto; ut per Instant. 38. Tab. 
3. 
 
Ostenditur etiam in natura contraria frigidi. Frigus enim omne 
corpus contrahit et cogit in angustius; adeo ut per intensa frigora 
clavi excidant ex parietibus, aera dissiliant, vitrum etiam 
calefactum et subito positum in frigido dissiliat et frangatur. 
Similiter aër per levem infrigidationem recipit se in angustius; ut 
per Instant. 38. Tab. 3. Verum de his fusius dicetur in inquisitione 
de Frigido. 
 
Neque mirum est si calidum et frigidum edant complures 
actiones communes (de quo vide Instant. 32. Tab. 2), cum 
inveniantur duae ex sequentibus differentiis (de quibus mox 
dicemus) quae competunt utrique naturae; licet in hac 



differentia (de qua nunc loquimur) actiones sint ex diametro 
oppositae. Calidum enim dat motum expansivum et dilatantem, 
Frigidum autem dat motum contractivum et coeuntem. 
 
Secunda differentia est modificatio prioris; haec videlicet, quod 
calor sit motus expansivus sive versus circumferentiam; hac lege 
tamen, ut una feratur corpus sursum. Dubium enim non est quin 
sint motus complures mixti. Exempli gratia; sagitta aut spiculum 
simul et progrediendo rotat, et rotando progreditur. Similiter et 
motus caloris simul est et expansivus et latio in sursum. 
Haec vero differentia ostenditur in forcipe, aut bacillo ferreo 
immisso in ignem: quia si immittatur perpendiculariter tenendo 
manum superius, cito manum adurit; sin ex latere aut inferius, 
omnino tardius. 
 
Conspicua etiam est in distillationibus per descensorium; quibus 
utuntur homines ad flores delicatiores, quorum odores facile 
evanescunt. Nam hoc reperit industria, ut collocent ignem non 
subter sed supra, ut adurat minus. Neque enim flamma tantum 
vergit sursum, sed etiam omne calidum. 
 
Fiat autem experimentum hujus rei in contraria natura frigidi: 
viz. utrum frigus non contrahat corpus descendendo deorsum, 
quemadmodum calidum dilatat corpus ascendendo sursum. 
Itaque adhibeantur duo bacilla ferrea, vel duo tubi vitrei, quoad 
caetera pares, et calefiant nonnihil; et ponatur spongia cum 
aqua frigida, vel nix, subter unam, et similiter super alteram. 
Existimamus enim celeriorem fore refrigerationem ad 
extremitates in eo bacillo ubi nix ponitur supra quam in eo ubi 
nix ponitur subter: contra ac fit in calido. 
 
Tertia differentia ea est; ut calor sit motus, non expansivus 
uniformiter secundum totum, sed expansivus per particulas 
minores corporis; et simul cohibitus et repulsus et reverberatus, 
adeo ut induat motum alternativum et perpetuo trepidantem et 
tentantem et nitentem et ex repercussione irritatum; unde furor 
ille ignis et caloris ortum habet. 



145 
 

 
Ista vero differentia ostenditur maxime in flamma et liquoribus 
bullientibus; quae perpetuo trepidant, et in parvis portionibus 
tument, et rursus subsidunt. 
  
Ostenditur etiam in iis corporibus, quae sunt tam durae 
compagis ut calefacta ut ignita non intumescant aut dilatentur 
mole; ut ferrum ignitum, in quo calor est acerrimus. 
 
Ostenditur etiam in hoc, quod per frigidissimas tempestates 
focus ardeat acerrime. 
 
Ostenditur etiam in hoc, quod cum extenditur aër in vitro 
calendari absque impedimento aut repulsione, uniformiter 
scilicet et aequaliter, non percipiatur calor. Etiam in ventis 
conclusis, licet erumpant vi maxima, tamen non percipitur calor 
insignis; quia scilicet motus fit secundum totum, absque motu 
alternante in particulis. Atque ad hoc fiat experimentum, utrum 
flamma non urat acrius versus latera quam in medio flammae. 
 
Ostenditur etiam in hoc, quod omnis ustio transigatur per 
minutos poros corporis quod uritur; adeo ut ustio subruat et 
penetret et fodicet et stimulet, perinde ac si essent infinitae 
cuspides acus. Itaque ex hoc illud etiam fit, quod omnes aquae 
fortes (si proportionatae sint ad corpus in quod agunt) edant 
opera ignis, ex natura sua corrodente et pungente. 
 
Atque ista differentia (de qua nunc dicimus) communis est cum 
natura frigidi; in quo cohibetur motus contractivus per 
renitentiam expandendi; quemadmodum in calido cohibetur 
motus expansivus per renitentiam contrahendi. 
 
Itaque sive partes corporis penetrent versus interius sive 
penetrent versus exterius, similis est ratio; licet impar admodum 
sit fortitudo; quia non habemus hic apud nos in superficie terrae 
aliquid quod sit impense frigidum. Vide Instant. 27. Tab. 9. 
 



Quarta differentia est modificatio prioris: haec scilicet, quod 
motus ille stimulationis aut penetrationis debeat esse nonnihil 
rapidus et minime lentus; atque fiat etiam per particulas, licet 
minutas; tamen non ad extremam subtilitatem, sed quasi 
majusculas. 
 
Ostenditur haec differentia in comparatione operum quae edit 
ignis cum iis quae edit tempus sive aetas. Aetas enim sive 
tempus arefacit, consumit, subruit, et incinerat, non minus 
quam ignis; vel potius longe subtilius: sed quia motus ejusmodi 
est lentus admodum et per particulas valde exiles, non 
percipitur calor. 
 
Ostenditur etiam in comparatione dissolutionum ferri et auri. 
Aurum enim dissolvitur absque calore excitato; ferrum autem 
cum vehementi excitatione caloris, licet simili fere intervallo 
quoad tempus. Quia scilicet in auro, ingressus aquae 
separationis est clemens et subtiliter insinuans, et cessio 
partium auri facilis; at in ferro, ingressus est asper et cum 
conflictu, et partes ferri habent obstinationem majorem. 
 
Ostenditur etiam aliquatenus in gangraenis nonnullis et 
mortificationibus carnium; quae non excitant magnum calorem 
aut dolorem, ob subtilitatem putrefactionis. 

 
Atque haec sit Prima Vindemiatio, sive Interpretatio inchoata de Forma 
Calidi, facta per Permissionem Intellectus. 
 
Ex Vindemiatione autem ista Prima, forma sive definitio vera caloris 
(ejus qui est in ordine ad universum, non relativus tantummodo ad 
sensum) talis est, brevi verborum complexu: Calor est motus 
expansivus, cohibitus, et nitens per partes minores. Modificatur autem 
expansio: ut expandendo in ambitum, nonnihil tamen inclinet versus 
superiora. Modificatur autem et nixus ille per partes; ut non sit omnino 
segnis, sed incitatus et cum impetu nonnullo. 
 



147 
 

Quod vero ad Operativam attinet, eadem res est. Nam designatio est 
talis: Si in aliquo corpore naturali poteris excitare motum ad se 
dilatandum aut expandendum; eumque motum ita reprimere et in se 
vertere, ut dilatatio illa non procedat aequaliter, sed partim obtineat, 
partim retrudatur; proculdubio generabis calidum: non habita ratione, 
sive corpus illud sit elementare (ut loquuntur), sive imbutum a 
coelestibus; sive luminosum, sive opacum; sive tenue, sive densum; 
sive localiter expansum, sive intra claustra dimensionis primae 
contentum; sive vergens ad dissolutionem, sive manens in statu; sive 
animal, sive vegetabile, sive minerale, sive aqua, sive oleum, sive aër, 
aut aliqua alia substantia quaecunque susceptiva motus praedicti. 
Calidum autem ad sensum res eadem est; sed cum analogia, qualis 
competit sensui. Nunc vero ad ulteriora auxilia procedendum est. 
 
 

II-XXI. 
Post Tabulas comparentiae primae et rejectionem sive exclusivam, nec 
non vindemiationem primam factam secundum eas, pergendum est ad 
reliqua auxilia intellectus circa interpretationem naturae et 
inductionem veram ac perfectam. In quibus proponendis, ubi opus erit 
tabulis, procedemus super calidum et frigidum; ubi autem opus erit 
tantum exemplis paucioribus, procedemus per alia omnia: ut nec 
confundatur inquisitio, et tamen doctrina versetur minus in angusto. 
 
Dicemus itaque primo loco, de Praerogativis Instantiarum: secundo, de 
Adminiculis Inductionis: tertio, de Rectificatione Inductionis: quarto, 
de Variatione Inquisitionis pro Natura Subjecti: quinto, de Praerogativis 
Naturarum quatenus ad inquisitionem, sive de eo quod inquirendum 
est prius et posterius: sexto, de Terminis Inquisitionis, sive de synopsi 
omnium naturarum in universo: septimo, de Deductione ad Praxin, sive 
de eo quod est in ordine ad Hominem: octavo, de Parascevis ad 
Inquisitionem: postremo autem, de Scala Ascensoria et Descensoria 
Axiomatum. 
 
 
 



II-XXII. 
Inter Praerogativas Instantiarum, primo proponemus Instantias 
Solitarias. Eae autem sunt solitariae, quae exhibent naturam de qua fit 
inquisitio in talibus subjectis, quae nil habent commune cum aliis 
subjectis, praeter illam ipsam naturam; aut rursus quae non exhibent 
naturam de qua fit inquisitio in talibus subjectis, quae sunt similia per 
omnia cum aliis subjectis, praeterquam in illa ipsa natura. Manifestum 
enim est quod hujusmodi instantiae tollant ambages, atque accelerent 
et roborent exclusivam; adeo ut paucae ex illis sint instar multarum. 
 
Exempli gratia: si fiat inquisitio de natura Coloris, Instantiae Solitariae 
sunt prismata, gemmae chrystallinae, quae reddunt colores non solum 
in se sed exterius supra parietam, item rores, etc. Istae enim nil habent 
commune cum coloribus fixis in floribus, gemmis coloratis, metallis, 
lignis, etc., praeter ipsum colorem. Unde facile colligitur, quod color nil 
aliud sit quam modificatio imaginis lucis immissae et receptae: in 
priore genere, per gradus diversos incidentiae; in posteriore, per 
texturas et schematismos varios corporis. Istae autem Instantiae sunt 
Solitariae quatenus ad similitudinem. 
 
Rursus in eadem inquisitione, venae distinctae albi et nigri in 
marmoribus, et variegationes colorum in floribus ejusdem speciei, sunt 
Instantiae Solitariae. Album enim et nigrum marmoris, et maculae albi 
et purpurei in floribus garyophylli, conveniunt fere in omnibus praeter 
ipsum colorem. Unde facile colligitur, colorem non multum rei habere 
cum naturis alicujus corporis intrinsecis, sed tantum situm esse in 
positura partium crassiori et quasi mechanica. Istae autem Instantiae 
sunt Solitariae, quatenus ad discrepantiam. Utrunque autem genus 
Instantias Solitarias appellare consuevimus; aut Ferinas, sumpto 
vocabulo ab astronomis. 
 
 

II-XXIII. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus secundo loco Instantias 
Migrantes. Eae sunt, in quibus natura inquisita migrat ad 
generationem, cum prius non existeret; aut contra migrat ad 



149 
 

corruptionem, cum prius existeret. Itaque in utraque antistrophe, 
instantiae tales sunt semper geminae; vel potius una instantia in motu 
sive transitu, producta ad periodum adversam. At hujusmodi instantiae 
non solum accelerant et roborant exclusivam, sed etiam compellunt 
affirmativam sive formam ipsam in angustum. Necesse est enim ut 
forma rei sit quippiam, quod per hujusmodi migrationem indatur, aut 
contra per hujusmodi migrationem tollatur et destruatur. Atque licet 
omnis exclusio promoveat affirmativam, tamen hoc magis directe fit in 
subjecto eodem quam in diversis. Forma autem (ut ex omnibus quae 
dicta sunt manifesto liquet) prodens se in uno ducit ad omnia. Quo 
autem simplicior fuerit migratio, eo magis habenda est instantia in 
pretio. Praeterea Instantiae Migrantes magni sunt usus ad partem 
operativam; quia cum proponant formam copulatam cum efficiente 
aut privante, perspicue designant praxin in aliquibus; unde facilis etiam 
est transitus ad proxima. Subest tamen in illis nonnihil periculi, quod 
indiget cautione; hoc videlicet, ne formam nimis retrahant ad 
efficientem, et intellectum perfundant vel saltem perstringant falsa 
opinione de forma ex intuitu efficientis. Efficiens vero semper ponitur 
nil aliud esse quam vehiculum sive deferens formae. Verum huic rei, 
per exclusivam legitime factam, facile adhibetur remedium. 
 
Proponendum itaque est jam exemplum instantiae migrantis. Sit 
natura inquisita Candor sive Albedo: instantia migrans ad 
generationem est vitrum integrum et vitrum pulverizatum. Similiter, 
aqua simplex et aqua agitata in spumam. Vitrum enim integrum et 
aqua simplex diaphana sunt, non alba; at vitrum pulverizatum et aqua 
in spuma, alba, non diaphana. Itaque quaerendum quid acciderit ex 
ista migratione vitro aut aquae. Manifestum enim est formam 
albedinis deferri et invehi per istam contusionem vitri et agitationem 
aquae. Nihil autem reperitur accessisse, praeter comminutionem 
partium vitri et aquae, et aëris insertionem. Neque vero parum 
profectum est ad inveniendam formam albedinis, quod corpora duo 
per se diaphana, sed secundum magis et minus (aër scilicet et aqua, 
aut aër et vitrum), simul posita per minutas portiones exhibeant 
albedinem, per refractionem inaequalem radiorum lucis. 
 



Verum hac in re proponendum est etiam exemplum periculi et 
cautionis, de quibus diximus. Nimirum facile hic occurret intellectui ab 
hujusmodi efficientibus depravato, quod ad formam albedinis aër 
semper requiratur, aut quod albedo generetur tantum per corpora 
diaphana; quae omnino falsa sunt, et per multas exclusiones convicta. 
Quin potius apparebit (misso aëre et hujusmodi) corpora omnino 
aequalia (secundum portiones opticas) dare diaphanum; corpora vero 
inaequalia per texturam simplicem, dare album; corpora inaequalia 
secundum texturam compositam, sed ordinatam, dare reliquos 
colores, praeter nigrum; corpora vero inaequalia per texturam 
compositam, sed omnino inordinatam et confusam, dare nigrum. 
Itaque de instantia migrante ad generationem in natura inquisita 
albedinis, propositum est jam exemplum. Instantia autem migrans ad 
corruptionem in eadem natura albedinis, est spuma dissoluta, aut nix 
dissoluta. Exuit enim albedinem et induit diaphanum aqua, postquam 
fit integrale sine aëre. 
 
Neque vero illud ullo modo praetermittendum est, quod sub Instantiis 
Migrantibus comprehendi debeant non tantum illae quae migrant ad 
generationem et privationem, sed etiam illae quae migrant ad 
majorationem et minorationem; cum illae etiam tendant ad 
inveniendam formam, ut per definitionem formae superius factam et 
tabulam graduum manifesto liquet. Itaque papyrus, quae sicca cum 
fuerit alba est, at madefacta (excluso aëre et recepta aqua) minus alba 
est et magis vergit ad diaphanum, similem habet rationem cum 
instantiis supradictis. 
 
 

II-XXIV. 
Inter praerogativas instantiarum, tertio loco ponemus Instantias 
Ostensivas, de quibus in vindemiatione prima de Calido mentionem 
fecimus; quas etiam Elucescentias, sive Instantias Liberatas et 
Praedominantes, appellare consuevimus. Eae sunt, quae ostendunt 
naturam inquisitam nudam et substantivam, atque etiam in exaltatione 
sua aut summo gradu potentiae suae; emancipatam scilicet, et 
liberatam ab impedimentis, vel saltem per fortitudinem suae virtutis 
dominantem super ipsa, eaque supprimentem et coercentem. Cum 



151 
 

enim omne corpus suscipiat multas naturarum formas copulatas et in 
concreto, fit ut alia aliam retundat, deprimat, frangat, et liget; unde 
obscurantur formae singulae. Inveniuntur autem subjecta nonnulla in 
quibus natura inquisita prae aliis est in suo vigore, vel per absentiam 
impedimenti vel per praedominantiam virtutis. Hujusmodi autem 
instantiae sunt maxime ostensivae formae. Verum et in his ipsis 
instantiis adhibenda est cautio, et cohibedus impetus intellectus. 
Quicquid enim ostentat formam, eamque trudit, ut videatur occurrere 
intellectui, pro suspecto habendum est, et recurrendum ad exclusivam 
severam et diligentem. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia Ostensiva motus 
expansionis, quae (ut superius dictum est) portio est praecipua formae 
calidi, est vitrum calendare aëris. Etenim flamma, licet manifesto 
exhibeat expansionem, tamen propter momentaneam extinctionem 
non ostendit progressum expansionis. Aqua autem fervens, propter 
facilem transitionem aquae in vaporem et aërem, non tam bene 
ostendit expansionem aquae in corpore suo. Rursus ferrum ignitum, et 
similia, tantum abest ut progressum ostendant, ut contra per 
retusionem et fractionem spiritus per partes compactas et crassas 
(quae domant et fraenant expansionem) ipsa expansio non sit omnino 
conspicua ad sensum. At vitrum calendare clare ostendit expansionem 
in aëre, et conspicuam et progredientem et durantem, neque 
transeuntem. 
 
Rursus, exempli gratia, sit natura inquisita Pondus. Instantia Ostensiva 
ponderis est argentum vivum. Omnia enim superat pondere magno 
intervallo, praeter aurum; quod non multo gravius est. At praestantior 
instantia est ad indicandam formam ponderis argentum vivum quam 
aurum; quia aurum solidum est et consistens, quod genus referri 
videtur ad densum; at argentum vivum liquidum est et turgens spiritu, 
et tamen multis partibus exuperat gravitate diamantem, et ea quae 
putantur solidissima. Ex quo ostenditur formam gravis sive ponderosi 
dominari simpliciter in copia materiae, et non in arcta compage. 
 
 
 



II-XXV. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus quarto loco Instantias 
Clandestinas, quas etiam Instantias Crepusculi appellare consuevimus. 
Eae sunt veluti oppositae instantiis ostensivis. Exhibent enim naturam 
inquisitam in infirma virtute, et tanquam in incunabulis et rudimentis 
suis; tentantem et tanquam primo experientem, sed sub contraria 
natura latentem et subactam. Sunt autem hujusmodi instantiae magni 
omnino momenti ad inveniendas formas; quia sicut ostensivae ducunt 
facile ad differentias, ita clandestinae ducunt optime ad genera; id est, 
ad naturas illas communes, quarum naturae inquisitae nihil aliud sunt 
quam limitationes. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Consistens, sive se determinans; 
cujus contrarium est Liquidum, sive fluens. Instantiae clandestinae 
sunt illae quae exhibent gradum nonnullum debilem et infimum 
consistentis in fluido; veluti bulla aquae, quae est tanquam pellicula 
quaedam consistens et determinata, facta ex corpore aquae. Similiter 
stillicidia, quae, si adfuerit aqua quae succedat, producunt se in filum 
admodum tenue, ne discontinuetur aqua; at si non detur talis copia 
aquae quae succedere possit, cadit aqua in guttis rotundis, quae est 
figura quae optime aquam sustinet contra discontinuationem. At in 
ipso temporis articulo, cum desinit filum aquae et incipit descensus in 
guttis, resilit ipsa aqua sursum ad evitandam discontinuationem. Quin 
in metallis, quae cum funduntur sunt liquida sed magis tenacia, 
recipiunt se saepe guttae liquefactae sursum, atque ita haerent. Simile 
quoddam est instantia speculorum puerilium, quae solent facere 
pueruli in scirpis ex saliva, ubi cernitur etiam pellicula consistens 
aquae. At multo melius se ostendit hoc ipsum in altero illo ludicro 
puerili, quando capiunt aquam, per saponem factam paulo 
tenaciorem, atque inflant eam per calamum cavum, atque inde 
formant aquam tanquam in castellum bullarum; quae per 
interpositionem aëris inducit consistentiam eo usque ut se projici 
nonnihil patiatur absque discontinuatione. Optime autem cernitur hoc 
in spuma et nive, quae talem induunt consistentiam ut fere secari 
possint; cum tamen sint corpora formata ex aëre et aqua, quae utraque 
sunt liquida. Quae omnia non obscure innuunt Liquidum et Consistens 
esse notiones tantum plebeias, et ad sensum; inesse autem revera 



153 
 

omnibus corporibus fugam et evitationem se discontinuandi; eam vero 
in corporibus homogeneis (qualia sunt liquida) esse debilem et 
infirmam, in corporibus vero, quae sunt composita ex heterogeneis, 
magis esse vividam et fortem; propterea quod admotio heterogenei 
constringit corpora, at subintratio homogenei solvit et relaxat. 
 
Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Attractio, sive Coitio 
Corporum. Instantia circa formam ejus ostensiva maxime insignis est 
magnes. Contraria autem natura attrahenti est non attrahens, licet in 
substantia simili. Veluti ferrum, quod non attrahit ferrum, 
quemadmodum nec plumbum plumbum, nec lignum lignum, nec 
aquam aqua. Instantia autem clandestina est magnes ferro armatus, 
vel potius ferrum in magnete armato. Nam ita fert natura, ut magnes 
armatus in distantia aliqua non trahat ferrum fortius quam magnes non 
armatus. Verum si admoveatur ferrum, ita ut tangat ferrum in magnete 
armato, tunc magnes armatus longe majus pondus ferri sustinet quam 
magnes simplex et inermis, propter similitudinem substantiae ferri 
versus ferrum; quae operatio erat omnino clandestina et latens in 
ferro, antequam magnes accessisset. Itaque manifestum est formam 
coitionis esse quippiam quod in magnete sit vividum et robustum, in 
ferro debile et latens. Itidem notatum est sagittas parvas ligneas 
absque cuspide ferrea, emissas ex sclopetis grandibus, altius penetrare 
in materiam ligneam (puta latera navium, ut similia), quam easdem 
sagittas ferro acuminatas, propter similitudinem substantiae ligni ad 
lignum, licet hoc ante in ligno latuerit. Itidem, licet aër aërem aut aqua 
aquam manifesto non trahat in corporibus integris, tamen bulla 
approximata bullae facilius dissolvit bullam quam si bulla illa altera 
abesset, ob appetitum coitionis aquae cum aqua et aëris cum aëre. 
Atque hujusmodi Instantiae Clandestinae (quae sunt usus nobilissimi, 
ut dictum est) in portionibus corporum parvis et subtilibus maxime se 
dant conspiciendas. Quia massae rerum majores sequuntur formas 
magis catholicas et generales; ut suo loco dicetur. 
 
 

II-XXVI. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus quinto loco Instantias 
Constitutivas, quas etiam Manipulares appellare consuevimus. Eae 



sunt quae constituunt unam speciem naturae inquisitae tanquam 
Formam Minorem. Cum enim formae legitimae (quae sunt semper 
convertibiles cum naturis inquisitis) lateant in profundo nec facile 
inveniantur, postulat res et infirmitas humani intellectus ut formae 
particulares, quae sunt congregativae Manipulorum quorundam 
instantiarum (neutiquam vero omnium) in notionem aliquam 
communem, non negligantur, verum diligentius notentur. Quicquid 
enim unit naturam, licet modis imperfectis, ad inventionem formarum 
viam sternit. Itaque instantiae, quae ad hoc utiles sunt non sunt 
contemnendae potestatis, sed habent nonnullam praerogativam. 
 
Verum in his diligens est adhibenda cautio, ne intellectus humanus, 
postquam complures ex istis formis particularibus adinvenerit atque 
inde partitiones sive divisiones naturae inquisitae confecerit, in illis 
omnino acquiescat, atque ad inventionem legitimam Formae Magnae 
se non accingat, sed praesupponat naturam velut a radicibus esse 
multiplicem et divisam, atque ulteriorem naturae unionem, tanquam 
rem supervacuae subtilitatis et vergentem ad merum abstractum, 
fastidiat et rejiciat. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Memoria, sive Excitans et Adjuvans 
memoriam. Instantiae constitutivae sunt, ordo sive distributio, quae 
manifesto juvat memoriam; item Loci in memoria artificiali, qui aut 
possunt esse loci secundum proprium sensum, veluti janua, angulus, 
fenestra, et similia, aut possunt esse personae familiares et notae, aut 
possunt esse quidvis ad placitum (modo in ordine certo ponantur), 
veluti animalia, herbae; etiam verba, literae, characteres, personae 
historicae, et caetera; licet nonnulla ex his magis apta sint et commoda, 
alia minus. Hujusmodi autem Loci memoriam insigniter juvant, 
eamque longe supra vires naturales exaltant. Item carmina facilius 
haerent et discuntur memoriter quam prosa. Atque ex isto manipulo 
trium instantiarum, videlicet ordinis, locorum artificialis memoriae, et 
versuum, constituitur species una auxilii ad Memoriam. Species autem 
illa Abscissio Infiniti recte vocari possit. Cum enim quis aliquid reminisci 
aut revocare in memoriam nititur, si nullam praenotionem habeat aut 
perceptionem ejus quod quaerit, quaerit certe et molitur et hac illac 
discurrit, tanquam in infinito. Quod si certam aliquam praenotionem 



155 
 

habeat, statim abscinditur infinitum, et fit discursus memoriae magis 
in vicino. In tribus autem illis instantiis quae superius dictae sunt, 
praenotio perspicua est et certa. In prima videlicet, debet esse aliquid 
quod congruat cum ordine; in secunda debet esse imago quae 
relationem aliquam habeat sive convenientiam ad illa loca certa; in 
tertia, debent esse verba quae cadant in versum. Atque ita abscinditur 
infinitum. Aliae autem instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut 
quicquid deducat intellectuale ad feriendum sensum (quae ratio etiam 
praecipue viget in artificiali memoria) juvet memoriam. Aliae 
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae faciunt 
impressionem in affectu forti, incutientia scilicet metum, 
admirationem, pudorem, delectationem, juvent memoriam. Aliae 
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae maxime imprimuntur 
a mente pura et minus praeoccupata ante vel post, veluti quae 
discuntur in pueritia aut quae commentamur ante somnum, etiam 
primae quaeque rerum vices, magis haereant in memoria. Aliae 
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut multitudo 
circumstantiarum sive ansarum juvet memoriam, veluti scriptio per 
partes non continuatas, lectio, sive recitatio voce alta. Aliae denique 
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae expectantur et 
attentionem excitant melius haereant, quam quae praetervolant. 
Itaque si scriptum aliquod vicies perlegeris, non tam facile illud 
memoriter disces quam si illud legas decies, tentando interim illud 
recitare, et ubi deficit memoria inspiciendo librum. Ita ut sint veluti sex 
Formae Minores eorum quae juvant Memoriam; videlicet abscissio 
infiniti; deductio intellectualis ad sensibile; impressio in affectu forti; 
impressio in mente pura; multitudo ansarum; praeexpectatio. 
 
Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Gustus, sive Gustatio. 
Instantiae quae sequuntur sunt Constitutivae: videlicet, quod qui non 
olfaciunt, sed sensu eo a natura destituti sunt, non percipiant aut gustu 
distinguant cibum rancidum aut putridum, neque similiter alliatum aut 
rosatum, aut hujusmodi. Rursus, illi, qui per accidens nares habent per 
descensum rheumatis obstructas, non discernunt aut percipiunt 
aliquid putridum aut rancidum aut aqua rosacea inspersum. Rursus, 
qui afficiuntur hujusmodi rheumate, si in ipso momento, cum aliquid 
foetidum aut odoratum habent in ore sive palato, emungant fortiter, in 



ipso instanti manifestam perceptionem habent rancidi vel odorati. 
Quae instantiae dabunt et constituent hanc speciem, vel partem potius 
gustus; ut sensus gustationis ex parte nihil aliud sit quam olfactus 
interior, transiens et descendens a narium meatibus superioribus in os 
et palatum. At contra, salsum et dulce et acre et acidum et austerum 
et amarum, et similia, haec (inquam) omnia aeque sentiunt illi in 
quibus olfactus deest aut obturatur, ac quisquam alius; ut manifestum 
sit sensum gustus esse compositum quiddam ex olfactu interiori et 
tactu quodam exquisito; de quo nunc non est dicendi locus. 
 
Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Communicatio Qualitatis 
absque Commistione Substantiae. Instantia Lucis dabit vel constituet 
unam speciem communicationis; Calor vero et Magnes alteram. 
Communicatio enim lucis est tanquam momentanea, et statim perit, 
amota luce originali. At calidum et virtus magnetica, postquam 
tramissa fuerint vel potius excitata in alio corpore, haerent et manent 
ad tempus non parvum, amoto primo movente. 
 
Denique magna est omnino praerogativa instantiarum 
constitutivarum, ut quae plurimum faciant et ad definitiones 
(praesertim particulares) et ad divisiones sive partitiones naturarum; 
de quo non male dixit Plato, Quod habendus sit tanquam pro Deo, qui 
definire et dividere bene sciat. 
 
 

II-XXVII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus sexto loco Instantias 
Conformes, sive Proportionatas; quas etiam Parallelas, sive 
Similitudines Physicas, appellare consuevimus. Eae vero sunt, quae 
ostendunt similitudines et conjugationes rerum, non in formis 
minoribus (quod faciunt instantiae constitutivae) sed plane in 
concreto. Itaque sunt tanquam primi et infimi gradus ad unionem 
naturae. Neque constituunt aliquod axioma statim ab initio, sed 
indicant et observant tantum quendam consensum corporum. 
Attamen licet non multum promoveant ad inveniendas formas, 
nihilominus magna cum utilitate revelant partium universi fabricam, et 
in membris ejus exercent veluti anatomiam quandam; atque proinde 



157 
 

veluti manu ducunt interdum ad axiomata sublimia et nobilia, 
praesertim illa quae ad mundi configurationem pertinent, potius quam 
ad naturas et formas simplices. 
 
Exempli gratia; Instantiae Conformes sunt quae sequuntur: speculum, 
et oculus; et similiter fabrica auris, et loca reddentia echo. Ex qua 
conformitate, praeter ipsam observationem similitudinis, quae ad 
multa utilis est, proclive est insuper colligere et formare illud axioma; 
videlicet, organa sensuum et corpora quae pariunt reflexiones ad 
sensus esse similis naturae. Rursus ex hoc ipso admonitus intellectus 
non aegre insurgit ad axioma quoddam altius et nobilius. Hoc nimirum; 
nihil interesse inter consensus sive sympathias corporum sensu 
praeditorum, et inanimatorum sine sensu, nisi quod in illis accedat 
spiritus animalis ad corpus ita dispositum, in his autem absit. Adeo ut 
quot sint consensus in corporibus inanimatis, tot possint esse sensus 
in animalibus, si essent perforationes in corpore animato ad discursum 
spiritus animalis in membrum rite dispositum, tanquam in organum 
idoneum. Et rursus, quot sint sensus in animalibus, tot sint proculdubio 
motus in corpore inanimato ubi spiritus animalis abfuerit; licet necesse 
sit multo plures esse motus in corporibus inanimatis quam sensus in 
animatis, propter paucitatem organorum sensus. Atque hujus rei 
ostendit se exemplum valde manifestum in doloribus. Etenim quum 
sint plura genera doloris in animalibus, et tanquam varii illius 
characteres (veluti alius est dolor ustionis, alius frigoris intensi, alius 
puncturae, alius compressionis, alius extensionis, et similium), 
certissimum est omnia illa, quoad motum, inesse corporibus 
inanimatis; veluti ligno aut lapidi, cum uritur, aut per gelu constringitur, 
aut pungitur, aut scinditur, aut flectitur, aut tunditur, et sic de aliis; licet 
non subintrent sensus, propter absentiam spiritus animalis. 
 
Item instantiae conformes (quod mirum fortasse dictu) sunt radices et 
rami plantarum. Omne enim vegetabile intumescit, et extrudit partes 
in circumferentiam, tam sursum quam deorsum. Neque alia est 
differentia radicum et ramorum, quam quod radix includatur in terra, 
et rami exponantur aëri et soli. Si quis enim accipiat ramum tenerum 
et vegetum arboris, atque illum reflectat in aliquam terrae particulam, 
licet non cohaereat ipsi solo, gignit statim non ramum, sed radicem. 



Atque vice versa, si terra ponatur superius, atque ita obstruatur lapide 
aut aliqua dura substantia, ut planta cohibeatur nec possit frondescere 
sursum, edet ramos in aërem deorsum. 
 
Item instantiae conformes sunt gummi arborum, et pleraeque gemmae 
rupium. Utraque enim nil aliud sunt quam exudationes et 
percolationes succorum: in primo genere scilicet, succorum ex 
arboribus; in secundo, ex saxis; unde gignitur claritudo et splendor in 
utrisque, per percolationem nimirum tenuem et accuratam. Nam inde 
fit etiam, quod pili animalium non sint tam pulchri et tam vividi coloris 
quam avium plumae complures: quia succi non tam delicate 
percolantur per cutem quam per calamum. 
 
Item instantiae conformes sunt scrotum in animalibus masculis, et 
matrix in femellis. Adeo ut nobilis illa fabrica per quam sexus differunt 
(quatenus ad animalia terrestria), nil aliud videatur esse, quam 
secundum exterius et interius; vi scilicet majore caloris genitalia in sexu 
masculo protrudente in exterius, ubi in femellis nimis debilis est calor 
quam ut hoc facere possit; unde accidit quod contineantur interius. 
 
Item instantiae conformes sunt pinnae piscium, et pedes 
quadrupedum, aut pedes et alae volucrum; quibus addidit Aristoteles 
quatuor volumina in motu serpentum. Adeo ut in fabrica universi 
motus viventium plerunque videatur expediri per quaterniones 
artuum sive flexionum. 
 
Item dentes in animalibus terrestribus, et rostra in avibus, sunt 
instantiae conformes; unde manifestum est, in omnibus animalibus 
perfectis fluere duram quandam substantiam versus os. 
 
Item non absurda est similitudo et conformitas illa, ut homo sit 
tanquam planta inversa. Nam radix nervorum et facultatum animalium 
est caput; partes autem seminales sunt infirmae, non computatis 
extremitatibus tibiarum et brachiorum. At in planta, radix (quae instar 
capitis est) regulariter infimo loco collocatur; semina autem supremo. 
 
Denique illud omnino praecipiendum est et saepius monendum; ut 



159 
 

diligentia hominum in inquisitione et congerie Naturalis Historiae 
deinceps mutetur plane, et vertatur in contrarium ejus quod nunc in 
usu est. Magna enim hucusque atque adeo curiosa fuit hominum 
industria in notanda rerum varietate atque explicandis accuratis 
animalium, herbarum, et fossilium differentiis; quarum pleraeque 
magis sunt lusus naturae quam seriae alicujus utilitatis versus scientias. 
Faciunt certe hujusmodi res ad delectationem, atque etiam 
quandoque ad praxin; verum ad introspiciendam naturam parum aut 
nihil. Itaque convertenda plane est opera ad inquirendas et notandas 
rerum similitudines et analoga, tam in integralibus quam partibus. Illae 
enim sunt quae naturam uniunt, et constituere scientias incipiunt. 
 
Verum in his omnino est adhibenda cautio gravis et severa; ut 
accipiantur pro instantiis conformibus et proportionatis illae, quae 
denotant similitudines (ut ab initio diximus) physicas; id est, reales et 
substantiales et immersas in natura, non fortuitas et ad speciem; multo 
minus superstitiosas aut curiosas, quales naturalis magiae scriptores 
(homines levissimi, et in rebus tam seriis quales nunc agimus vix 
nominandi) ubique ostentant; magna cum vanitate et desipientia, 
inanes similitudines et sympathias rerum describentes atque etiam 
quandoque affingentes. 
 
Verum his missis, etiam in ipsa configuratione mundi in majoribus non 
sunt negligendae instantiae conformes; veluti Africa, et regio 
Peruviana cum continente se porrigente usque ad Fretum 
Magellanicum. Utraque enim regio habet similes isthmos et similia 
promontoria, quod non temere accidit. 
 
Item Novus et Vetus Orbis; in eo quod utrique orbes versus 
septentriones lati sunt et exporrecti, versus austrum autem angusti et 
acuminati. 
 
Item instantiae conformes nobilissimae sunt frigora intensa in media 
(quam vocant) aëris regione, et ignes acerrimi qui saepe reperiuntur 
erumpentes ex locis subterraneis; quae duae res sunt ultimitates et 
extrema; naturae scilicet frigidi versus ambitum coeli, et naturae calidi 



versus viscera terrae; per antiperistasin, sive rejectionem naturae 
contrariae. 
 
Postremo autem in axiomatibus scientiarum notatu digna est 
conformitas instantiarum. Veluti tropus rhetoricae, qui dicitur Praeter 
Expectatum, conformis est tropo musicae, qui vocatur Declinatio 
Cadentiae. Similiter, postulatum mathematicum, ut quae eidem tertio 
aequalia sunt etiam inter se sint aequalia, conforme est cum fabrica 
syllogismi in logica, qui unit ea quae conveniunt in medio. Denique 
multum utilis est in quamplurimis sagacitas quaedam in conquirendis 
et indagandis conformitatibus et similitudinibus physicis. 
 
 

II-XXVIII. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus septimo loco Instantias 
Monodicas; quas etiam Irregulares sive Heteroclitas (sumpto vocabulo 
a grammaticis) appellare consuevimus. Eae sunt, quae ostendunt 
corpora in concreto, quae videntur esse extravagantia et quasi abrupta 
in natura, et minime convenire cum aliis rebus ejusdem generis. 
Etenim instantiae conformes sunt similes alterius, at instantiae 
monodicae sunt sui similes. Usus vero instantiarum monodicarum est 
talis qualis est instantiarum clandestinarum: viz. ad evehendam et 
uniendam naturam ad invenienda genera sive communes naturas, 
limitandas postea per differentias veras. Neque enim desistendum ab 
inquisitione donec proprietates et qualitates, quae inveniuntur in 
hujusmodi rebus quae possunt censeri pro miraculis naturae, 
reducantur et comprehendantur sub aliqua forma sive lege certa: ut 
irregularitas sive singularitas omnis reperiatur pendere ab aliqua forma 
communi; miraculum vero illud sit tandem solummodo in differentiis 
accuratis et gradu et concursu raro, et non in ipsa specie: ubi nunc 
contemplationes hominum non procedant ultra quam ut ponant 
hujusmodi res pro secretis et magnalibus naturae, et tanquam 
incausabilibus, et pro exceptionibus regularum generalium. 
 
Exempla instantiarum monodicarum sunt, sol et luna, inter astra; 
magnes, inter lapides; argentum vivum, inter metalla; elephas, inter 
quadrupedes; sensus veneris, inter genera tactus; odor venaticus in 



161 
 

canibus, inter genera olfactus. Etiam S litera apud grammaticos, 
habetur pro monodica; ob facilem compositionem quam sustinet cum 
consonantibus, aliquando duplicibus, aliquando triplicibus; quod nulla 
alia litera facit. Plurimi autem faciendae sunt hujusmodi instantiae; 
quia acuunt et vivificant inquisitionem, et medentur intellectui 
depravato a consuetudine et ab iis quae fiunt plerunque. 
 
 

II-XXIX. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco octavo Instantias 
Deviantes; errores scilicet naturae, et vaga, ac monstra: ubi natura 
declinat et deflectit a cursu ordinario. Differunt enim errores naturae 
ab instantiis monodicis in hoc; quod monodicae sint miracula 
specierum, at errores sint miracula individuorum. Similis autem fere 
sunt usus; quia rectificant intellectum adversus consueta, et revelant 
formas communes. Neque enim in his etiam desistendum ab 
inquisitione donec inveniatur causa hujusmodi declinationis. 
Veruntamen causa illa non exurgit ad formam aliquam proprie, sed 
tantum ad latentem processum ad formam. Qui enim vias naturae 
noverit, is deviationes etiam facilius observabit. At rursus, qui 
deviationes noverit, is accuratius vias describet. 
 
Atque in illo differunt etiam ab instantiis monodicis, quod multo magis 
instruant praxin et operativam. Nam novas species generare arduum 
admodum foret; at species notas variare, et inde rara multa ac inusitata 
producere, minus arduum. Facilis autem transitus est a miraculis 
naturae ad miracula artis. Si enim deprehendatur semel natura in 
variatione sua, ejusque ratio manifesta fuerit, expeditum erit eo 
deducere naturam per artem quo per casum aberraverit. Neque solum 
eo, sed et aliorsum; cum errores ex una parte monstrent et aperiant 
viam ad errores et deflexiones undequaque. Hic vero exemplis non est 
opus, propter eorundem copiam. Facienda enim est congeries sive 
historia naturalis particularis omnium monstrorum et partuum naturae 
prodigiosorum; omnis denique novitatis et raritatis et inconsueti in 
natura. Hoc vero faciendum est cum severissimo delectu, ut constet 
fides. Maxime autem habenda sunt pro suspectis quae pendent 
quomodocunque a religione, ut prodigia Livii: nec minus, quae 



inveniuntur in scriptoribus magiae naturalis, aut etiam alchymiae, et 
hujusmodi hominibus; qui tanquam proci sunt et amatores fabularum. 
Sed depromenda sunt illa ex gravi et fida historia, et auditionibus 
certis. 
 
 

II-XXX. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco nono Instantias 
Limitaneas; quas etiam Participia vocare consuevimus. Eae vero sunt, 
quae exhibent species corporum tales, quae videntur esse compositae 
ex speciebus duabus, vel rudimenta inter speciem unam et alteram. 
Hae vero instantiae inter instantias monodicas sive heteroclitas recte 
numerari possunt: sunt enim in universitate rerum rarae et 
extraordinariae. Sed tamen ob dignitatem seorsim tractandae et 
ponendae sunt; optime enim indicant compositionem et fabricam 
rerum, et innuunt causas numeri et qualitatis specierum ordinariarum 
in universo, et deducunt intellectum ab eo quod est, ad id quod esse 
potest. 
 
Harum exempla sunt: muscus, inter putredinem et plantam; cometae 
nonnulli, inter stellas et meteora ignita; pisces volantes, inter aves et 
pisces; vespertiliones, inter aves et quadrupedes; etiam 
 

'Simia quam similis turpissima bestia nobis;' 
 
et partus animalium biformes et commisti ex speciebus diversis; et 
similia. 
 
 

II-XXXI. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus decimo loco Instantias 
Potestatis, sive Fascium (sumpto vocabulo ab insignibus imperii), quas 
etiam Ingenia, sive Manus Hominis appellare consuevimus. Eae sunt 
opera maxime nobilia et perfecta, et tanquam ultima in unaquaque 
arte. Cum enim hoc agatur praecipue ut natura pareat rebus et 
commodis humanis; consentaneum est prorsus, ut opera, quae 



163 
 

jampridem in potestate hominis fuerunt (quasi provinciae antea 
occupatae et subactae), notentur et numerentur; praesertim ea quae 
sunt maxime enucleata et perfecta: propterea quod ab istis proclivior 
et magis in propinquo sit transitus ad nova et hactenus non inventa. Si 
quis enim ab horum contemplatione attenta propositum acriter et 
strenue urgere velit, fiet certe ut aut producat illa paulo longius, aut 
deflectat illa ad aliquid quod finitimum est, aut etiam applicet et 
transferat illa ad usum aliquem nobiliorem. 
 
Neque hic finis. Verum quemadmodum ab operibus naturae raris et 
inconsuetis erigitur intellectus et elevatur ad inquirendas et 
inveniendas formas, quae etiam illorum sunt capaces, ita etiam in 
operibus artis egregiis et admirandis hoc usu-venit; idque multo magis; 
quia modus efficiendi et operandi hujusmodi miracula artis manifestus 
ut plurimum est, cum plerunque in miraculis naturae sit magis 
obscurus. Attamen in his ipsis cautio est adhibenda vel maxime, ne 
deprimant scilicet intellectum et eum quasi humo affigant. 
 
Periculum enim est, ne per hujusmodi opera artis, quae videntur velut 
summitates quaedam et fastigia industriae humanae, reddatur 
intellectus attonitus et ligatus et quasi maleficiatus quoad illa, ita ut 
cum aliis consuescere non possit, sed cogitet nihil ejus generis fieri 
posse nisi eadem via qua illa effecta sunt, accedente tantummode 
diligentia majore et praeparatione magis accurata. 
 
Contra, illud ponendum est pro certo: vias et modos efficiendi res et 
opera, quae adhuc reperta sunt et notata, res esse plerunque 
pauperculas; atque omnem potentiam majorem pendere et ordine 
derivari a fontibus formarum, quarum nulla adhuc inventa est. 
 
Itaque (ut alibi diximus) qui de machinis et arietibus, quales erant apud 
veteres, cogitasset, licet hoc fecisset obnixe atque aetatem in eo 
consumpsisset, nunquam tamen incidisset in inventum tormentorum 
igneorum operantium per pulverem pyrium. Neque rursus, qui in 
lanificiis et serico vegetabili observationem suam et meditationem 
collocasset, unquam per ea reperisset naturam vermis aut serici 
bombycini. 



 
Quocirca omnia inventa, quae censeri possunt magis nobilia (si 
animum advertas), in lucem prodiere, nullo modo per pusillas 
enucleationes et extensiones artium, sed omnino per casum. Nihil 
autem repraesentat aut anticipat casum (cujus mos est ut tantum per 
longa saecula operetur), praeter inventionem formarum. 
 
Exempla autem hujusmodi instantiarum particularia nihil opus est 
adducere, propter copiam eorundem. Nam hoc omnino agendum; ut 
visitentur et penitus introspiciantur omnes artes mechanicae, atque 
liberales etiam (quatenus ad opera), atque inde facienda est congeries 
sive historia particularis, tanquam magnalium et operum magistralium 
et maxime perfectorum in unaquaque ipsarum, una cum modis 
effectionis sive operationis. 
 
Neque tamen astringimus diligentiam, quae adhibenda est in 
hujusmodi collecta, ad ea quae censentur pro magisteriis et arcanis 
alicujus artis tantum, atque movent admirationem. Admiratio enim 
proles est raritatis; siquidem rara, licet in genere sint ex vulgatis 
naturis, tamen admirationem pariunt. 
 
At contra, quae revera admirationi esse debent propter discrepantiam 
quae inest illis in specie collatis ad alias species, tamen si in usu 
familiari praesto sint leviter notantur. Debent autem notari monodica 
artis, non minus quam monodica naturae; de quibus antea diximus. 
Atque quemadmodum in monodicis naturae posuimus solem, lunam, 
magnetem, et similia, quae re vulgatissima sunt sed natura tamen fere 
singulari: idem et de monodicis artis faciendum est. 
 
Exempli gratia; instantia monodica artis est papyrus; res admodum 
vulgata. At si diligenter animum advertas, materiae artificiales aut 
plane textiles sunt per fila directa et transversa; qualia sunt pannus 
sericus, aut laneus, et linteus, et hujusmodi: aut coagmentantur ex 
succis concretis; qualia sunt later, aut argilla figularis, aut vitrum, aut 
esmalta, aut porcellana, et similia; quae si bene uniantur splendent, 
sin minus, indurantur certe, sed non splendent. Attamen omnia talia, 
quae fiunt ex succis concretis, sunt fragilia, nec ullo modo haerentia et 



165 
 

tenacia. At contra, papyrus est corpus tenax, quod scindi et lacerari 
possit; ita ut imitetur et fere aemuletur pellem sive membranam 
alicujus animalis, aut folium alicujus vegetabilis, et hujusmodi opificia 
naturae. Nam neque fragilis est, ut vitrum; neque textilis, ut pannus; 
sed habet fibras certe, non fila distincta, omnino ad modum 
materiarum naturalium: ut inter artificiales materias vix inveniatur 
simile aliquod, sed sit plane monodicum. Atque praeferenda sane sunt 
in artificialibus ea quae maxime accedunt ad imitationem naturae, aut 
e contrario eam potenter regunt et invertunt. 
 
Rursus, inter ingenia et manus hominis, non prorsus contemnenda 
sunt praestigiae et jocularia. Nonnulla enim ex istis, licet sint usu levia 
et ludicra, tamen informatione valida esse possunt. 
 
Postremo, neque omnino omittenda sunt superstitiosa, et (prout 
vocabulum sensu vulgari accipitur) magica. Licet enim hujusmodi res 
sint in immensum obrutae grandi mole mendaciorum et fabularum, 
tamen inspiciendum paulisper si forte subsit et lateat in aliquibus 
earum aliqua operatio naturalis; ut in fascino, et fortificatione 
imaginationis, et consensu rerum ad distans, et transmissione 
impressionum a spiritu ad spiritum non minus quam a corpore ad 
corpus, et similibus. 
 
 

II-XXXII. 
Ex iis, quae ante dicta sunt, patet quod quinque illa instantiarum 
genera de quibus diximus (viz. instantiarum conformium, instantiarum 
monodicarum, instantiarum deviantium, instantiarum limitanearum, 
instantiarum potestatis) non debeant reservari, donec inquiratur 
natura aliqua certa (quemadmodum instantiae reliquae, quas primo 
loco proposuimus, nec non plurimae ex iis quae sequentur, reservari 
debent); sed statim jam ab initio facienda est earum collectio, tanquam 
historia quaedam particularis; eo quod digerant ea quae ingrediuntur 
intellectum, et corrigant pravam complexionem intellectus ipsius, 
quem omnino necesse est imbui et infici et demum perverti ac 
distorqueri ab incursibus quotidianis et consuetis. 
 



Itaque adhibendae sunt eae instantiae tanquam praeparativum 
aliquod, ad rectificandum et expurgandum intellectum. Quicquid enim 
abducit intellectum a consuetis, aequat et complanat aream ejus ad 
recipiendum lumen siccum et purum notionum verarum. 
 
Quin etiam hujusmodi instantiae sternunt et praestruunt viam ad 
operativam; ut suo loco dicemus, quando de Deductionibus ad Praxin 
sermo erit. 
 
 

II-XXXIII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco undecimo Instantias 
Comitatus, atque Hostiles; quas etiam Instantias Propositionum 
Fixarum appellare consuevimus. Eae sunt instantiae, quae exhibent 
aliquod corpus sive concretum tale, in quo natura inquisita perpetuo 
sequatur tanquam comes quidam individuus: aut contra, in quo natura 
inquisita perpetuo fugiat atque ex comitatu excludatur, ut hostis et 
inimicus. Nam ex hujusmodi instantiis formantur propositiones certae 
et universales, aut affirmativae aut negativae; in quibus subjectum erit 
tale corpus in concreto, praedicatum vero natura ipsa inquisita. Etenim 
propositiones particulares omnino fixae non sunt, ubi scilicet natura 
inquisita reperitur in aliquo concreto fluxa et mobilis, viz. accedens sive 
acquisita, aut rursus recedens sive deposita. Quocirca particulares 
propositiones non habent praerogativam aliquam majorem, nisi 
tantum in casu migrationis; de quo antea dictum est. Et nihilominus, 
etiam particulares illae propositiones comparatae et collatae cum 
universalibus multum juvant; ut suo loco dicetur. Neque tamen, etiam 
in universalibus istis propositionibus exactam aut absolutam 
affirmationem vel abnegationem requirimus. Sufficit enim ad id quod 
agitur, etiamsi exceptionem nonnullam singularem aut raram 
patiantur. 
 
Usus autem instantiarum comitatus est ad angustiandam affirmativam 
formae. Quemadmodum enim in instantiis migrantibus angustiatur 
affirmativa formae; viz. ut necessario poni debeat forma rei esse 
aliquid quod per actum illum migrationis inditur aut destruitur; ita 
etiam in instantiis comitatus angustiatur affirmativa formae; ut 



167 
 

necessario poni debeat forma rei esse aliquid quod talem 
concretionem corporis subingrediatur, aut contra ab eadem abhorreat; 
ut qui bene norit constitutionem aut schematismum hujusmodi 
corporis non longe abfuerit ab extrahenda in lucem forma naturae 
inquisitae. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia comitatus est 
flamma. Etenim in aqua, aëre, lapide, metallo, et aliis quamplurimis, 
calor est mobilis, et accedere potest et recedere: at omnis flamma est 
calida, ita ut calor in concretione flammae perpetuo sequatur. At 
instantia hostilis calidi nulla reperitur apud nos. Nam de visceribus 
terrae nihil constat ad sensum; sed eorum corporum quae nobis nota 
sunt nulla prorsus est concretio quae non est susceptibilis caloris. 
 
At rursus, sit natura inquisita Consistens. Instantia hostilis est aër. 
Etenim metallum potest fluere, potest consistere; similiter vitrum; 
etiam aqua potest consistere, cum conglaciatur: at impossibile est ut 
aër unquam consistat, aut exuat fluorem. 
 
Verum de instantiis hujusmodi propositionum fixarum supersunt duo 
monita, quae utilia sunt ad id quod agitur. Primum, ut si defuerit plane 
universalis affirmativa aut negativa, illud ipsum diligenter notetur 
tanquam non-ens; sicut fecimus de calido, ubi universalis negativa 
(quatenus ad entia quae ad nostram notitiam pervenerint) in rerum 
natura deest. Similiter, si natura inquisita sit aeternum aut 
incorruptibile, deest affirmativa universalis hic apud nos. Neque enim 
praedicari potest Aeternum aut Incorruptibile de aliquo corpore eorum 
quae infra coelestia sunt, aut supra interiora terrae. Alterum monitum 
est, ut propositionibus universalibus, tam affirmativis quam negativis, 
de aliquo concreto, subjungantur simul ea concreta quae proxime 
videntur accedere ad id quod est ex non-entibus: ut in calore, flammae 
mollissimae et minimum adurentes; in incorruptibili, aurum, quod 
proxime accedit. Omnia enim ista indicant terminos naturae inter ens 
et non-ens; et faciunt ad circumscriptiones formarum, ne gliscant et 
vagentur extra conditiones materiae. 
 
 



II-XXXIV. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco duodecimo ipsas illas 
Instantias Subjunctivas, de quibus in superiori aphorismo diximus: 
quas etiam Instantias Ultimitatis sive Termini appellare consuevimus. 
Neque enim hujusmodi instantiae utiles sunt tantum, quatenus 
subjunguntur propositionibus fixis; verum etiam per se, et in 
proprietate sua. Indicant enim non obscure veras sectiones naturae, et 
mensuras rerum, et illud Quousque natura quid faciat et ferat, et 
deinde transitus naturae ad aliud. Talia sunt, aurum, in pondere; 
ferrum, in duritie; cete, in quantitate animalium; canis, in odore; 
inflammatio pulveris pyrii, in expansione celeri; et alia id genus. Nec 
minus exhibenda sunt ea quae sunt ultima gradu infimo, quam quae 
supremo; ut spiritus vini, in pondere; sericum, in mollitie; vermiculi 
cutis, in quantitate animalium; et caetera. 
 
 

II-XXXV. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco decimo tertio 
Instantias Foederis sive Unionis. Eae sunt, quae confundunt et adunant 
naturas, quae existimantur esse heterogeneae, et pro talibus notantur 
et signantur per divisiones receptas. 
 
At instantiae foederis ostendunt operationes et effectus, quae 
deputantur alicui ex illis heterogeneis ut propria, competere etiam aliis 
ex heterogeneis; ut convincatur ista heterogenia (quae in opinione est) 
vera non esse aut essentialis, sed nil aliud esse quam modificatio 
naturae communis. Optimi itaque sunt usus ad elevandum et 
evehendum intellectum a differentiis ad genera; et ad tollendum larvas 
et simulachra rerum, prout occurrunt et prodeunt personatae in 
substantiis concretis. 
 
Exempli gratia: sit natura inquisita Calidum. Omnino videtur esse 
divisio solennis et authentica, quod sint tria genera caloris; viz. calor 
coelestium, calor animalium, et calor ignis; quodque isti calores 
(praesertim unus ex illis comparatus ad reliquos duos) sint ipsa 
essentia et specie, sive natura specifica, differentes et plane 



169 
 

heterogenei: quandoquidem calor coelestium et animalium generet et 
foveat, at calor ignis contra corrumpat et destruat. Est itaque instantia 
foederis experimentum illud satis vulgatum, cum recipitur ramus 
aliquis vitis intra domum ubi sit focus assiduus, ex quo maturescunt 
uvae etiam mense integro citius quam foras; ita ut maturatio fructus 
etiam pendentis super arborem fieri possit, scilicet ab igne, cum hoc 
ipsum videatur esse opus proprium solis. Itaque ab hoc initio facile 
insurgit intellectus, repudiata heterogenia essentiali, ad inquirendum 
quae sint differentiae illae quae revera reperiuntur inter calorem solis 
et ignis, ex quibus fit ut eorum operationes sint tam dissimiles, 
utcunque illi ipsi participent ex natura communi. 
 
Quae differentiae reperientur quatuor: viz. primo, quod calor solis 
respectu caloris ignis sit gradu longe clementior et lenior; secundo, 
quod sit (praesertim ut defertur ad nos per aërem) qualitate multo 
humidior; tertio (quod caput rei est), quod sit summe inaequalis, atque 
accedens et auctus, et deinceps recedens et diminutus; id quod 
maxime confert ad generationem corporum. Recte enim asseruit 
Aristoteles causam principalem generationum et corruptionum, quae 
fiunt hic apud nos in superficie terrae, esse viam obliquam solis per 
zodiacum; unde calor solis, partim per vicissitudines diei et noctis, 
partim per successiones aestatis et hyemis, evadit miris modis 
inaequalis. Neque tamen desinit ille vir id quod ab eo recte inventum 
fuit statim corrumpere et depravare. Nam ut arbiter scilicet naturae 
(quod illi in more est) valde magistraliter assignat causam generationis 
accessui solis, causam autem corruptionis recessui; cum utraque res 
(accessus videlicet solis et recessus) non respective, sed quasi 
indifferenter, praebeat causam tam generationi quam corruptioni; 
quandoquidem inaequalitas caloris generationi et corruptioni rerum, 
aequalitas conservationi tantum ministret. Est et quarta differentia 
inter calorem solis et ignis, magni prorsus momenti: viz. quod sol 
operationes suas insinuet per longa temporis spatia, ubi operationes 
ignis (urgente hominum impatientia) per breviora intervalla ad exitum 
perducantur. Quod si quis id sedulo agat, ut calorem ignis attemperet 
et reducat ad gradum moderatiorem et leniorem (quod multis modis 
facile fit), deinde etiam inspergat et admisceat nonnullam 
humiditatem, maxime autem si imitetur calorem solis in inaequalitate, 



postremo si moram patienter toleret (non certe eam quae sit 
proportionata operibus solis, sed largiorem quam homines adhibere 
solent in operibus ignis), is facile missam faciet heterogeniam illam 
caloris, et vel tentabit vel exaequabit vel in aliquibus vincet opera solis, 
per calorem ignis. Similis instantia foederis est resuscitatio papilionum 
ex frigore stupentium et tanquam emortuarum, per exiguum teporem 
ignis; ut facile cernas non magis negatum esse igni vivificare animantia 
quam maturare vegetabilia. Etiam inventum illud celebre Fracastorii de 
sartagine acriter calefacta, qua circundant medici capita 
apoplecticorum desperatorum, expandit manifeste spiritus animales 
ab humoribus et obstructionibus cerebri compressos et quasi 
extinctos, illosque ad motum excitat, non aliter quam ignis operatur in 
aquam aut aërem, et tamen per consequens vivificat. Etiam ova 
aliquando excluduntur per calorem ignis, id quod prorsus imitatur 
calorem animalem; et complura ejusmodi; ut nemo dubitare possit 
quin calor ignis in multis subjectis modificari possit ad imaginem caloris 
coelestium et animalium. 
 
Similiter sint naturae inquisitae Motus et Quies. Videtur esse divisio 
solennis atque ex intima philosophia, quod corpora naturalia vel 
rotent, vel ferantur recta, vel stent sive quiescant. Aut enim est motus 
sine termino, aut statio in termino, aut latio ad terminum. At motus ille 
perennis rotationis videtur esse coelestium proprius; statio sive quies 
videtur competere globo ipsi terrae; at corpora caetera (gravia quae 
vocant et levia, extra loca scilicet connaturalitatis suae sita) feruntur 
recta ad massas sive congregationes similium; levia sursum, versus 
ambitum coeli; gravia deorsum, versus terram. Atque ista pulchra dictu 
sunt. 
 
At instantia foederis est cometa aliquis humilior; qui cum sit longe infra 
coelum, tamen rotat. Atque commentum Aristotelis de alligatione sive 
sequacitate cometae ad astrum aliquod jampridem explosum est; non 
tantum quia ratio ejus non est probabilis, sed propter experientiam 
manifestam discursus et irregularis motus cometarum per varia loca 
coeli. 
 
At rursus alia instantia foederis circa hoc subjectum est motus aëris; 



171 
 

qui intra tropicos (ubi circuli rotationis sunt majores) videtur et ipse 
rotare ab oriente in occidentem. 
 
Et alia rursus instantia foret fluxus et refluxus maris, si modo aquae 
ipsae deprehendantur ferri motu rotationis (licet tardo et evanido) ab 
oriente in occidentem; ita tamen ut bis in die repercutiantur. Itaque, si 
haec ita se habeant, manifestum est motum istum rotationis non 
terminari in coelestibus, sed communicari aëri et aquae. 
 
Etiam ista proprietas levium, nimirum ut ferantur sursum, vacillat 
nonnihil. Atque in hoc sumi potest pro instantia foederis bulla aquae. 
Si enim aër fuerit subter aquam, ascendit rapide versus superficiem 
aquae, per motum illum plagae (quam vocat Democritus), per quam 
aqua descendens percutit et attollit aërem sursum; non autem per 
contentionem aut nixum aëris ipsius. Atqui ubi ad superficiem ipsam 
aquae ventum fuerit, tum cohibetur aër ab ulteriore ascensu, per 
levem resistentiam quam reperit in aqua non statim tolerante se 
discontinuari: ita ut exilis admodum sit appetitus aëris ad superiora. 
 
Similiter sit natura inquisita Pondus. Est plane divisio recepta, ut densa 
et solida ferantur versus centrum terrae, rara autem et tenuia versus 
ambitum coeli; tanquam ad loca sua propria. Atque loca quod attinet, 
(licet in scholis hujusmodi res valeant) plane inepta et puerilis cogitatio 
est, locum aliquid posse. Itaque nugantur philosophi cum dicant quod, 
si perforata esset terra, corpora gravia se sisterent quando ventum 
esset ad centrum. Esset enim certe virtuosum plane et efficax genus 
nihili, aut puncti mathematici, quod aut alia afficeret, aut rursus quod 
alia appeterent: corpus enim non nisi a corpore patitur. Verum iste 
appetitus ascendendi et descendendi aut est in schematismo corporis 
quod movetur, aut in sympathia sive consensu cum alio corpore. Quod 
si inveniatur aliquod corpus densum et solidum, quod nihilominus non 
feratur ad terram, confunditur hujusmodi divisio. At si recipiatur opinio 
Gilberti, quod magnetica vis terrae ad alliciendum gravia non 
extendatur ultra orbem virtutis suae (quae operatur semper ad 
distantiam certam, et non ultra), hocque per aliquam instantiam 
verificetur; ea demum erit instantia foederis circa hoc subjectum. 
Neque tamen occurrit impraesentiarum aliqua instantia super hoc 



certa et manifesta. Proxime videntur accedere cataractae coeli, quae 
in navigationibus per Oceanum Atlanticum versus Indias utrasque 
saepe conspiciuntur. Tanta enim videtur esse vis et moles aquarum 
quae per hujusmodi cataractas subito effunditur, ut videatur collectio 
aquarum fuisse ante facta, atque in his locis haesisse et mansisse; et 
postea potius per causam violentam dejecta et detrusa esse, quam 
naturali motu gravitatis cecidisse; adeo ut conjici possit, corpoream 
molem densam atque compactam in magna distantia a terra fore 
pensilem tanquam terram ipsam, nec casuram nisi dejiciatur. Verum de 
hoc nil certi affirmamus. Interim in hoc et in multis aliis facile 
apparebit, quam inopes simus historiae naturalis; cum loco 
instantiarum certarum nonnunquam suppositiones afferre pro 
exemplis cogamur. 
 
Similiter sit natura inquisita Discursus Ingenii. Videtur omnino divisio 
vera, rationis humanae et solertiae brutorum. Attamen sunt nonnullae 
instantiae actionum quae eduntur a brutis, per quas videntur etiam 
bruta quasi syllogizare: ut memoriae proditum est de corvo, qui per 
magnas siccitates fere enectus siti conspexit aquam in trunco cavo 
arboris; atque cum non daretur ei intrare propter angustias, non 
cessavit jacere multos lapillos, per quos surgeret et ascenderet aqua ut 
bibere posset; quod postea cessit in proverbium. 
 
Similiter sit natura inquisita Visibile. Videtur omnino esse divisio vera 
et certa, lucis, quae est visibile originale et primam copiam facit visui, 
et coloris, qui est visibile secundarium et sine luce non cernitur, ita ut 
videatur nil aliud esse quam imago aut modificatio lucis. Attamen ex 
utraque parte circa hoc videntur esse instantiae foederis; scilicet, nix 
in magna quantitate, et flamma sulphuris; in quarum altera videtur 
esse color primulum lucens, in altera lux vergens ad colorem. 
 
 

II-XXXVI. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco decimo quarto 
Instantias Crucis; translato vocabulo a Crucibus, quae erectae in biviis 
indicant et signant viarum separationes. Has etiam Instantias 
Decisorias et Judiciales, et in casibus nonnullis Instantias Oraculi et 



173 
 

Mandati, appellare consuevimus. Earum ratio talis est. Cum in 
inquisitione naturae alicujus intellectus ponitur tanquam in 
aequilibrio, ut incertus sit utri naturarum e duabus, vel quandoque 
pluribus, causa naturae inquisitae attribui aut assignari debeat, propter 
complurium naturarum concursum frequentem et ordinarium, 
instantiae crucis ostendunt consortium unius ex naturis (quoad 
naturam inquisitam) fidum et indissolubile, alterius autem varium et 
separabile; unde terminatur quaestio, et recipitur natura illa prior pro 
causa, missa altera et repudiata. Itaque hujusmodi instantiae sunt 
maximae lucis, et quasi magnae authoritatis; ita ut curriculum 
interpretationis quandoque in illas desinat, et per illas perficiatur. 
Interdum autem Instantiae Crucis illae occurrunt et inveniuntur inter 
jampridem notatas; at ut plurimum novae sunt, et de industria atque 
ex composito quaesitae et applicatae, et diligentia sedula et acri 
tandem erutae. 
 
(1) Exempli gratia; sit natura inquisita Fluxus et Refluxus Maris, ille bis 
repetitus in die atque sexhorarius in accessibus et recessibus singulis, 
cum differentia nonnulla quae coincidit in motum lunae. Bivium circa 
hanc naturam tale est. 
 
Necesse prorsus est ut iste motus efficiatur, vel ab aquarum progressu 
et regressu, in modum aquae in pelvi agitatae, quae quando latus 
unum pelvis alluit, deserit alterum; vel a sublatione et subsidentia 
aquarum e profundo, in modum aquae ebullientis et rursus 
subsidentis. Utri vero causae fluxus et refluxus ille assignari debeat, 
oritur dubitatio. Quod si recipiatur prior assertio, necesse est ut cum 
sit fluxus in mari ex una parte, fiat sub idem tempus alicubi in mari 
refluxus ex alia. Itaque ad hoc reducitur inquisitio. Atqui observavit 
Acosta, cum aliis nonnullis (diligenti facta inquisitione), quod ad litora 
Floridae et ad litora adversa Hispaniae et Africae, fiant fluxus maris ad 
eadem tempora, et refluxus itidem ad eadem tempora; non contra, 
quod cum fluxus fit ad littora Floridae, fiat refluxus ad littora Hispaniae 
et Africae. Attamen adhuc diligentius attendenti, non per hoc evincitur 
motus attolens, et abnegatur motus in progressu. Fieri enim potest, 
quod sit motus aquarum in progressu, et nihilominus inundet adversa 
littora ejusdem alvei simul; si aquae scilicet illae contrudantur et 



compellantur aliunde, quemadmodum fit in fluviis, qui fluunt et 
refluunt ad utrumque littus horis iisdem, cum tamen iste motus liquido 
sit motus in progressu, nempe aquarum ingredientium ostia fluminum 
ex mari. Itaque simili modo fieri potest, ut aquae venientes magna 
mole ab Oceano Orientali Indico compellantur et trudantur in alveum 
Maris Atlantici, et propterea inundent utrumque latus simul. 
Quaerendum itaque est, an sit alius alveus per quem aquae possint 
iisdem temporibus minui et refluere. Atque praesto est Mare Australe, 
Mari Atlantico neutiquam minus, sed potius magis latum et extensum, 
quod ad hoc sufficere possit. 
 
Itaque jam tandem perventum est ad instantiam crucis circa hoc 
subjectum. Ea talis est: si pro certo inveniatur, quod cum fit fluxus ad 
littora adversa tam Floridae quam Hispaniae in Mari Atlantico, fiat 
simul fluxus ad littora Peruviae et juxta dorsum Chinae in Mari Australi; 
tum certe per hanc instantiam decisoriam abjudicanda est assertio 
quod fluxus et refluxus maris, de quo inquiritur, fiat per motum 
progressivum: neque enim relinquitur aliud mare aut locus, ubi possit 
ad eadem tempora fieri regressus aut refluxus. Commodissime autem 
hoc sciri possit, si inquiratur ab incolis Panamae et Limae (ubi uterque 
Oceanus, Atlanticus et Australis, per parvum Isthmum separantur), 
utrum ad contrarias Isthmi partes fiat simul fluxus et refluxus maris, an 
e contra. Verum haec decisio sive abjudicatio certa videtur, posito quod 
terra stet immobilis. Quod si terra rotet, fieri fortasse potest ut ex 
inaequali rotatione (quatenus ad celeritatem sive incitationem) terrae 
et aquarum maris, sequatur compulsio violenta aquarum in cumulum 
sursum, quae sit fluxus: et relaxatio earundem (postquam amplius 
cumulari non sustinuerint) in deorsum, quae sit refluxus. Verum de hoc 
facienda est inquisitio separatim. Attamen etiam hoc supposito, illud 
aeque manet fixum, quod necesse sit fieri alicubi refluxum maris ad 
eadem tempora quibus fiunt fluxus in aliis partibus. 
 
Similiter, sit natura inquisita posterior ille motus ex duobus quos 
supposuimus, videlicet motus maris se attollens et rursus subsidens; si 
forte ita acciderit ut (diligenti facto examine) rejiciatur motus alter, de 
quo diximus, progressivus. Tum vero erit trivium circa hanc naturam 
tale. Necesse est ut motus iste, per quem aquae in fluxibus et 



175 
 

refluxibus se attollunt et rursus relabuntur, absque aliqua accessione 
aquarum aliarum quae advolvuntur, fiat per unum ex his tribus modis; 
vel quod ista aquarum copia emanet ex interioribus terrae et rursus in 
illa se recipiat; vel quod non sit aliqua amplior moles aquarum, sed 
quod eaedem aquae (non aucto quanto suo) extendantur sive 
rarefiant, ita ut majorem locum et dimensionem occupent, et rursus se 
contrahant; vel quod nec copia accedat major nec extensio amplior, 
sed eaedem aquae (prout sunt tam copia quam densitate aut raritate) 
per vim aliquam magneticam desuper eas attrahentem et evocantem, 
et per consensum, se attollant et deinde se remittant. Itaque reducatur 
(si placet) jam inquisitio (missis duobus illis motibus prioribus) ad hunc 
ultimum; et inquiratur si fiat aliqua talis sublatio per consensum sive 
vim magneticam. Atqui primo manifestum est universas aquas, prout 
ponuntur in fossa sive cavo maris, non posse simul attolli, quia defuerit 
quod succedat in fundo; adeo ut si foret in aquis aliquis hujusmodi 
appetitus se attollendi, ille ipse tamen a nexu rerum, sive (ut vulgo 
loquuntur) ne detur vacuum, fractus foret et cohibitus. Relinquitur, ut 
attollantur aquae ex aliqua parte, et per hoc minuantur et cedant ex 
alia. Enimvero rursus necessario sequetur ut vis illa magnetica, cum 
super totum operari non possit, circa medium operetur intensissime; 
ita ut aquas in medio attollat, illae vero sublatae latera per 
successionem deserant et destituant. 
 
Itaque jam tandem perventum est ad instantiam crucis circa hoc 
subjectum. Ea talis est: si inveniatur quod in refluxibus maris aquarum 
superficies in mari sit arcuata magis et rotunda, attollentibus se scilicet 
aquis in medio maris et deficientibus circa latera, quae sunt litora; et 
in fluxibus eadem superficies sit magis plana et aequa, redeuntibus 
scilicet aquis ad priorem suam positionem; tum certe per hanc 
instantiam decisoriam potest recipi sublatio per vim magneticam, 
aliter prorsus abjudicanda est. Hoc vero in fretis per lineas nauticas non 
difficile est experiri; videlicet utrum in refluxibus versus medium maris, 
mare non sit magis altum sive profundum quam in fluxibus. Notandum 
autem est, si hoc ita sit, fieri (contra ac creditur) ut attollant se aquae 
in refluxibus, demittant se tantum in fluxibus, ita ut littora vestiant et 
inundent. 
 



(2) Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis spontaneus; et 
speciatim, utrum Motus Diurnus, per quem sol et stellae ad 
conspectum nostrum oriuntur et occidunt, sit motus rotationis verus 
in coelestibus, aut motus apparens in coelestibus, verus in terra. 
Poterit esse instantia crucis super hoc subjectum talis. Si inveniatur 
motus aliquis in oceano ab oriente in occidentem, licet admodum 
languidus et enervatus; si idem motus reperiatur paulo incitatior in 
aëre, praesertim intra tropicos, ubi propter majores circulos est magis 
perceptibilis; si idem motus reperiatur in humilioribus cometis, jam 
factus vivus et validus; si idem motus reperiatur in planetis, ita tamen 
dispensatus et graduatus ut quo proprius absit a terra sit tardior, quo 
longius celerior, atque in coelo demum stellato sit velocissimus: tum 
certe recipi debet motus diurnus pro vero in coelis, et abnegandus est 
motus terrae; quia manifestum erit, motum ab oriente in occidentem 
esse plane cosmicum et ex consensu universi, qui in summitatibus coeli 
maxime rapidus gradatim labascat, et tandem desinat et extinguatur in 
immobili, videlicet terra. 
 
Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis ille alter apud 
astronomos decantatus, renitens et contrarius Motui Diurno, videlicet 
ab occidente in orientem; quem veteres astronomi attribuunt planetis, 
etiam coelo stellato, at Copernicus et ejus sectatores terrae quoque; et 
quaeratur utrum inveniatur in rerum natura aliquis talis motus, an 
potius res conficta sit et supposita, ad compendia et commoditates 
calculationum, et ad pulchrum illud, scilicet de expediendis motibus 
coelestibus per circulos perfectos. Neutiquam enim evincitur iste 
motus esse in supernis verus et realis, nec per defectum restitutionis 
planetae in motu diurno ad idem punctum coeli stellati, nec per 
diversam politatem zodiaci, habito respectu ad polos mundi; quae duo 
nobis hunc motum pepererunt. Primum enim phaenomenon per 
anteversionem et derelictionem optime salvatur; secundum per lineas 
spirales; adeo ut inaequalitas restitutionis et declinatio ad tropicos 
possint esse potius modificationes motus unici illius diurni, quam 
motus renitentes aut circa diversos polos. Et certissimum est, si 
paulisper pro plebeiis nos geramus (missis astronomorum et scholae 
commentis, quibus illud in more est ut sensui in multis immerito vim 
faciant, et obscuriora malint), talem esse motum istum ad sensum, 



177 
 

qualem diximus; cujus imaginem per fila ferrea (veluti in machina) 
aliquando repraesentari fecimus. 
 
Verum instantia crucis super hoc subjectum poterit esse talis. Si 
inveniatur in aliqua historia fide digna, fuisse cometam aliquem vel 
sublimiorem vel humiliorem qui non rotaverit cum consensu manifesto 
(licet admodum irregulariter) motus diurni, sed potius rotaverit in 
contrarium coeli; tum certe hucusque judicandum est posse esse in 
natura aliquem talem motum. Sin nihil hujusmodi inveniatur, 
habendus est pro suspecto, et ad alias instantias crucis circa hoc 
confugiendum. 
 
(3) Similiter, sit natura inquisita Pondus sive Grave. Bivium circa hanc 
naturam tale est. Necesse est ut gravia et ponderosa vel tendant ex 
natura sua ad centrum terrae, per proprium schematismum; vel ut a 
massa corporea ipsius terrae, tanquam a congregatione corporum 
connaturalium, attrahantur et rapiantur, et ad eam per consensum 
ferantur. At posterius hoc si in causa sit, sequitur ut quo propius gravia 
appropinquant ad terram, eo fortius et majore cum impetu ferantur ad 
eam; quo longius ab ea absint, debilius et tardius (ut fit in 
attractionibus magneticis); idque fieri intra spatium certum; adeo ut si 
elongata fuerint a terra tali distantia ut virtus terrae in ea agere non 
possit, pensilia mansura sint, ut et ipsa terra, nec omnino decasura.  
 
Itaque talis circa hanc rem poterit esse instantia crucis. Sumatur 
horologium ex iis quae moventur per pondera plumbea, et aliud ex iis 
quae moventur per compressionem laminae ferreae; atque vere 
probentur, ne alterum altero velocius sit aut tardius; deinde ponatur 
horologium illud movens per pondera super fastigium alicujus templi 
altissimi, altero illo infra detento; et notetur diligenter si horologium in 
alto situm tardius moveatur quam solebat, propter diminutam 
virtutem ponderum. Idem fiat experimentum in profundis minerarum 
alte sub terra depressarum, utrum horologium hujusmodi non 
moveatur velocius quam solebat, propter auctam virtutem ponderum. 
Quod si inveniatur virtus ponderum minui in sublimi, aggravari in 
subterraneis, recipiatur pro causa ponderis attractio a massa corporea 
terrae. 



 
(4) Similiter, sit natura inquisita Verticitas Acus Ferreae, tactae 
magnete. Circa hanc naturam tale erit bivium. Necesse est ut tactus 
magnetis vel ex se indat ferro verticitatem ad septentriones et 
austrum; vel ut excitet ferrum tantummodo et habilitet, motus autem 
ipse indatur ex praesentia terrae; ut Gilbertus opinatur, et tanto conatu 
probare nititur. Itaque huc spectant ea, quae ille perspicaci industria 
conquisivit. Nimirum quod clavus ferreus, qui diu duravit in situ versus 
septentriones et austrum, colligat mora diutina verticitatem, absque 
tactu magnetis: ac si terra ipsa, quae ob distantiam debiliter operatur 
(namque superficies aut extima incrustatio terrae virtutis magneticae, 
ut ille vult, expers est), per moram tamen longam magnetis tactum 
suppleret, et ferrum exciret, deinde excitum conformaret et verteret. 
Rursus, quod ferrum ignitum et cadens, si in extinctione sua 
exporrigatur inter septentriones et austrum, colligat quoque 
verticitatem absque tactu magnetis: ac si partes ferri in motu positae 
per ignitionem, et postea se recipientes, in ipso articulo extinctionis 
suae magis essent susceptivae et quasi sensitivae virtutis manantis a 
terra quam alias, et inde fierent tanquam excitae. Verum haec, licet 
bene observata, tamen non evincunt prorsus quod ille asserit. 
 
Instantia crucis autem circa hoc subjectum poterit esse talis. Capiatur 
terrella ex magnete, et notentur poli ejus; et ponantur poli terrellae 
versus orientem et occasum, non versus septentriones et austrum, 
atque ita jaceant; deinde superponatur acus ferrea intacta, et 
permittatur ita manere ad dies sex aut septem. Acus vero (nam de hoc 
non dubitatur) dum manet super magnetem, relictis polis mundi, se 
vertet ad polos magnetis; itaque quamdiu ita manet, vertitur scilicet 
ad orientem et occidentem mundi. Quod si inveniatur acus illa, remota 
a magnete et posita super versorium, statim se applicare ad 
septentriones et austrum, vel etiam paulatim se eo recipere, tum 
recipienda est pro causa, praesentia terrae; sin aut vertatur (ut prius) 
in orientem et occidentem, aut perdat verticitatem, habenda est illa 
causa pro suspecta, et ulterius inquirendum est. 
 
(5) Similiter, sit natura inquisita Corporea Substantia Lunae: an sit 
tenuis, flammea, sive aërea, ut plurimi ex priscis philosophis opinati 



179 
 

sunt; an solida et densa, ut Gilbertus et multi moderni, cum nonnullis 
ex antiquis, tenent. Rationes posterioris istius opinionis fundantur in 
hoc maxime, quod luna radios solis reflectat; neque videtur fieri 
reflexio lucis nisi a solidis. 
 
Itaque instantiae crucis circa hoc subjectum eae esse poterint (si modo 
aliquae sint) quae demonstrent reflexionem a corpore tenui, qualis est 
flamma, modo sit crassitiei sufficientis. Certe causa crepusculi, inter 
alias, est reflexio radiorum solis a superiore parte aëris. Etiam 
quandoque reflecti videmus radios solis temporibus vespertinis serenis 
a fimbriis nubium roscidarum, non minori splendore, sed potius 
illustriori et magis glorioso, quam qui redditur a corpore lunae; neque 
tamen constat eas nubes coaluisse in corpus densum aquae. Etiam 
videmus aërem tenebrosum pone fenestras noctu reflectere lucem 
candelae, non minus quam corpus densum. Tentandum etiam foret 
experimentum immissionis radiorum solis per foramen super 
flammam aliquam subfuscam et caeruleam. Sane radii aperti solis, 
incidentes in flammas obscuriores, videntur eas quasi mortificare, ut 
conspiciantur magis instar fumi albi quam flammae. Atque haec 
impraesentiarum occurrunt, quae sint ex natura instantiarum crucis 
circa hanc rem; et meliora fortasse reperiri possunt. Sed notandum 
semper est, reflexionem a flamma non esse expectandam, nisi a 
flamma alicujus profunditatis; nam aliter vergit ad diaphanum. Hoc 
autem pro certo ponendum, lucem semper in corpore aequali aut 
excipi et transmitti, aut resilire. 
 
(6) Similiter, sit natura inquisita Motus Missilium, veluti spiculorum, 
sagittarum, globulorum, per aërem. Hunc motum Schola (more suo) 
valde negligenter expedit; satis habens, si eum nomine motus violenti 
a naturali (quem vocant) distinguat; et quod ad primam percussionem 
sive impulsionem attinet, per illud, quod duo corpora non possint esse 
in uno loco, ne fiat penetratio dimensionum, sibi satisfaciat; et de 
processu continuato istius motus nihil curet. At circa hanc naturam 
bivium est tale: aut iste motus fit ab aëre vehente et pone corpus 
emissum se colligente, instar fluvii erga scapham aut venti erga paleas; 
aut a partibus ipsius corporis non sustinentibus impressionem, sed ad 
eandem laxandam per successionem se promoventibus. Atque 



priorem illum recipit Fracastorius, et fere omnes qui de hoc motu paulo 
subtilius inquisiverunt: neque dubium est, quin sint aëris partes in hac 
re nonnullae; sed alter motus proculdubio verus est, ut ex infinitis 
constat experimentis. Sed inter caeteras, poterit esse circa hoc 
subjectum instantia crucis talis; quod lamina, aut filum ferri paulo 
contumacius, vel etiam calamus sive penna in medio divisa, adducta et 
curvata inter pollicem et digitum exiliant. Manifestum enim est, hoc 
non posse imputari aëri se pone corpus colligenti, quia fons motus est 
in medio laminae vel calami, non in extremis. 
 
(7) Similiter sit natura inquisita motus ille rapidus et potens 
Expansionis Pulveris Pyrii in flammam; unde tantae moles 
subvertuntur, tanta pondera emittuntur, quanta in cuniculis majoribus 
et bombardis videmus. Bivium circa hanc naturam tale est. Aut 
excitatur iste motus a mero corporis appetitu se dilatandi, postquam 
fuerit inflammatum; aut ab appetitu mixto spiritus crudi, qui rapide 
fugit ignem, et ex eo circumfuso, tanquam ex carcere, violenter 
erumpit. Schola autem et vulgaris opinio tantum versatur circa priorem 
illum appetitum. Putant enim homines se pulchre philosophari, si 
asserant flammam ex forma elementi necessitate quadam donari 
locum ampliorem occupandi quam idem corpus expleverat cum 
subiret formam pulveris, atque inde sequi motum istum. Interim 
minime advertunt, licet hoc verum sit, posito quod flamma generetur, 
tamen posse impediri flammae generationem a tanta mole, quae illam 
comprimere et suffocare queat; ut non deducatur res ad istam 
necessitatem de qua loquuntur. Nam quod necesse sit fieri 
expansionem, atque inde sequi emissionem aut remotionem corporis 
quod obstat, si generetur flamma, recte putant. Sed ista necessitas 
plane evitatur, si moles illa solida flammam supprimat antequam 
generetur. Atque videmus flammam, praesertim in prima generatione, 
mollem esse et lenem, et requirere cavum in quo experiri et ludere 
possit. Itaque tanta violentia huic rei per se assignari non potest. Sed 
illud verum; generationem hujusmodi flammarum flatulentarum, et 
veluti ventorum igneorum, fieri ex conflictu duorum corporum, 
eorumque naturae inter se plane contrariae; alterius admodum 
inflammabilis, quae natura viget in sulphure; alterius flammam 
exhorrentis, qualis est spiritus crudus qui est in nitro; adeo ut fiat 



181 
 

conflictus mirabilis, inflammante se sulphure quantum potest (nam 
tertium corpus, nimirum carbo salicis, nil aliud fere praestat, quam ut 
illa duo corpora incorporet et commode uniat), et erumpente spiritu 
nitri quantum potest, et una se dilatante (nam hoc faciunt et aër, et 
omnia cruda, et aqua, ut a calore dilatentur), et per istam fugam et 
eruptionem interim flammam sulphuris, tanquam follibus occultis, 
undequaque exufflante. 
 
Poterant autem esse instantiae crucis circa hoc subjectum duorum 
generum. Alterum eorum corporum quae maxime sunt inflammabilia, 
qualia sunt sulphur, caphura, naphtha, et hujusmodi, cum eorum 
misturis; quae citius et facilius concipiunt flammam quam pulvis pyrius, 
si non impediantur: ex quo liquet appetitum inflammandi per se 
effectum illum stupendum non operari. Alterum eorum quae flammam 
fugiunt et exhorrent, qualia sunt sales omnes. Videmus enim, si 
jaciantur in ignem, spiritum aqueum erumpere cum fragore antequam 
flamma concipiatur; quod etiam leniter fit in foliis paulo 
contumacioribus, parte aquea erumpente antequam oleosa concipiat 
flammam. Sed maxime cernitur hoc in argento vivo, quod non male 
dicitur aqua mineralis. Hoc enim, absque inflammatione, per 
eruptionem et expansionem simplicem vires pulveris pyrii fere 
adaequat; quod etiam admixtum pulveri pyrio ejus vires multiplicare 
dicitur. 
 
(8) Similiter sit natura inquisita, Transitoria Natura Flammae, et 
Extinctio ejus Momentanea. Non enim videtur natura flammea hic 
apud nos figi et consistere, sed singulis quasi momentis generari, et 
statim extingui. Manifestum enim est in flammis, quae hic 
continuantur et durant, istam durationem non esse ejusdem flammae 
in individuo, sed fieri per successionem novae flammae seriatim 
generatae, minime autem manere eandem flammam numero; id quod 
facile perspicitur ex hoc, quod, subtracto alimento sive fomite 
flammae, flamma statim pereat. Bivium autem circa hanc naturam tale 
est. Momentanea ista natura aut fit remittente se causa quae eam 
primo genuit, ut in lumine, sonis, et motibus (quos vocant) violentis; 
aut quod flamma in natura sua possit hic apud nos manere, sed a 
contrariis naturis circumfusis vim patiatur et destruatur. 



 
Itaque poterit esse circa hoc subjectum instantia crucis talis. Videmus 
flammas in incendiis majoribus, quam alte in sursum ascendant. 
Quanto enim basis flammae est latior, tanto vertex sublimior. Itaque 
videtur principium extinctionis fieri circa latera, ubi ab aëre flamma 
comprimitur et male habetur. At meditullia flammae, quae aër non 
contingit sed alia flamma undique circumdat, eadem numero manent, 
neque extinguuntur donec paulatim angustientur ab aëre per latera 
circumfuso. Itaque omnis flamma pyramidalis est basi circa fomitem 
largior, vertice autem (inimicante aëre, nec suppeditante fomite) 
acutior. At fumus angustior circa basin ascendendo dilatatur, et fit 
tanquam pyramis inversa; quia scilicet aër fumum recipit, flammam 
(neque enim quispiam somniet aërem esse flammam accensam, cum 
sint corpora plane heterogenea) comprimit. 
 
Accuratior autem poterit esse instantia crucis ad hanc rem 
accommodata, si res forte manifestari possit per flammas bicolores. 
Capiatur igitur situla parva ex metallo, et in ea figatur parva candela 
cerea accensa; ponatur situla in patera, et circumfundatur spiritus vini 
in modica quantitate, quae ad labra situlae non attingat; tum accende 
spiritum vini. At spiritus ille vini exhibebit flammam magis scilicet 
caeruleam, lychnus candelae autem magis flavam. Notetur itaque 
utrum flamma lychni (quam facile est per colorem a flamma spiritus 
vini distinguere; neque enim flammae, ut liquores, statim 
commiscentur) maneat pyramidalis, an potius magis tendat ad formam 
globosam, cum nihil inveniatur quod eam destruat aut comprimat. At 
hoc posterius si fiat, manere flammam eandem numero, quamdiu intra 
aliam flammam concludatur nec vim inimicam aëris experiatur, pro 
certo ponendum est. 
 
Atque de instantiis crucis haec dicta sint. Longiores autem in iis 
tractandis ad hunc finem fuimus, ut homines paulatim discant et 
assuefiant de natura judicare per instantias crucis et experimenta 
lucifera, et non per rationes probabiles. 
 
 
 



183 
 

II-XXXVII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo quinto 
Instantias Divortii; quae indicant separationes naturarum earum quae 
ut plurimum occurrunt. Differunt autem ab instantiis quae 
subjunguntur instantiis comitatus; quia illae indicant separationes 
naturae alicujus ab aliquo concreto cum quo illa familiariter consuescit, 
hae vero separationes naturae alicujus ab altera natura. Differunt 
etiam ab instantiis crucis; quia nihil determinant, sed monent tantum 
de separabilitate unius naturae ab altera. Usus autem earum est ad 
prodendas falsas formas, et dissipandas leves contemplationes ex 
rebus obviis orientes; adeo ut veluti plumbum et pondera intellectui 
addant. 
 
Exempli gratia: sint naturae inquisitae quatuor naturae illae, quas 
Contubernales vult esse Telesius, et tanquam ex eadem camera; viz. 
calidum, lucidum, tenue, mobile sive promptum ad motum. At 
plurimae inveniuntur instantiae divortii inter ipsas. aër enim tenuis est 
et habilis ad motum, non calidus aut lucidus; luna lucida, absque 
calore; aqua fervens calida, absque lumine; motus acus ferreae super 
versorium pernix et agilis, et tamen in corpore frigido, denso, opaco; 
et complura id genus. 
 
Similiter sint naturae inquisitae Natura Corporea et Actio Naturalis. 
Videtur enim non inveniri actio naturalis, nisi subsistens in aliquo 
corpore. Attamen possit fortasse esse circa hanc rem instantia 
nonnulla divortii. Ea est actio magnetica, per quam ferrum fertur ad 
magnetem, gravia ad globum terrae. Addi etiam possint aliae 
nonnullae operationes ad distans. Actio siquidem hujusmodi et in 
tempore fit, per momenta non in puncto temporis, et in loco, per 
gradus et spatia. Est itaque aliquod momentum temporis, et aliquod 
intervallum loci, in quibus ista virtus sive actio haeret in medio inter 
duo illa corpora quae motum cient. Reducitur itaque contemplatio ad 
hoc; utrum illa corpora quae sunt termini motus disponant vel alterent 
corpora media, ut per successionem et tactum verum labatur virtus a 
termino ad terminum, et interim subsistat in corpore medio; an horum 
nihil sit, praeter corpora et virtutem et spatia? Atque in radiis opticis et 
sonis et calore et aliis nonnullis operantibus ad distans, probabile est 



media corpora disponi et alterari: eo magis, quod requiratur medium 
qualificatum ad deferendam operationem talem. At magnetica illa sive 
coitiva virtus admittit media tanquam adiaphora, nec impeditur virtus 
in omnigeno medio. Quod si nil rei habeat virtus illa aut actio cum 
corpore medio, sequitur quod sit virtus aut actio naturalis ad tempus 
nonnullum et in loco nonnullo subsistens sine corpore; cum neque 
subsistat in corporibus terminantibus, nec in mediis. Quare actio 
magnetica poterit esse instantia divortii circa naturam corpoream et 
actionem naturalem. Cui hoc adjici potest tanquam corollarium aut 
lucrum non praetermittendum: viz. quod etiam secundum sensum 
philosophanti sumi possit probatio quod sint entia et substantiae 
separatae et incorporeae. Si enim virtus et actio naturalis, emanans a 
corpore, subsistere possit aliquo tempore et aliquo loco omnino sine 
corpore; prope est ut possit etiam emanare in origine sua a substantia 
incorporea. Videtur enim non minus requiri natura corporea ad 
actionem naturalem sustentandam et devehendam, quam ad 
excitandam aut generandum. 
 
 

II-XXXVIII. 
Sequuntur quinque ordines instantiarum, quas uno vocabulo generali 
Instantias Lampadis sive Informationis Primae appellare consuevimus. 
Eae sunt quae auxiliantur sensui. Cum enim omnis interpretatio 
naturae incipiat a sensu, atque a sensuum perceptionibus recta, 
constanti, et munita via ducat ad perceptiones intellectus, quae sunt 
notiones verae et axiomata; necesse est ut, quanto magis copiosae et 
exactae fuerint repraesentationes sive praebitiones ipsius sensus, 
tanto omnia cedant facilius et foelicius. 
 
Harum autem quinque instantiarum lampadis, primae roborant, 
ampliant, et rectificant actiones sensus immediatas; secundae 
deducunt non-sensibile ad sensibile; tertiae indicant processus 
continuatos sive series earum rerum et motuum quae (ut plurimum) 
non notantur nisi in exitu aut periodis; quartae aliquid substituunt 
sensui in meris destitutionibus; quintae excitant attentionem sensus et 
advertentiam, atque una limitant subtilitatem rerum. De his autem 
singulis jam dicendum est. 



185 
 

 

II-XXXIX. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo sexto 
Instantias Januae sive Portae: eo enim nomine eas appellamus quae 
juvant actiones sensus immediatas. Inter sensus autem manifestum 
est partes primas tenere Visum, quoad informationem; quare huic 
sensui praecipue auxilia conquirenda. Auxilia autem triplicia esse 
posse videntur: vel ut percipiat non visa; vel ut majore intervallo; vel 
ut exactius et distinctius. 
 
Primi generis sunt (missis bis-oculis et hujusmodi, quae valent tantum 
ad corrigendam et levandam infirmitatem visus non bene dispositi, 
atque ideo nihil amplius informant) ea quae nuper inventa sunt 
perspicilla; quae latentes et invisibiles corporum minutias, et occultos 
schematismos et motus (aucta insigniter specierum magnitudine) 
demonstrant; quorum vi, in pulice, musca, vermiculis, accurata 
corporis figura et lineamenta, necnon colores et motus prius non 
conspicui, non sine admiratione cernuntur. Quinetiam aiunt lineam 
rectam calamo vel penecillo descriptam, per hujusmodi perspicilla 
inaequalem admodum et tortuosam cerni: quia scilicet nec motus 
manus, licet per regulam adjutae, nec impressio atramenti aut coloris 
revera aequalia existant; licet illae inaequalitates tam minutae sint ut 
sine adjumento hujusmodi perspicillorum conspici nequeant. Etiam 
superstitiosam quandam observationem in hac re (ut fit in rebus novis 
et miris) addiderunt homines: viz. quod hujusmodi perspicilla opera 
naturae illustrent, artis dehonestent. Illud vero nihil aliud est quam 
quod texturae naturales multo subtiliores sint quam artificiosae. 
Perspicillum enim illud ad minuta tantum valet: quale perspicillum si 
vidisset Democritus, exiluisset forte, et modum videndi atomum 
(quem ille invisibilem omnino affirmavit) inventum fuisse putasset. 
Verum incompetentia hujusmodi perspicillorum, praeterquam ad 
minutias tantum (neque ad ipsas quoque, si fuerint in corpore 
majusculo), usum rei destruit. Si enim inventum extendi posset ad 
corpora majora, aut corporum majorum minutias, adeo ut textura 
panni lintei conspici posset tanquam rete, atque hoc modo minutiae 
latentes et inaequalitates gemmarum, liquorum, urinarum, sanguinis, 



vulnerum, et multarum aliarum rerum, cerni possent, magnae 
proculdubio ex eo invento commoditates capi possent. 
 
Secundi generis sunt illa altera perspicilla quae memorabili conatu 
adinvenit Galilaeus; quorum ope, tanquam per scaphas aut naviculas, 
aperiri et exerceri possint propiora cum coelestibus commercia. Hinc 
enim constat, galaxiam esse nodum sive coacervationem stellarum 
parvarum, plane numeratarum et distinctarum; de qua re apud 
antiquos tantum suspicio fuit. Hinc demonstrari videtur, quod spatia 
orbium (quos vocant) planetarum non sint plane vacua aliis stellis, sed 
quod coelum incipiat stellescere antequam ad coelum ipsum stellatum 
ventum sit; licet stellis minoribus quam ut sine perspicillis istis conspici 
possint. Hinc choreas illas stellarum parvarum circa planetam Jovis 
(unde conjici possit esse in motibus stellarum plura centra) intueri licet. 
Hinc inaequalitates luminosi et opaci in luna distinctius cernuntur et 
locantur; adeo ut fieri possit quaedam seleno-graphia. Hinc maculae in 
sole, et id genus: omnia certe inventa nobilia, quatenus fides 
hujusmodi demonstrationibus tuto adhiberi possit. Quae nobis ob hoc 
maxime suspectae sunt, quod in istis paucis sistatur experimentum, 
neque alia complura investigatu aeque digna eadem ratione inventa 
sint. 
 
Tertii generis sunt bacilla illa ad terras mensurandas, astrolabia, et 
similia; quae sensum videndi non ampliant, sed rectificant et dirigunt. 
Quod si sint aliae instantiae quae reliquos sensus juvent in ipsorum 
actionibus immediatis et individuis, tamen si ejusmodi sint quae 
informationi ipsi nihil addant plus quam jam habetur, ad id quod nunc 
agitur non faciunt. Itaque earum mentionem non fecimus. 
 
 

II-XL. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo septimo 
Instantias Citantes, sumpto vocabulo a foris civilibus, quia citant ea ut 
compareant quae prius non comparuerunt; quas etiam Instantias 
Evocantes appellare consuevimus. Eae deducunt non-sensibile ad 
sensibile. 



187 
 

 
Sensum autem fugiunt res, vel propter distantiam objecti locati; vel 
propter interceptionem sensus per corpora media; vel quia objectum 
non est habile ad impressionem in sensu faciendam; vel quia deficit 
quantum in objecto pro feriendo sensu; vel quia tempus non est 
proportionatum ad actuandum sensum; vel quia objecti percussio non 
toleratur a sensu; vel quia objectum ante implevit et possedit sensum, 
ut novo motui non sit locus. Atque haec praecipue ad visum pertinent, 
et deinde ad tactum. Nam hi duo sensus sunt informativi ad largum, 
atque de communibus objectis; ubi reliqui tres non informent fere, nisi 
immediate et de propriis objectis. 
 
(1) In primo genere non fit deductio ad sensibile, nisi rei, quae cerni 
non possit propter distantiam, adjiciatur aut substituatur alia res quae 
sensum magis e longinquo provocare et ferire possit: veluti in 
significatione rerum per ignes, campanas, et similia. 
 
(2) In secundo genere fit deductio, cum ea quae interius propter 
interpositionem corporum latent, nec commode aperiri possunt, per 
ea quae sunt in superficie, aut ab interioribus effluunt, perducuntur ad 
sensum: ut status humanorum corporum per pulsus, et urinas, et 
similia. 
 
(3, 4) At tertii et quarti generis deductiones ad plurima spectant, atque 
undique in rerum inquisitione sunt conquirendae. Hujus rei exempla 
sunt. Patet quod aër, et spiritus, et hujusmodi res quae sunt toto 
corpore tenues et subtiles, nec cerni nec tangi possint. Quare in 
inquisitione circa hujusmodi corpora deductionibus omnino est opus. 
 
Sit itaque natura inquisita Actio et Motus Spiritus qui includitur in 
corporibus tangibilibus. Omne enim tangibile apud nos continet 
spiritum invisibilem et intactilem, eique obducitur atque eum quasi 
vestit. Hinc fons triplex potens ille et mirabilis processus spiritus in 
corpore tangibili. Spiritus enim in re tangibili, emissus, corpora 
contrahit et desiccat; detentus, corpora intenerat et colliquat; nec 
prorsus emissus nec prorsus detentus, informat, membrificat, 



assimilat, egerit, organizat, et similia. Atque haec omnia deducuntur ad 
sensibile per effectus conspicuos. 
 
Etenim in omni corpore tangibili inanimato, spiritus inclusus primo 
multiplicat se, et tanquam depascit partes tangibiles eas quae sunt 
maxime ad hoc faciles et praeparatae, easque digerit et conficit et 
vertit in spiritum, et deinde una evolant. Atque haec confectio et 
multiplicatio spiritus deducitur ad sensum per diminutionem ponderis. 
In omni enim desiccatione, aliquid defluit de quanto; neque id ipsum 
ex spiritu tantum praeinexistente, sed ex corpore quod prius fuit 
tangibile et noviter versum est: spiritus enim non ponderat. Egressus 
autem sive emissio spiritus deducitur ad sensibile in rubigine 
metallorum, et aliis putrefactionibus ejus generis quae sistunt se 
antequam pervenerint ad rudimenta vitae; nam illae ad tertium genus 
processus pertinent. Etenim in corporibus magis compactis spiritus 
non invenit poros et meatus per quos evolet: itaque cogitur partes 
ipsas tangibiles protrudere et ante se agere, ita ut illae simul exeant; 
atque inde fit rubigo, et similia. At contractio partium tangibilium, 
postquam aliquid de spiritu fuerit emissum (unde sequitur illa 
desiccatio), deducitur ad sensibile tum per ipsam duritiem rei auctam, 
tum multo magis per scissuras, angustiationes, corrugationes, et 
complicationes corporum, quae inde sequuntur. Etenim partes ligni 
desiliunt et angustiantur; pelles currugantur; neque id solum, sed (si 
subita fuerit emissio spiritus per calorem ignis) tantum properant ad 
contractionem ut se complicent et convolvant. 
 
At contra, ubi spiritus detinetur, et tamen dilatatur et excitatur per 
calorem aut ejus analoga (id quod fit in corporibus magis solidis aut 
tenacibus), tum vero corpora emolliuntur, ut ferrum candens; fluunt, 
ut metalla; liquefiunt, ut gummi, cera, et similia. Itaque contrariae illae 
operationes caloris (ut ex eo alia durescant, alia liquescant) facile 
conciliantur; quia in illis spiritus emittitur, in his agitatur et detinetur: 
quorum posterius est actio propria caloris et spiritus; prius, actio 
partium tangibilium tantum per occasionem spiritus emissi. 
 
Ast ubi spiritus nec detinetur prorsus nec prorsus emittitur, sed tantum 
inter claustra sua tentat et experitur, atque nacta est partes tangibiles 



189 
 

obedientes et sequaces in promptu, ita ut quo spiritus agit eae simul 
sequantur; tum vero sequitur efformatio in corpus organicum, et 
membrificatio, et reliquae actiones vitales, tam in vegetabilibus quam 
in animalibus. Atque haec maxime deducuntur ad sensum per 
notationes diligentes primorum incoeptuum et rudimentorum sive 
tentamentorum vitae in animalculis ex putrefactione natis: ut in ovis 
formicarum, vermibus, muscis, ranis post imbrem, etc. Requiritur 
autem ad vivificationem et lenitas caloris et lentor corporis; ut spiritus 
nec per festinationem erumpat, nec per contumaciam partium 
coerceatur, quin potius ad cerae modum illas plicare et effingere possit. 
 
Rursus, differentia illa spiritus, maxime nobilis et ad plurima pertinens 
(viz. spiritus abscissi, ramosi simpliciter, ramosi simul et cellulati; ex 
quibus prior est spiritus omnium corporum inanimatorum, secundus 
vegetabilium, tertius animalium), per plurimas instantias deductorias 
tanquam sub oculos ponitur. 
 
Similiter patet, quod subtiliores texturae et schematismi rerum (licet 
toto corpore visibilium aut tangibilium) nec cernantur nec tangantur. 
Quare in his quoque per deductionem procedit informatio. At 
differentia schematismorum maxime radicalis et primaria sumitur ex 
copia vel paucitate materiae quae subit idem spatium sive dimensum. 
Reliqui enim schematismi (qui referuntur ad dissimilaritates partium, 
quae in eodem corpore continentur, et collocationes ac posituras 
earundem) prae illo altero sunt secundarii. 
 
Sit itaque natura inquisita Expansio sive Coitio Materiae in corporibus 
respective: viz. quantum materiae impleat quantum dimensum in 
singulis. Etenim nil verius in natura quam propositio illa gemella, ex 
nihilo nihil fieri, neque quicquam in nihilum redigi: verum quantum 
ipsum materiae sive summam totalem constare, nec augeri aut minui. 
Nec illud minus verum, ex quanto illo materiae sub iisdem spatiis sive 
dimensionibus, pro diversitate corporum, plus et minus contineri: ut in 
aqua plus, in aëre minus; adeo ut si quis asserat aliquod contentum 
aquae in par contentum aëris verti posse, idem sit ac si dicat aliquid 
posse redigi in nihilum; contra, si quis asserat aliquod contentum aëris 
in par contentum aquae verti posse, idem sit ac si dicat aliquid posse 



fieri ex nihilo. Atque ex copia ista et paucitate materiae notiones illae 
densi et rari, quae varie et promiscue accipiuntur, proprie 
abstrahuntur. Assumenda est et assertio illa tertia, etiam satis certa: 
quod hoc de quo loquimur plus et minus materiae in corpore hoc vel 
illo ad calculos (facta collatione) et proportiones exactas aut exactis 
propinquas reduci possit. Veluti si quis dicat inesse in dato contento 
auri talem coacervationem materiae, ut opus habeat spiritus vini, ad 
tale quantum materiae aequandum, spatio vicies et semel majore 
quam implet aurum, non erraverit. 
 
Coacervatio autem materiae et rationes ejus deducuntur ad sensibile 
per pondus. Pondus enim respondet copiae materiae, quoad partes rei 
tangibilis; spiritus autem, et ejus quantum ex materia, non venit in 
computationem per pondus; levat enim pondus potius quam gravat. At 
nos hujus rei tabulam fecimus satis accuratam; in qua pondera et 
spatia singulorum metallorum, lapidum praecipuorum, lignorum, 
liquorum, oleorum, et plurimorum aliorum corporum tam naturalium 
quam artificialium, excepimus: rem polychrestam, tam ad lucem 
informationis quam ad normam operationis; et quae multas res revelet 
omnino praeter expectatum. Neque illud pro minimo habendum est, 
quod demonstret omnem varietatem quae in corporibus tangibilibus 
nobis notis versatur (intelligimus autem corpora bene unita, nec plane 
spongiosa et cava et magna ex parte aëre impleta) non ultra rationes 
partium 21 excedere: tam finita scilicet est natura, aut saltem illa pars 
ejus cujus usus ad nos maxime pertinet. 
 
Etiam diligentiae nostrae esse putavimus, experiri si forte capi possint 
rationes corporum non tangibilium sive pneumaticorum, respectu 
corporum tangibilium. Id quod tali molitione aggressi sumus. Phialam 
vitream accepimus, quae unciam fortasse unam capere possit; 
parvitate vasis usi, ut minori cum calore posset fieri evaporatio 
sequens. Hanc phialam spiritu vini implevimus fere ad collum; 
eligentes spiritum vini, quod per tabulam priorem eum esse ex 
corporibus tangibilibus (quae bene unita, nec cava sunt) rarissimum, et 
minimum continens materiae sub suo dimenso, observavimus. Deinde 
pondus aquae cum phiala ipsa exacte notavimus. Postea vesicam 
accepimus, quae circa duas pintas contineret. Ex ea aërem omnem, 



191 
 

quoad fieri potuit, expressimus eo usque ut vesicae ambo latera essent 
contigua: etiam prius vesicam oleo oblevimus cum fricatione leni, quo 
vesica esset clausior: ejus, si qua erat, porositate oleo obturata. Hanc 
vesicam circa os phialae, ore phialae intra os vesicae recepto, fortiter 
ligavimus; filo parum cerato, ut melius adhaeresceret arctius ligaret. 
Tum demum phialam supra carbones ardentes in foculo collocavimus. 
At paulo post vapor sive aura spiritus vini, per calorem dilatati et in 
pneumaticum versi, vesicam paulatim sufflavit, eamque universam veli 
instar undequaque extendit. Id postquam factum fuit, continuo vitrum 
ab igne removimus, et super tapetem posuimus ne frigore 
disrumperetur; statim quoque in summitate vesicae foramen fecimus, 
ne vapor, cessante calore, in liquorem restitutus resideret, et rationes 
confunderet. Tum vero vesicam ipsam sustulimus, et rursus pondus 
excepimus spiritus vini qui remanebat. Inde quantum consumptum 
fuisset in vaporem seu pneumaticum computavimus: et facta 
collatione quantum locum sive spatium illud corpus implesset quando 
esset spiritus vini in phiala, et rursus quantum spatium impleverit 
postquam factum fuisset pneumaticum in vesica, rationes subduximus: 
ex quibus manifeste liquebat, corpus istud ita versum et mutatum 
expansionem centuplo majorem quam antea habuisset acquisivisse. 
 
Similiter sit natura inquisita Calor aut Frigus; ejus nempe gradus, ut a 
sensu non percipiantur ob debilitatem. Haec deducuntur ad sensum 
per vitrum calendare, quale superius descripsimus. Calor enim et 
frigus, ipsa non percipiuntur ad tactum; at calor aërem expandit, frigus 
contrahit. Neque rursus illa expansio et contractio aëris percipitur ad 
visum; at aër ille expansus aquam deprimit, contractus attollit; ac tum 
demum fit deductio ad visum, non ante, aut alias. 
 
Similiter sit natura inquisita Mistura Corporum: viz. quid habeant ex 
aqueo, quid ex oleoso, quid ex spiritu, quid ex cinere et salibus, et 
hujusmodi; vel etiam (in particulari) quid habeat lac butyri, quid 
coaguli, quid seri, et hujusmodi. Haec deducuntur ad sensum per 
artificiosas et peritas separationes, quatenus ad tangibilia. At natura 
spiritus in ipsis, licet immediate non percipiatur, tamen deprehenditur 
per varios motus et nixus corporum tangibilium in ipso actu et 
processu separationis suae; atque etiam per acrimonias, corrosiones, 



et diversos colores, odores, et sapores eorundem corporum post 
separationem. Atque in hac parte, per distillationes atque artificiosas 
separationes, strenue sane ab hominibus elaboratum est; sed non 
multo foelicius quam in caeteris experimentis, quae adhuc in usu sunt: 
modis nimirum prorsus palpatoriis, et viis caecis, et magis operose 
quam intelligenter; et (quod pessimum est) nulla cum imitatione aut 
aut aemulatione naturae, sed cum destructione (per calores 
vehementes aut virtutes nimis validas) omnis subtilioris schematismi, 
in quo occultae rerum virtutes et consensus praecipue sitae sunt. 
Neque illud etiam, quod alias monuimus, hominibus in mentem aut 
observationem venire solet in hujusmodi separationibus: hoc est, 
plurimas qualitates, in corporum vexationibus tam per ignem quam 
alios modos, indi ab ipso igne iisque corporibus quae ad separationem 
adhibentur, quae in composito prius non fuerunt; unde mirae fallaciae. 
Neque enim scilicet vapor universus, qui ex aqua emittitur per ignem, 
vapor aut aër antea fuit in corpore aquae; sed factus est maxima ex 
parte per dilatationem aquae ex calore ignis. 
 
Similiter in genere omnes exquisitae probationes corporum sive 
naturalium sive artificialium, per quas vera dignoscuntur ab 
adulterinis, meliora a vilioribus, huc referri debent: deducunt enim 
non-sensibile ad sensibile. Sunt itaque diligenti cura undique 
conquirendae. 
 
(5) Quintum vero genus latitantiae quod attinet, manifestum est 
actionem sensus transigi in motu, motum in tempore. Si igitur motus 
alicujus corporis sit vel tam tardus, vel tam velox, ut non sit 
proportionatus ad momenta in quibus transigitur actio sensus, 
objectum omnino non percipitur; ut in motu indicis horologii, et rursus 
in motu pilae sclopeti. Atque motus qui ob tarditatem non percipitur, 
facile et ordinario deducitur ad sensum per summas motus; qui vero 
ob velocitatem, adhuc non bene mensurari consuevit; sed tamen 
postulat inquisitio naturae ut hoc fiat in aliquibus. 
 
(6) Sextum autem genus, ubi impeditur sensus propter nobilitatem 
objecti, recipit deductionem, vel per elongationem majorem objecti a 
sensu; vel per hebetationem objecti per interpositionem medii talis, 



193 
 

quod objectum debilitet, non annihilet; vel per admissionem et 
exceptionem objecti reflexi, ubi percussio directa sit nimis fortis, ut 
solis in pelvi aquae. 
 
(7) Septimum autem genus latitantiae, ubi sensus ita oneratur objecto 
ut novae admissioni non sit locus, non habet fere locum nisi in olfactu 
et odoribus; nec ad id quod agitur multum pertinet. Quare de 
deductionibus non-sensibilis ad sensibile, haec dicta sint. 
 
Quandoque tamen deductio fit non ad sensum hominis, sed ad sensum 
alicujus alterius animalis cujus sensus in aliquibus humanum excellet: 
ut nonnullorum odorum, ad sensum canis; lucis, quae in aëre non 
extrinsecus illuminato latenter existit, ad sensum felis, noctuae, et 
hujusmodi animalium quae cernunt noctu. Recte enim notavit Telesius, 
etiam in aëre ipso inesse lucem quandam originalem, licet exilem et 
tenuem, et maxima ex parte oculis hominum aut plurimorum 
animalium non inservientem; qui illa animalia, ad quorum sensum 
hujusmodi lux est proportionata, cernant noctu; id quod vel sine luce 
fieri, vel per lucem internam, minus credibile est. 
 
Atque illud utique notandum est, de destitutionibus sensuum 
eorumque remediis hic nos tractare. Nam fallaciae sensuum ad 
proprias inquisitiones de sensu et sensibili remittendae sunt: excepta 
illa magna fallacia sensuum nimirum quod constituant lineas rerum ex 
analogia hominis, et non ex analogia universi; quae non corrigitur nisi 
per rationem et philosophiam universalem. 
 
 

II-XLI. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo octavo 
Instantias Viae, quas etiam Instantias Itinerantes et Instantias 
Articulatas appellare consuevimus. Eae sunt quae indicant naturae 
motus gradatim continuatos. Hoc autem genus instantiarum potius 
fugit observationem quam sensum. Mira enim est hominum circa hanc 
rem indiligentia. Contemplantur siquidem naturam tantummodo 
desultorie et per periodos, et postquam corpora fuerint absoluta ac 
completa, et non in operatione sua. Quod si artificis alicujus ingenia et 



industriam explorare et contemplari quis cuperet, is non tantum 
materias rudes artis atque deinde opera perfecta conspicere 
desideraret, sed potius praesens esse cum artifex operatur et opus 
suum promovet. Atque simile quiddam circa naturam faciendum est. 
Exempli gratia; si quis de vegetatione plantarum inquirat, ei 
inspiciendum est ab ipsa satione seminis alicujus (id quod per 
extractionem, quasi singulis diebus, seminum quae per biduum, 
triduum, quatriduum, et sic deinceps, in terra manserunt, eorumque 
diligentem intuitum, facile fieri potest), quomodo et quando semen 
intumescere et turgere incipiat et veluti spiritu impleri; deinde 
quomodo corticulam rumpere et emittere fibras, cum latione nonnulla 
sui interim sursum, nisi terra fuerit admodum contumax; quomodo 
etiam emittat fibras, partim radicales deorsum, partim cauliculares 
sursum, aliquando serpendo per latera, si ex ea parte inveniat terram 
apertam et magis facilem; et complura id genus. Similiter facere 
oportet circa exclusionem ovorum; ubi facile conspici dabitur 
processus vivificandi et organizandi, et quid et quae partes fiant ex 
vitello, quid ex albumine ovi, et alia. Similis est ratio circa animalia ex 
putrefactione. Nam circa animalia perfecta et terrestria, per exectiones 
foetuum ex utero, minus humanum esset ista inquirere; nisi forte per 
occasiones abortuum, et venationum, et similium. Omnino igitur vigilia 
quaedam servanda est circa naturam, ut quae melius se 
conspiciendam praebeat noctu quam interdiu. Istae enim 
contemplationes tanquam nocturnae censeri possint, ob lucernae 
parvitatem et perpetuationem. 
 
Quin et in inanimatis idem tentandum est; id quod nos fecimus in 
inquirendis aperturis liquorum per ignem. Alius enim est modus 
aperturae in aqua, alius in vino, alius in aceto, alius in omphacio; longe 
alius in lacte, et oleo, et caeteris. Id quod facile cernere erat per 
ebullitionem super ignem lenem, et in vase vitreo, ubi omnia cerni 
perspicue possint. Verum haec brevius perstringimus; fusius et 
exactius de iis sermones habituri, cum ad inventionem latentis rerum 
processus ventum erit. Semper enim memoria tenendum est, nos hoc 
loco non res ipsas tractare, sed exempla tantum adducere. 
 
 



195 
 

II-XLII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco decimo nono 
Instantias Supplementi, sive Substitutionis; quas etiam Instantias 
Perfugii appellare consuevimus. Eae sunt, quae supplent 
informationem ubi sensus plane destituitur; atque idcirco ad eas 
confugimus cum instantiae propriae haberi non possint. Dupliciter 
autem fit substitutio; aut per Graduationem, aut per Analoga. Exempli 
gratia: non invenitur medium quod inhibeat prorsus operationem 
magnetis in movendo ferrum; non aurum interpositum, non argentum, 
non lapis, non vitrum, lignum, aqua, oleum, pannus aut corpora 
fibrosa, aër, flamma, et caetera. Attamen per probationem exactam 
fortasse inveniri possit aliquod medium, quod hebetet virtutem ipsius 
plus quam aliquod aliud, comparative et in aliquo gradu: veluti quod 
non trahat magnes ferrum per tantam crassitiem auri quam per par 
spatium aëris; aut per tantum argentum ignitum quam per frigidum; 
et sic de similibus. Nam de his nos experimentum non fecimus; sed 
sufficit tamen ut proponantur loco exempli. Similiter non invenitur hic 
apud nos corpus quod non suscipiat calidum igni approximatum. 
Attamen longe citius suscipit calorem aër quam lapis. Atque talis est 
substitutio quae fit per Gradus. 
 
Substitutio autem per Analoga, utilis sane, sed minus certa est; atque 
idcirco cum judicio quodam adhibenda. Ea fit, cum deducitur non-
sensibile ad sensum, non per operationes sensibiles ipsius corporis 
insensibilis, sed per contemplationem corporis alicujus cognati 
sensibilis. Exempli gratia: si inquiratur de Mistura Spirituum, qui sunt 
corpora non-visibilia, videtur esse cognatio quaedam inter corpora et 
fomites sive alimenta sua. Fomes autem flammae videtur esse oleum 
et pinguia; aëris, aqua et aquea: flammae enim multiplicant se super 
halitus olei, aër super vapores aquae. Videndum itaque de mistura 
aquae et olei, quae se manifestat ad sensum; quandoquidem mistura 
aëris et flammei generis fugiat sensum. At oleum et aqua inter se per 
compositionem aut agitationem imperfecte admodum miscentur: 
eadem in herbis, et sanguine, et partibus animalium, accurate et 
delicate miscentur. Itaque simile quiddam fieri possit circa misturam 
flammei et aërei generis in spiritalibus: quae per confusionem 
simplicem non bene sustinent misturam, eadem tamen in spiritibus 



plantarum et animalium misceri videntur; praesertim cum omnis 
spiritus animatus depascat humida utraque, aquea et pinguia, 
tanquam fomites suos. 
 
Similiter si non de perfectioribus misturis spiritalium, sed de 
compositione tantum inquiratur; nempe, utrum facile inter se 
incorporentur, an potius (exempli gratia) sint aliqui venti et 
exhalationes, aut alia corpora spiritalia, quae non miscentur cum aëre 
communi, sed tantum haerent et natant in eo, in globulis et guttis, et 
potius franguntur ac comminuuntur ab aëre quam in ipsum recipiuntur 
et incorporantur: hoc in aëre communi et aliis spiritalibus, ob 
subtilitatem corporum, percipi ad sensum non potest; attamen imago 
quaedam hujus rei, quatenus fiat, concipi possit in liquoribus argenti 
vivi, olei, aquae; atque etiam in aëre, et fractione ejus, quando 
dissipatur et ascendit in parvis portiunculis per aquam; atque etiam in 
fumis crassioribus; denique in pulvere excitato et haerente in aëre; in 
quibus omnibus non fit incorporatio. Atque repraesentatio praedicta in 
hoc subjecto non mala est, si illud primo diligenter inquisitum fuerit, 
utrum possit esse talis heterogenia inter spiritalia qualis invenitur inter 
liquida; nam tum demum haec simulacra per Analogiam non 
incommode substituentur. 
 
Atque de instantiis istis supplementi, quod diximus informationem ab 
iis hauriendam esse, quando desint instantiae propriae, loco perfugii; 
nihilominus intelligi volumus, quod illae etiam magni sint usus etiam 
cum propriae instantiae adsint; ad roborandam scilicet informationem 
una cum propriis. Verum de his exactius dicemus quando ad 
Adminicula Inductionis tractanda sermo ordine dilabetur. 
 
 

II-XLIII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo Instantias 
Persecantes; quas etiam Instantias Vellicantes appellare consuevimus, 
sed diversa ratione. Vellicantes enim eas appellamus, quia vellicant 
intellectum, persecantes, quia persecant naturam: unde etiam illas 
quandoque Instantias Democriti nominamus. Eae sunt, quae de 
admirabili et exquisita subtilitate naturae intellectum submonent, ut 



197 
 

excitetur et expergiscatur ad attentionem et observationem et 
inquisitionem debitam. Exempli gratia: quod parum guttulae atramenti 
ad tot literas vel lineas extendatur; quod argentum, exterius tantum 
inauratum, ad tantam longitudinem fili inaurati continuetur; quod 
pusillus vermiculus, qualis in cute invenitur, habeat in se spiritum simul 
et figuram dissimilarem partium; quod parum croci etiam dolium 
aquae colore inficiat; quod parum zibethi aut aromatis longe majus 
contentum aëris odore; quod exiguo suffitu tanta excitetur nubes fumi; 
quod sonorum tam accuratae differentiae, quales sint voces 
articulatae, per aërem undequaque vehantur, atque per foramina et 
poros etiam ligni et aquae (licet admodum extenuatae) penetrent, 
quin etiam repercutiantur, idque tam distincte et velociter; quod lux et 
color, etiam tanto ambitu et tam perniciter, per corpora solida vitri, 
aquae, et cum tanta et tam exquisita varietate imaginum permeent, 
etiam refringantur et reflectantur; quod magnes per corpora 
omnigena, etiam maxime compacta, operetur: sed (quod magis mirum 
est) quod in his omnibus, in medio adiaphoro (quale est aër) unius 
actio aliam non magnopere impediat; nempe quod eodem tempore 
per spatia aëris devehantur et visibilium tot imagines, et vocis 
articulatae tot percussiones, et tot odores specificati, ut violae, rosae; 
etiam calor et frigus et virtutes magneticae; omnia (inquam) simul, uno 
alterum non impediente, ac si singula haberent vias et meatus suos 
proprios separatos, neque unum in alterum impingeret aut incurreret. 
 
Solemus tamen utiliter hujusmodi instantiis persecantibus subjungere 
instantias, quas Metas Persecationis appellare consuevimus; veluti 
quod in iis, quae diximus, una actio in diverso genere aliam non 
perturbet aut impediat, cum tamen in eodem genere una aliam domet 
et extinguat: veluti, lux solis, lucem cicindelae; sonitus bombardae, 
vocem; fortior odor, delicatiorem; intensior calor, remissiorem; lamina 
ferri interposita inter magnetem et aliud ferrum, operationem 
magnetis. Verum de his quoque inter Adminicula Inductionis erit 
proprius dicendi locus. 
 
 
 
 



II-XLIV. 
Atque de instantiis quae juvant sensum, jam dictum est; quae praecipui 
usus sunt ad Partem Informativam. Informatio enim incipit a sensu. At 
universum negotium desinit in Opera; atque quemadmodum illud 
principium, ita hoc finis rei est. Sequentur itaque instantiae praecipui 
usus ad partem operativam. Eae genere duae sunt, numero septem; 
quas universas, generali nomine, Instantias Practicas appellare 
consuevimus. Operativae autem partis, vitia duo; totidemque 
dignitates instantiarum in genere. Aut enim fallit operatio, aut onerat 
nimis. Fallit operatio maxime (praesertim post diligentem naturarum 
inquisitionem) propter male determinatas et mensuratas corporum 
vires et actiones. Vires autem et actiones corporum circumscribuntur 
et mensurantur, aut per spatia loci, aut per momenta temporis, aut per 
unionem quanti, aut per praedominantiam virtutis; quae quatuor nisi 
fuerint probe et diligenter pensitata, erunt fortasse scientiae 
speculatione quidem pulchrae, sed opere inactivae. Instantias vero 
quatuor itidem, quae huc referuntur, uno nomine Instantias 
Mathematicas vocamus, et Instantias Mensurae. 
 
Onerosa autem fit praxis, vel propter misturam rerum inutilium, vel 
propter multiplicationem instrumentorum, vel propter molem 
materiae et corporum quae ad aliquod opus requiri contigerint. Itaque 
eae instantiae in pretio esse debent, quae aut dirigunt operativam ad 
ea quae maxime hominum intersunt; aut quae parcunt instrumentis; 
aut quae parcunt materiae sive supellectili. Eas autem tres instantias 
quae huc pertinent, uno nomine Instantias Propitias sive Benevolas 
vocamus. Itaque de his septem instantiis jam sigillatim dicemus; atque 
cum iis partem illam de Praerogativis sive Dignitatibus Instantiarum 
claudemus. 
 
 

II-XLV. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo primo 
Instantias Virgae, sive Radii; quas etiam Instantias Perlationis, vel de 
Non Ultra appellare consuevimus. Virtutes enim rerum et motus 
operantur et expediuntur per spatia non indefinita aut fortuita, sed 



199 
 

finita et certa; quae ut in singulis naturis inquisitis teneantur et 
notentur plurimum interest practicae, non solum ad hoc, ut non fallat, 
sed etiam ut magis sit aucta et potens. Etenim interdum datur virtutes 
producere, et distantias tanquam retrahere in propius; ut in 
perspecillis. 
 
Atque plurimae virtutes operantur et afficiunt tantum per tactum 
manifestum; ut fit in percussione corporum, ubi alterum non 
summovet alterum, nisi impellens impulsum tangat. Etiam medicinae 
quae exterius applicantur, ut unguenta, emplastra, non exercent vires 
suas nisi per tactum corporis. Denique objecta sensuum tactus et 
gustus non feriunt nisi contigua organis. 
 
Sunt et aliae virtutes quae operantur ad distantiam, verum valde 
exiguam, quarum paucae adhuc notatae sunt, cum tamen plures sint 
quam homines suspicentur: ut (capiendo exempla ex vulgatis) cum 
succinum aut gagates trahunt paleas; bullae approximatae solvunt 
bullas; medicinae nonnullae purgativae eliciunt humores ex alto, et 
hujusmodi. At virtus illa magnetica per quam ferrum et magnes, vel 
magnetes invicem, coeunt, operatur intra orbem virtutis certum, sed 
parvum; ubi contra, si sit aliqua virtus magnetica emanans ab ipsa terra 
(paulo nimirum interiore) super acum ferream, quatenus ad 
verticitatem, operatio fiat ad distantiam magnam. 
 
Rursus, si sit aliqua vis magnetica quae operetur per consensum inter 
globum terrae et ponderosa, aut inter globum lunae et aquas maris 
(quae maxime credibilis videtur in fluxibus et refluxibus semi-
menstruis), aut inter coelum stellatum et planetas, per quam 
evocentur et attollantur ad sua apogaea; haec omnia operantur ad 
distantias admodum longinquas. Inveniuntur et quaedam 
inflammationes sive conceptiones flammae, quae fiunt ad distantias 
bene magnas, in aliquibus materiis; ut referunt de naphtha Babylonica. 
Calores etiam insinuant se per distantias amplas, quod etiam faciunt 
frigora; adeo ut habitantibus circa Canadam moles sive massae 
glaciales, quae abrumpuntur et natant per oceanum septentrionalem 
et deferuntur per Atlanticum versus illas oras, percipiantur et incutiant 
frigora e longinquo. Odores quoque (licet in his videatur semper esse 



quaedam emissio corporea) operantur ad distantias notabiles; ut 
evenire solet navigantibus juxta litora Floridae, aut etiam nonnulla 
Hispaniae, ubi sunt sylvae totae ex arboribus limonum, arantiorum, et 
hujusmodi plantarum odoratarum, aut frutices rorismarini, majoranae, 
et similium. Postremo radiationes lucis et impressiones sonorum 
operantur scilicet ad distantias spatiosas. 
 
Verum haec omnia, utcunque operentur ad distantias parvas sive 
magnas, operantur certe ad finitas et naturae notas, ut sit quiddam 
Non Ultra: idque pro rationibus, aut molis seu quanti corporum; aut 
vigoris et debilitatis virtutum; aut favoribus et impedimentis 
mediorum; quae omnia in computationem venire et notari debent. 
Quinetiam mensurae motuum violentorum (quos vocant), ut 
missilium, tormentorum, rotarum, et similium, cum hae quoque 
manifesto suos habeant limites certos, notandae sunt. 
 
Inveniuntur etiam quidam motus et virtutes contrariae illis, quae 
operantur per tactum et non ad distans; quae operantur scilicet ad 
distans et non ad tactum; et rursus, quae operantur remissius ad 
distantiam minorem et fortius ad distantiam majorem. Etenim visio 
non bene transigitur ad tactum, sed indiget medio et distantia. Licet 
meminerim me audisse ex relatione cujusdam fide digni, quod ipse in 
curandis oculorum suorum cataractis (erat autem cura talis, ut 
immitteretur festuca quaedam parva argentea intra primam oculi 
tunicam, quae pelliculam illam cataractae removeret et truderet in 
angulum oculi) clarissime vidisset festucam illam supra ipsam pupillam 
moventem. Quod utcunque verum esse possit, manifestum est majora 
corpora non bene aut distincte cerni nisi in cuspide coni, coeuntibus 
radiis objecti ad nonnullam distantiam. Quin etiam in senibus oculus 
melius cernit remoto objecto paulo longius, quam propius. In 
missilibus autem certum est percussionem non fieri tam fortem ad 
distantiam nimis parvam, quam paulo post. Haec itaque et similia in 
mensuris motuum quoad distantias notanda sunt. 
 
Est et aliud genus mensurae localis motuum, quod non 
praetermittendum est. Illud vero pertinet ad motus non progressivos, 
sed sphaericos; hoc est, ad expansionem corporum in majorem 



201 
 

sphaeram, aut contractionem in minorem. Inquirendum enim est inter 
mensuras istas motuum, quantam compressionem aut extensionem 
corpora (pro natura ipsorum) facile et libenter patiantur, et ad quem 
terminum reluctari incipiant, adeo ut ad extremum Non Ultra ferant; 
ut cum vesica inflata comprimitur, sustinet illa compressionem 
nonnullam aëris, sed si major fuerit, non patitur aër, sed rumpitur 
vesica. 
 
At nos hoc ipsum subtiliore experimento magis exacte probavimus. 
Accepimus enim campanulam ex metallo, leviorem scilicet et 
tenuiorem, quali ad excipiendum salem utimur; eamque in pelvim 
aquae immisimus, ita ut deportaret secum aërem qui continebatur in 
concavo usque ad fundum pelvis. Locaveramus autem prius globulum 
in fundo pelvis, super quem campanula imponenda esset. Quare illud 
eveniebat, ut si globulus ille esset minusculus (pro ratione concavi), 
reciperet se aër in locum minorem, et contruderetur solum, non 
extruderetur. Quod si grandioris esset magnitudinis quam ut aër 
libenter cederet, tum aër majoris pressurae impatiens campanulam ex 
aliqua parte elevabat, et in bullis ascendebat. 
 
Etiam ad probandum qualem extensionem (non minus quam 
compressionem) pateretur aër, tale quippiam practicavimus. Ovum 
vitreum accepimus, cum parvo foramine in uno extremo ovi. aërem per 
foramen exuctione forti attraximus, et statim digito foramen illud 
obturavimus, et ovum in aquam immersimus, et dein digitum 
removimus. aër vero tensura illa per exuctionem facta tortus et magis 
quam pro natura sua dilatatus, ideoque se recipere et contrahere 
nitens (ita ut si ovum illud in aquam non fuisset immersum, aërem 
ipsum traxisset cum sibilo), aquam traxit ad tale quantum quale 
sufficere posset ad hoc, ut aër antiquam recuperaret sphaeram sive 
dimensionem. 
 
Atque certum est corpora tenuiora (quale est aër) pati contractionem 
nonnullam notabilem, ut dictum est; at corpora tangibilia (quale est 
aqua) multo aegrius et ad minus spatium patiuntur compressionem. 
Qualem autem patiatur, tali experimento inquisivimus. 



 
Fieri fecimus globum ex plumbo cavum, qui duas circiter pintas vinarias 
contineret; eumque satis per latera crassum, ut majorem vim 
sustineret. In illum aquam immisimus, per foramen alicubi factum; 
atque foramen illud, postquam globus aqua impletus fuisset, plumbo 
liquefacto obturavimus, ut globus deveniret plane consolidatus. Dein 
globum forti malleo ad duo latera adversa complanavimus; ex quo 
necesse fuit aquam in minus contrahi, cum sphaera figurarum sit 
capacissima. Deinde, cum malleatio non amplius sufficeret, aegrius se 
recipiente aqua, molendino seu torculari usi sumus; ut tandem aqua, 
impatiens pressurae ulterioris, per solida plumbi (instar roris delicati) 
exstillaret. Postea, quantum spatii per eam compressionem 
imminutum foret computavimus; atque tantam compressionem 
passam esse aquam (sed violentia magna subactam) intelleximus. 
 
At solidiora, sicca, aut magis compacta, qualia sunt lapides et ligna, 
necnon metalla, multo adhuc minorem compressionem aut 
extensionem, et fere imperceptibilem ferunt; sed vel fractione, vel 
progressione, vel aliis pertentationibus se liberant: ut in curvationibus 
ligni aut metalli, horologiis moventibus per complicationem laminae, 
missilibus, malleationibus, et innumeris aliis motibus apparet. Atque 
haec omnia cum mensuris suis in indagatione naturae notanda et 
exploranda sunt, aut in certitudine sua, aut per aestimativas, aut per 
comparativas, prout dabitur copia. 
 
 

II-XLVI. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo secundo 
Instantias Curriculi, quas etiam Instantias ad Aquam appellare 
consuevimus; sumpto vocabulo a clepsydris apud antiquos, in quas 
infundebatur aqua, loco arenae. Eae mensurant naturam per momenta 
temporis, quemadmodum Instantiae Virgae per gradus spatii. Omnis 
enim motus sive actio naturalis transigitur in tempore; alius velocius, 
alius tardius, sed utcunque momentis certis et naturae notis. Etiam 
illae actiones quae subito videntur operari, et in ictu oculi (ut 
loquimur), deprehenduntur recipere majus et minus quoad tempus. 



203 
 

 
Primo itaque videmus restitutiones corporum coelestium fieri per 
tempora numerata; etiam fluxus et refluxus maris. Latio autem 
gravium versus terram et levium versus ambitum coeli fit per certa 
momenta, pro ratione corporis quod fertur, et medii. At velificationes 
navium, motus animalium, perlationes missilium, omnes fiunt itidem 
per tempora (quantum ad summas) numerabilia. Calorem vero quod 
attinet, videmus pueros per hyemem manus in flamma lavare, nec 
tamen uri; et joculatores vasa plena vino vel aqua, per motus agiles et 
aequales, vertere deorsum et sursum recuperare, non effuso liquore; 
et multa hujusmodi. Nec minus ipsae compressiones et dilatationes et 
eruptiones corporum fiunt, aliae velocius, aliae tardius, pro natura 
corporis et motus, sed per momenta certa. Quinetiam in explosione 
plurium bombardarum simul, quae exaudiuntur quandoque ad 
distantiam triginta milliarium, percipitur sonus prius ab iis qui prope 
absunt a loco ubi fit sonitus, quam ab iis qui longe. At in visu (cujus 
actio est pernicissima) liquet etiam requiri ad eum actuandum 
momenta certa temporis: idque probatur ex iis quae propter motus 
velocitatem non cernuntur; ut ex latione pilae ex sclopeto. Velocior 
enim est praetervolatio pilae quam impressio speciei ejus quae deferri 
poterat ad visum. 
 
Atque hoc, cum similibus, nobis quandoque dubitationem peperit 
plane monstrosam: videlicet, utrum coeli sereni et stellati facies ad 
idem tempus cernatur quando vere existit, an potius aliquanto post; et 
utrum non sit (quatenus ad visum coelestium) non minus tempus 
verum et tempus visum, quam locus verus et locus visus, qui notatur 
ab astronomis in parallaxibus. Adeo incredibile nobis videbatur, species 
sive radios corporum coelestium per tam immensa spatia milliarium 
subito deferri posse ad visum; sed potius debere eas in tempore aliquo 
notabili delabi. Verum illa dubitatio (quoad majus aliquod intervallum 
temporis inter tempus verum et visum) postea plane evanuit: 
reputantibus nobis jacturam illam infinitam et diminutionem quanti, 
quatenus ad apparentiam, inter corpus stellae verum et speciem 
visam, quae causatur a distantia; atque simul notantibus ad quantam 
distantiam (sexaginta scilicet ad minimum milliariorum) corpora, 
eaque tantum albicantia, subito hic apud nos cernantur; cum dubium 



non sit lucem coelestium, non tantum albedinis vividum colorem, 
verum etiam omnis flammae (quae apud nos nota est) lucem, quoad 
vigorem radiationis, multis partibus excedere. Etiam immensa illa 
velocitas in ipso corpore, quae cernitur in motu diurno (quae etiam 
viros graves ita obstupefecit ut mallent credere motum terrae), facit 
motum illum ejaculationis radiorum ab ipsis (licet celeritate, ut 
diximus, mirabilem) magis credibilem. Maxime vero omnium nos 
movit, quod si interponeretur intervallum temporis aliquod notabile 
inter veritatem et visum, foret ut species per nubes interim orientes et 
similes medii perturbationes interciperentur saepenumero, et 
confunderentur. Atque de mensuris temporum simplicibus haec dicta 
sint. 
 
Verum non solum quaerenda est mensura motuum et actionum 
simpliciter, sed multo magis comparative: id enim eximii est usus, et ad 
plurima spectat. Atque videmus flammam alicujus tormenti ignei citius 
cerni, quam sonitus audiatur; licet necesse sit pilam prius aërem 
percutere, quam flamma quae pone erat exire potuerit; fieri hoc autem 
propter velociorem transactionem motus lucis, quam soni. Videmus 
etiam species visibiles a visu citius excipi quam dimitti; unde fit quod 
nervi fidium, digito impulsi, duplicentur aut triplicentur quoad 
speciem, quia species nova recipitur, antequam prior demittatur; ex 
quo etiam fit, ut annuli rotati videantur globosi, et fax ardens, noctu 
velociter portata, conspiciatur caudata. Etiam ex hoc fundamento 
inaequalitatis motuum quoad velocitatem, excogitavit Galilaeus 
causam fluxus et refluxus maris; rotante terra velocius, aquis tardius; 
ideoque accumulantibus se aquis in sursum, et deinde per vices se 
remittentibus in deorsum, ut demonstratur in vase aquae incitatius 
movente. Sed hoc commentus est concesso non concessibili (quod 
terra nempe moveatur), ac etiam non bene informatus de oceani motu 
sexhorario. 
 
At exemplum hujus rei de qua agitur, videlicet, de comparativis 
mensuris motuum, neque solum rei ipsius, sed et usus insignis ejus (de 
quo paulo ante loquuti sumus), eminet in cuniculis subterraneis, in 
quibus collocatur pulvis pyrius; ubi immensae moles terrae, 
aedificiorum, et similium, subvertuntur, et in altum jaciuntur, a pusilla 



205 
 

quantitate pulveris pyrii. Cujus causa pro certo illa est, quod motus 
dilatationis pulveris, qui impellit, multis partibus sit pernicior, quam 
motus gravitatis per quem fieri possit aliqua resistentia; adeo ut primus 
motus perfunctus sit, antequam motus adversus inceperit; ut in 
principiis nullitas quaedam sit resistentiae. Hinc etiam fit, quod in omni 
missili, ictus, non tam robustus quam acutus et celer, ad perlationem 
potissimum valeat. Neque etiam fieri potuisset, ut parva quantitas 
spiritus animalis in animalibus, praesertim in tam vastis corporibus 
qualia sunt balaenae aut elephanti, tantam molem corpoream 
flecteret et regeret, nisi propter velocitatem motus spiritus, et 
hebetudinem corporeae molis, quatenus ad expediendam suam 
resistentiam. 
 
Denique, hoc unum ex praecipuis fundamentis est experimentorum 
magicorum, de quibus mox dicemus; ubi scilicet parva moles materiae 
longe majorem superat et in ordinem redigit: hoc, inquam, si fieri 
possit anteversio motuum per velocitatem unius, antequam alter se 
expediat. 
 
Postremo, hoc ipsum Prius et Posterius in omni actione naturali notari 
debet; veluti quod in infusione rhabarbari eliciatur purgativa vis prius, 
astrictiva post; simile quiddam etiam in infusione violarum in acetum 
experti sumus; ubi primo excipitur suavis et delicatus floris odor; post, 
pars floris magis terrea, quae odorem confundit. Itaque si infundantur 
violae per diem integrum, odor multo languidius excipitur: quod si 
infundantur per partem quartam horae tantum, et extrahantur; et 
(quia paucus est spiritus odoratus qui subsistit in viola) infundantur 
post singulas quartas horae violae novae et recentes ad sexies; tum 
demum nobilitatur infusio, ita ut licet non manserint violae, utcunque 
renovatae, plus quam ad sesquihoram, tamen permanserit odor 
gratissimus, et viola ipsa non inferior, ad annum integrum. Notandum 
tamen est, quod non se colligat odor ad vires suas plenas, nisi post 
mensem ab infusione. In distillationibus vero aromatum maceratorum 
in spiritu vini patet quod surgat primo phlegma aqueum et inutile, 
deinde aqua plus habens ex spiritu vini, deinde post aqua plus habens 
ex aromate. Atque hujus generis quamplurima inveniuntur in 
distillationibus notatu digna. Verum haec sufficiant ad exempla. 



 

II-XLVII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo tertio 
Instantias Quanti, quas etiam Doses Naturae (sumpto vocabulo a 
Medicinis) vocare consuevimus. Eae sunt quae mensurant virtutes per 
Quanta corporum, et indicant quid Quantum Corporis faciat ad 
Modum Virtutis. Ac primo sunt quaedam virtutes quae non subsistunt 
nisi in quanto cosmico, hoc est, tali quanto quod habeat consensum 
cum configuratione et fabrica universi. Terra enim stat; partes ejus 
cadunt. Aquae in maribus fluunt et refluunt; in fluviis minime, nisi per 
ingressum maris. Deinde etiam omnes fere virtutes particulares 
secundum multum aut parum corporis operantur. Aquae largae non 
facile corrumpuntur; exiguae cito. Mustum et cervisia maturescunt 
longe citius, et fiunt potabilia, in utribus parvis, quam in doliis magnis. 
Si herba ponatur in majore portione liquoris, fit infusio, magis quam 
imbibitio; si in minore, fit imbibitio, magis quam infusio. Aliud igitur 
erga corpus humanum est balneum, aliud levis irroratio. Etiam parvi 
rores in aëre nunquam cadunt, sed dissipantur et cum aëre 
incorporantur. Et videre est in anhelitu super gemmas, parum illud 
humoris, quasi nubeculam vento dissipatam, continuo solvi. Etiam 
frustum ejusdem magnetis non trahit tantum ferri, quantum magnes 
integer. Sunt etiam virtutes in quibus parvitas quanti magis potest; ut 
in penetrationibus, stylus acutus citius penetrat, quam obtusus; 
adamas punctuatus sculpit in vitro; et similia. 
 
Verum non hic morandum est in indefinitis, sed etiam de rationibus 
quanti corporis erga modum virtutis inquirendum. Proclive enim foret 
credere, quod rationes quanti rationes virtutis adaequarent; ut si pila 
plumbea unius unciae caderet in tali tempore, pila unciarum duarum 
deberet cadere duplo celerius, quod falsissimum est. Nec eaedem 
rationes in omni genere virtutum valent, sed longe diversae. Itaque 
hae mensurae ex rebus ipsis petendae sunt, et non ex verisimilitudine 
aut conjecturis. 
 
Denique in omni inquisitione naturae Quantum corporis requiratur ad 
aliquod effectum, tanquam dosis, notandum; et cautiones de Nimis et 
Parum aspergendae. 



207 
 

 

II-XLVIII. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo quarto 
Instantias Luctae; quas etiam Instantias Praedominantiae appellare 
consuevimus. Eae indicant praedominantiam et cessionem virtutum 
ad invicem; et quae ex illis sit fortior et vincat, quae infirmior et 
succumbat. Sunt enim motus et nixus corporum compositi, 
decompositi, et complicati, non minus quam corpora ipsa. 
Proponemus igitur primum species praecipuas motuum sive virtutum 
activarum; ut magis perspicua sit ipsarum comparatio in robore, et 
exinde demonstratio atque designatio instantiarum luctae et 
praedominantiae. 
 
(1) Motus Primus sit Motus Antitypiae materiae, quae inest in singulis 
portionibus ejus; per quem plane annihilari non vult: ita ut nullum 
incendium, nullum pondus aut depressio, nulla violentia, nulla denique 
aetas aut diuturnitas temporis possit redigere aliquam vel minimam 
portionem materiae in nihilum; quin illa et sit aliquid, et loci aliquid 
occupet, et se (in qualicunque necessitate ponatur), vel formam 
mutando vel locum, liberet, vel (si non detur copia) ut est subsistat; 
neque unquam res eo deveniat, ut aut nihil sit, aut nullibi. Quem 
motum Schola (quae semper fere et denominat et definit res potius 
per effectus et incommoda quam per causas interiores) vel denotat per 
illud axioma, quod Duo corpora non possint esse in uno loco; vel vocat 
motum Ne fiat penetratio dimensionum. Neque hujus motus exempla 
proponi consentaneum est: inest enim omni corpori. 
 
(2) Sit Motus Secundus, Motus (quem appellamus) Nexus; per quem 
corpora non patiuntur se ulla ex parte sui dirimi a contactu alterius 
corporis, ut quae mutuo nexu et contactu gaudeant. Quem motum 
Schola vocat Motum Ne detur vacuum: veluti cum aqua attrahitur 
sursum exuctione, aut per fistulas; caro per ventosas; aut cum aqua 
sistitur nec effluit in hydriis perforatis, nisi os hydriae ad immittendum 
aërem aperiatur; et innumera id genus. 
 
(3) Sit Motus Tertius, Motus (quem appellamus) Libertatis; per quem 
corpora se liberare nituntur a pressura aut tensura praeter-naturali, et 



restituere se in dimensum corpori suo conveniens. Cujus motus etiam 
innumera sunt exempla: veluti (quatenus ad liberationem a pressura) 
aquae in natando, aëris in volando; aquae in remigando, aëris in 
undulationibus ventorum; laminae in horologiis. Nec ineleganter se 
ostendit motus aëris compressi in sclopettis ludicris puerorum, cum 
alnum aut simile quiddam excavant, et infarciunt frusto alicujus radicis 
succulentae, vel similium, ad utrosque fines; deinde per embolum 
trudunt radicem vel hujusmodi farcimentum in foramen alterum; unde 
emittitur et ejicitur radix cum sonitu ad foramen alterum, idque 
antequam tangatur a radice aut farcimento citimo, aut embolo. 
Quatenus vero ad liberationem a tensura, ostendit se hic motus in aëre 
post exuctionem in ovis vitreis remanente, in chordis, in corio, et 
panno, resilientibus post tensuras suas, nisi tensurae illae per moram 
invaluerint, etc. Atque hunc motum Schola sub nomine Motus ex 
Forma Elementi innuit: satis quidem inscite, cum hic motus non tantum 
ad aërem, aquam, aut flammam pertineat, sed ad omnem diversitatem 
consistentiae; ut ligni, ferri, plumbi, panni, membranae, etc., in quibus 
singula corpora suae habent dimensionis modulum, et ab eo aegre ad 
spatium aliquod notabile abripiuntur. Verum quia motus iste libertatis 
omnium est maxime obvius, et ad infinita spectans, consultum fuerit 
eum bene et perspicue distinguere. Quidam enim valde negligenter 
confundunt hunc motum cum gemino illo motu antitypiae et nexus; 
liberationem scilicet a pressura, cum motu antitypiae; a tensura, cum 
motu nexus; ac si ideo cederent aut se dilatarent corpora compressa, 
ne sequeretur penetratio dimensionum; ideo resilirent et contraherent 
se corpora tensa, ne sequeretur vacuum. Atqui si aër compressus se 
vellet recipere in densitatem aquae, aut lignum in densitatem lapidis, 
nil opus foret penetratione dimensionum; et nihilominus longe major 
posset esse compressio illorum, quam illa ullo modo patiuntur. Eodem 
modo si aqua se dilatare vellet in raritatem aëris, aut lapis in raritatem 
ligni, non opus foret vacuo; et tamen longe major posset fieri extensio 
eorum, quam illa ullo modo patiuntur. Itaque non reducitur res ad 
penetrationem dimensionum et vacuum, nisi in ultimitatibus 
condensationis et rarefactionis; cum tamen isti motus longe citra eas 
sistant et versentur, neque aliud sint quam desideria corporum 
conservandi se in consistentiis suis (sive, si malint, in formis suis), nec 
ab iis recedendi subito, nisi per modos suaves ac per consensum 



209 
 

alterentur. At longe magis necessarium est (quia multa secum trahit), 
ut intimetur hominibus, motum violentum (quem nos mechanicum, 
Democritus, qui in motibus suis primis expediendis etiam infra 
mediocres philosophos ponendus est, motum plagae vocavit) nil aliud 
esse quam Motum Libertatis, scilicet a compressione ad relaxationem. 
Etenim in omni sive simplici protrusione sive volatu per aërem, non fit 
summotio aut latio localis, antequam partes corporis praeter-
naturaliter patiantur et comprimantur ab impellente. Tum vero 
partibus aliis alias per successionem trudentibus, fertur totum; nec 
solum progrediendo, sed etiam rotando simul; ut etiam hoc modo 
partes se liberare, aut magis ex aequo tolerare possint. Atque de hoc 
motu hactenus. 
 
(4) Sit Motus Quartus, motus cui nomen dedimus Motus Hyles: qui 
motus antistrophus est quodammodo Motui, de quo diximus, 
Libertatis. Etenim in Motu Libertatis, corpora novum dimensum sive 
novam sphaeram sive novam dilatationem aut contractionem (haec 
enim verborum varietas idem innuit) exhorrent, respuunt, fugiunt, et 
resilire ac veterem consistentiam recuperare totis viribus contendunt. 
At contra in hoc Motu Hyles, corpora novam sphaeram sive dimensum 
appetunt; atque ad illud libenter et propere, et quandoque 
valentissimo nixu (ut in pulvere pyrio) aspirant. Instrumenta autem 
hujus motus, non sola certe, sed potentissima, aut saltem 
frequentissima, sunt calor et frigus. Exempli gratia: aër, si per tensuram 
(velut per exuctionem in ovis vitreis) dilatetur, magno laboret desiderio 
seipsum restituendi. At admoto calore, e contra appetit dilatari, et 
concupiscet novam sphaeram, et transit et migrat in illam libenter, 
tanquam in novam formam (ut loquuntur); nec post dilatationem 
nonnullam de reditu curat, nisi per admotionem frigidi ad eam 
invitetur; quae non reditus est, sed transmutatio repetita. Eodem 
modo et aqua, si per compressionem arctetur, recalcitrat; et vult fieri 
qualis fuit, scilicet latior. At si interveniat frigus intensum et 
continuatum, mutat se sponte sua et libenter in condensationem 
glaciei; atque si plane continuetur frigus, nec a teporibus 
interrumpatur (ut fit in speluncis et cavernis paulo profundioribus), 
vertitur in crystallum aut materiam similem, nec unquam restituitur. 
 



(5) Sit Motus Quintus, Motus Continuationis. Intelligimus autem non 
continuationis simplicis et primariae, cum corpore aliquo altero (nam 
ille est Motus Nexus); sed continuationis sui, in corpore certo. 
Certissimum enim est, quod corpora omnia solutionem continuitatis 
exhorreant; alia magis, alia minus, sed omnia aliquatenus. Nam ut in 
corporibus duris (veluti chalybis, vitri) reluctatio contra 
discontinuationem est maxime robusta et valida, ita etiam in 
liquoribus, ubi cessare aut languere saltem videtur motus ejusmodi, 
tamen non prorsus reperitur privatio ejus; sed plane inest ipsis in gradu 
tanquam infimo, et prodit se in experimentis plurimis; sicut in bullis, in 
rotunditate guttarum, in filis tenuioribus stillicidiorum, et in 
sequacitate corporum glutinosorum, et ejusmodi. Sed maxime 
omnium se ostendit appetitus iste, si discontinuatio tentetur usque ad 
fractiones minores. Nam in mortariis, post contusionem ad certum 
gradum, non amplius operatur pistillum; aqua non subintrat rimas 
minores; quin et ipse aër, non obstante subtilitate corporis ipsius, 
poros vasorum paulo solidiorum non pertransit subito, nec nisi per 
diuturnam insinuationem. 
 
(6) Sit Motus Sextus, motus quem nominamus Motum ad Lucrum, sive 
Motum Indigentiae. Is est, per quem corpora, quando versantur inter 
plane heterogenea et quasi inimica, si forte nanciscantur copiam aut 
commoditatem evitandi illa heterogenea et se applicandi ad magis 
cognata, (licet illa ipsa cognata talia fuerint quae non habeant arctum 
consensum cum ipsis) tamen statim ea amplectuntur, et tanquam 
potiora malunt: et lucri loco (unde vocabulum sumpsimus) hoc ponere 
videntur, tanquam talium corporum indiga. Exempli gratia: aurum, aut 
aliud metallum foliatum non delectatur aëre circumfuso. Itaque si 
corpus aliquod tangibile et crassum nanciscatur (ut digitum, papyrum, 
quidvis aliud), adhaeret statim, nec facile divellitur. Etiam papyrus, aut 
pannus, et hujusmodi, non bene se habent cum aëre qui inseritur et 
commistus est in ipsorum poris. Itaque aquam aut liquorem libenter 
imbibunt, et aërem exterminant. Etiam saccharum, aut spongia infusa 
in aquam aut vinum, licet pars ipsorum emineat et longe attollatur 
supra vinum aut aquam, tamen aquam aut vinum paulatim et per 
gradus attrahunt in sursum. 
 



211 
 

Unde optimus canon sumitur aperturae et solutionum corporum. 
Missis enim corrosivis et aquis fortibus, quae viam sibi aperiunt, si 
possit inveniri corpus proportionatum et magis consentiens et amicum 
corpori alicui solido quam illud cum quo tanquam per necessitatem 
commiscetur, statim se aperit et relaxat corpus, et illud alterum intro 
recipit, priore excluso aut summoto. Neque operatur aut potest iste 
motus ad lucrum solummodo ad tactum. Nam electrica operatio (de 
qua Gilbertus et alii post eum tantas excitarunt fabulas) non alia est 
quam corporis per fricationem levem excitati appetitus; qui aërem non 
bene tolerat, sed aliud tangibile mavult, si reperiatur in propinquo. 
 
(7) Sit motus Septimus, Motus (quem appellamus) Congregationis 
Majoris; per quem corpora feruntur ad massas connaturalium suorum: 
gravia, ad globum terrae; levia, ad ambitum coeli. Hunc Schola nomine 
Motus Naturalis insignivit: levi contemplatione, quia scilicet nil 
spectabile erat ab extra quod eum motum cieret (itaque rebus ipsis 
innatum atque insitum putavit); aut forte quia non cessat. Nec mirum: 
semper enim praesto sunt coelum et terra; cum e contra causae et 
origines plurimorum ex reliquis motibus interdum absint, interdum 
adsint. Itaque hunc, quia non intermittit sed caeteris intermittentibus 
statim occurrit, perpetuum et proprium; reliquos ascititios posuit. Est 
autem iste motus revera satis infirmus et hebes, tanquam is qui (nisi 
sit moles corporis major) caeteris motibus, quamdiu operantur, cedat 
et succumbat. Atque cum hic motus hominum cogitationes ita 
impleverit ut fere reliquos motus occultaverit, tamen parum est quod 
homines de eo sciunt, sed in multis circa illum erroribus versantur. 
 
(8) Sit Motus Octavus, Motus Congregationis Minoris; per quem partes 
homogeneae in corpore aliquo separant se ab heterogeneis, et coeunt 
inter sese; per quem etiam corpora integra ex similitudine substantiae 
se amplectuntur et fovent, et quandoque ad distantiam aliquam 
congregantur, attrahuntur, et conveniunt: veluti cum in lacte flos lactis 
post moram aliquam supernatat; in vino faeces et tartarum subsidunt. 
Neque enim haec fiunt per motum gravitatis et levitatis tantum, ut 
aliae partes summitatem petant, aliae ad imum vergant; sed multo 
magis per desiderium homogeneorum inter se coeundi et se uniendi. 
Differt autem iste motus a motu indigentiae, in duobus. Uno, quod in 



motu indigentiae sit stimulus major naturae malignae et contrariae; at 
in hoc motu (si modo impedimenta et vincula absint) uniuntur partes 
per amicitiam, licet absit natura aliena quae litem moveat: altero, quod 
arctior sit unio, et tanquam majore cum delectu. In illo enim, modo 
evitetur corpus inimicum, corpora etiam non admodum cognata 
concurrunt; at in hoc coeunt substantiae, germana plane similitudine 
devinctae, et conflantur tanquam in unum. Atque hic motus omnibus 
corporibus compositis inest; et se facile conspiciendum in singulis 
daret, nisi ligaretur et fraenaretur per alios corporum appetitus et 
necessitates, quae istam coitionem disturbant. 
 
Ligatur autem motus iste plerumque tribus modis: torpore corporum; 
fraeno corporis dominantis; et motu externo. Ad torporem corporum 
quod attinet; certum est inesse corporibus tangibilibus pigritiam 
quandam secundum magis et minus, et exhorrentiam motus localis; ut, 
nisi excitentur, malint statu suo (prout sunt) esse contenta quam in 
melius se expedire. Discutitur autem iste torpor triplici auxilio: aut per 
calorem, aut per virtutem alicujus cognati corporis eminentem, aut per 
motum vividum et potentem. Atque primo quoad auxilium caloris; hinc 
fit, quod calor pronuntietur esse illud quod separet heterogenea, 
congreget homogenea. Quam definitionem Peripateticorum merito 
derisit Gilbertus; dicens eam esse perinde ac si quis diceret ac definiret 
hominem illud esse quod serat triticum et plantet vineas: esse enim 
definitionem tantum per effectus, eosque particulares. Sed adhuc 
magis culpanda est illa definitio; quia etiam effectus illi (quales quales 
sunt) non sunt ex proprietate caloris, sed tantum per accidens (idem 
enim facit frigus, ut postea dicemus), nempe ex desiderio partium 
homogenearum coeundi, adjuvante tantum calore ad discutiendum 
torporem, qui torpor desiderium illud antea ligaverat. Quoad vero 
auxilium virtutis inditae a corpore cognato; illud mirabiliter elucescit in 
magnete armato, qui excitat in ferro virtutem detinendi ferrum per 
similitudinem substantiae, discusso torpore ferri per virtutem 
magnetis. Quoad vero auxilium motus; conspicitur illud in sagittis 
ligneis, cuspide etiam lignea, quae altius penetrant in alia ligna quam 
si fuissent armatae ferro, per similitudinem substantiae, discusso 
torpore ligni per motum celerem: de quibus duobus experimentis 
etiam in aphorismo de instantiis clandestinis diximus. 



213 
 

 
Ligatio vero motus congregationis minoris, quae fit per fraenum 
corporis dominantis, conspicitur in solutione sanguinis et urinarum per 
frigus. Quamdiu enim repleta fuerint corpora illa spiritu agili, qui 
singulas eorum partes cujuscunque generis ipse ut dominus totius 
ordinat et cohibet, tamdiu non coeunt heterogenea propter fraenum; 
sed postquam ille spiritus evaporaverit, aut suffocatus fuerit per frigus, 
tum solutae partes a fraeno coeunt secundum desiderium suum 
naturale. Atque ideo fit, ut omnia corpora quae continent spiritum 
acrem (ut sales, et hujusmodi) durent et non solvantur, ob fraenum 
permanens et durabile spiritus dominantis et imperiosi. 
 
Ligatio vero motus congregationis minoris, quae fit per motum 
externum, maxime conspicitur in agitationibus corporum per quas 
arcetur putrefactio. Omnis enim putrefactio fundatur in congregatione 
homogeneorum; unde paulatim fit corruptio prioris (quam vocant) 
formae, et generatio novae. Nam putrefactionem, quae sternit viam ad 
generationem novae formae, praecedit solutio veteris; quae est ipsa 
coitio ad homogeniam. Ea vero, si non impedita fuerit, fit solutio 
simplex: sin occurrant varia quae obstant, sequuntur putrefactiones 
quae sunt rudimenta generationis novae. Quod si (id quod nunc agitur) 
fiat agitatio frequens per motum externum, tum vero motus iste 
coitionis (qui est delicatus et mollis et indiget quiete ab externis) 
disturbatur et cessat; ut fieri videmus in innumeris: veluti cum 
quotidiana agitatio aut profluentia aquae arceat putrefactionem; venti 
arceant pestilentiam aëris; grana in granariis versa et agitata maneant 
pura; omnia denique agitata exterius non facile putrefiant interius. 
 
Superest ut non omittatur coitio illa partium corporum, unde fit 
praecipue induratio et desiccatio. Postquam enim spiritus, aut 
humidum in spiritum versum, evolaverit in aliquo corpore porosiore 
(ut in ligno, osse, membrana, et hujusmodi), tum partes crassiores 
majore nixu contrahuntur et coeunt, unde sequitur induratio aut 
desiccatio: quod existimamus fieri, non tam ob motum nexus, ne detur 
vacuum, quam per motum istum amicitiae et unionis. 
 
Ad coitionem vero ad distans quod attinet, ea infrequens est et rara; et 



tamen in pluribus inest quam quibus observatur. Hujus simulacra sunt, 
cum bulla solvat bullam; medicamenta ex similitudine substantiae 
trahant humores; chorda in diversis fidibus ad unisonum moveat 
chordam; et hujusmodi. Etiam in spiritibus animalium hunc motum 
vigere existimamus, sed plane incognitum. At eminet certe in magnete, 
et ferro excito. Cum autem de motibus magnetis loquimur, 
distinguendi plane sunt. Quatuor enim virtutes sive operationes sunt 
in magnete, quae non confundi, sed separari debent; licet admiratio 
hominum et stupor eas commiscuerit. Una, coitionis magnetis ad 
magnetem, vel ferri ad magnetem, vel ferri exciti ad ferrum. Secunda, 
verticitatis ejus ad septentriones et austrum, atque simul declinationis 
ejus. Tertia, penetrationis ejus per aurum, vitrum, lapidem, omnia. 
Quarta, communicationis virtutis ejus de lapide in ferrum, et de ferro 
in ferrum, absque communicatione substantiae. Verum hoc loco de 
prima virtute ejus tantum loquimur, videlicet coitionis. Insignis etiam 
est motus coitionis argenti vivi et auri: adeo ut aurum alliciat argentum 
vivum, licet confectum in unguenta; atque operarii inter vapores 
argenti vivi soleant tenere in ore frustum auri, ad colligendas 
emissiones argenti vivi, alias crania et ossa eorum invasuras; unde 
etiam frustum illud paulo post albescit. Atque de motu congregationis 
minoris haec dicta sint. 
 
(9) Sit Motus Nonus, Motus Magneticus; qui licet sit ex genere motus 
congregationis minoris, tamen si operetur ad distantias magnas et 
super massas rerum magnas, inquisitionem meretur separatam; 
praesertim si nec incipiat a tactu, quemadmodum plurimi, nec 
perducat actionem ad tactum, quemadmodum omnes motus 
congregativi; sed corpora tantum elevet, aut ea intumescere faciat, nec 
quicquam ultra. Nam si luna attollat aquas, aut turgescere aut 
intumescere faciat humida; aut coelum stellatum attrahat planetas 
versus sua apogaea; aut sol alliget astra Veneris et Mercurii, ne longius 
absint a corpore ejus quam ad distantiam certam; videntur hi motus 
nec sub congregatione majore nec sub congregatione minore bene 
collocari, sed esse tanquam congregativa media et imperfecta, 
ideoque speciem debere constituere propriam. 
 



215 
 

(10) Sit Motus Decimus, Motus Fugae; motus scilicet motui 
congregationis minoris contrarius; per quem corpora ex antipathia 
fugiunt et fugant inimica, seque ab illis separant, aut cum illis miscere 
se recusant. Quamvis enim videri possit in aliquibus hic motus esse 
motus tantum per accidens aut per consequens, respectu motus 
congregationis minoris, quia nequeunt coire homogenea, nisi 
heterogeneis exclusis et remotis; tamen ponendus est motus iste per 
se, et in speciem constituendus, quia in multis appetitus fugae cernitur 
magis principalis quam appetitus coitionis. 
 
Eminet autem hic motus insigniter in excretionibus animalium; nec 
minus etiam in sensuum nonnullorum odiosis objectis, praecipue in 
olfactu et gustu. Odor enim foetidus ita rejicitur ab olfactu, ut etiam 
inducat in os stomachi motum expulsionis per consensum; sapor 
amarus et horridus ita rejicitur a palato aut gutture, ut inducat per 
consensum capitis conquassationem et horrorem. Veruntamen etiam 
in aliis locum habet iste motus. Conspicitur enim in antiperistasibus 
nonnullis; ut in aëris media regione, cujus frigora videntur esse 
rejectiones naturae frigidae ex confiniis coelestium; quemadmodum 
etiam videntur magni illi fervores et inflammationes, quae inveniuntur 
in locis subterraneis, esse rejectiones naturae calidae ab interioribus 
terrae. Calor enim et frigus, si fuerint in quanto minore, se invicem 
perimunt; sin fuerint in massis majoribus et tanquam justis exercitibus, 
tum vero per conflictum se locis invicem summovent et ejiciunt. Etiam 
tradunt cinamomum et odorifera, sita juxta latrinas et loca foetida, 
diutius odorem retinere; quia recusant exire et commisceri cum 
foetidis. Certe argentum vivum, quod alias se reuniret in corpus 
integrum, prohibetur per salivam hominis, aut axungiam porci, aut 
terebinthinam, et hujusmodi, ne partes ejus coeant; propter malum 
consensum quem habent cum hujusmodi corporibus; a quibus 
undique circumfusis se retrahunt; adeo ut fortior sit earum fuga ab istis 
interjacentibus quam desiderium uniendi se cum partibus sui similibus; 
id quod vocant mortificationem argenti vivi. Etiam quod oleum cum 
aqua non misceatur, non tantum in causa est differentia levitatis, sed 
malus ipsorum consensus: ut videre est in spiritu vini, qui cum levior 
sit oleo, tamen se bene miscet cum aqua. At maxime omnium insignis 
est motus fugae in nitro, et hujusmodi corporibus crudis, quae 



flammam exhorrent; ut in pulvere pyrio, argento vivo, necnon in auro. 
Fuga vero ferri ab altero polo magnetis a Gilberto bene notatur non 
esse fuga propria, sed conformitas, et coitio ad situm magis 
accommodatum. 
 
(11) Sit Motus Undecimus, Motus Assimilationis, sive Multiplicationis 
sui, sive etiam Generationis Simplicis. Generationem autem simplicem 
dicimus non corporum integralium, ut in plantis, aut animalibus; sed 
corporum similarium. Nempe per hunc motum corpora similaria 
vertunt corpora alia affinia, aut saltem bene disposita et praeparata, in 
substantiam et naturam suam: ut flamma, quae super halitus et oleosa 
multiplicat se, et generat novam flammam; aër, qui super aquam et 
aquea multiplicat se, et generat novum aërem; spiritus vegetabilis et 
animalis, qui super tenuiores partes tam aquei quam oleosi in alimentis 
suis multiplicat se, et generat novum spiritum; partes solidae 
plantarum et animalium, veluti folium, flos, caro, os, et sic de caeteris, 
quae singulae ex succis alimentorum assimilant et generant 
substantiam successivam et epiusiam. Neque enim quenquam cum 
Paracelso delirare juvet, qui (distillationibus suis scilicet occaecatus) 
nutritionem per separationem tantum fieri voluit; quodque in pane vel 
cibo lateat oculus, nasus cerebrum, jecur; in succo terrae radix, folium, 
flos. Etenim sicut faber ex rudi massa lapidis vel ligni, per separationem 
et rejectionem superflui, educit folium, florem, oculum, nasum, 
manum, pedem, et similia; ita Archaeum illum Fabrum internum ex 
alimento per separationem et rejectionem educere singula membra et 
partes asserit ille. Verum missis nugis, certissimum est partes singulas, 
tam similares quam organicas, in vegetabilibus et animalibus, succos 
alimentorum suorum fere communes, aut non multum diversos, primo 
attrahere cum nonnullo delectu, deinde assimilare, et vertere in 
naturam suam. Neque assimilatio ista, aut generatio simplex, fit solum 
in corporibus animatis, verum et inanimata ex hac re participant; veluti 
de flamma et aëre dictum est. Quinetiam spiritus emortuus, qui in 
omni tangibili animato continetur, id perpetuo agit, ut partes crassiores 
digerat et vertat in spiritum, qui deinde exeat; unde fit diminutio 
ponderis et exsiccatio, ut alibi diximus. Neque etiam respuenda est in 
assimilatione accretio illa, quam vulgo ab alimentatione distinguunt; 
veluti cum lutum inter lapillos concrescit, et vertitur in materiam 



217 
 

lapideam; squammae circa dentes vertuntur in substantiam non minus 
duram quam sunt dentes ipsi, etc. Sumus enim in ea opinione, inesse 
corporibus omnibus desiderium assimilandi, non minus quam coeundi 
ad homogenea; verum ligatur ista virtus, sicut et illa, licet non iisdem 
modis. Sed modos illos, necnon solutionem ab iisdem, omni diligentia 
inquirere oportet, quia pertinent ad senectutis refocillationem. 
Postremo videtur notatu dignum, quod in novem illis motibus, de 
quibus diximus, corpora tantum naturae suae conservationem 
appetere videntur; in hoc decimo autem propagationem. 
 
(12) Sit Motus Duodecimus, Motus Excitationis; qui motus videtur esse 
ex genere assimilationis, atque eo nomine quandoque a nobis 
promiscue vocatur. Est enim motus diffusivus, et communicativus, et 
transitivus, et multiplicativus, sicut et ille; atque effectu (ut plurimum) 
consentiunt, licet efficiendi modo et subjecto differant. Motus enim 
assimilationis procedit tanquam cum imperio et potestate; jubet enim 
et cogit assimilatum in assimilantem verti et mutari. At motus 
excitationis procedit tanquam arte et insinuatione et furtim; et invitat 
tantum, et disponit excitatum ad naturam excitantis. Etiam motus 
assimilationis multiplicat et transformat corpora et substantias; veluti, 
plus fit flammae, plus aëris, plus spiritus, plus carnis. At in motu 
excitationis, multiplicantur et transeunt virtutes tantum; et plus fit 
calidi, plus magnetici, plus putridi. Eminet autem iste motus praecipue 
in calido et frigido. Neque enim calor diffundit se in calefaciendo per 
communicationem primi caloris; sed tantum per excitationem partium 
corporis ad motum illum qui est Forma Calidi; de quo in vindemiatione 
prima de natura calidi diximus. Itaque longe tardius et difficilius 
excitatur calor in lapide aut metallo quam in aëre, ob inhabilitatem et 
impromptitudinem corporum illorum ad motum illum; ita ut verisimile 
sit posse esse interius versus viscera terrae materias quae calefieri 
prorsus respuant; quia ob condensationem majorem spiritu illo 
destituuntur a quo motus iste excitationis plerunque incipit. Similiter 
magnes induit ferrum nova partium dispositione et motu conformi; 
ipse autem nihil ex virtute perdit. Similiter fermentum panis, et flos 
cervisiae, et coagulum lactis, et nonnulla ex venenis, excitant et 
invitant motum in massa farinaria, aut cervisia, aut caseo, aut corpore 



humano, successivum et continuatum; non tam ex vi excitantis quam 
ex praedispositione et facili cessione excitati. 
 
(13) Sit Motus Decimus Tertius, Motus Impressionis; qui motus est 
etiam ex genere motus assimilationis, estque ex diffusivis motibus 
subtilissimus. Nobis autem visum est eum in speciem propriam 
constituere, propter differentiam insignem quam habet erga priores 
duos. Motus enim assimilationis simplex corpora ipsa transformat; ita 
ut si tollas primum movens nihil intersit ad ea quae sequuntur. Neque 
enim prima accensio in flammam, aut prima versio in aërem, aliquid 
facit ad flammam aut aërem in generatione succedentem. Similiter, 
motus excitationis omnino manet, remoto primo movente, ad tempora 
bene diuturna; ut in corpore calefacto, remoto primo calore; in ferro 
excito, remoto magnete; in massa farinaria, remoto fermento. At 
Motus Impressionis, licet sit diffusivus, et transitivus, tamen perpetuo 
pendere videtur ex primo movente; adeo ut, sublato aut cessante illo, 
statim deficiat et pereat; itaque etiam momento, aut saltem exiguo 
tempore, transigitur. Quare motus illos assimilationis et excitationis, 
motus generationis Jovis, quia generatio manet; hunc autem motum 
Motum Generationis Saturni, quia natus statim devoratur et 
absorbetur, appellare consuevimus. Manifestat se vero hic motus in 
tribus; in lucis radiis; sonorum percussionibus; et magneticis, quatenus 
ad communicationem. Etenim amota luce, statim pereunt colores et 
reliquae imagines ejus; amota percussione prima et quassatione 
corporis inde facta, paulo post perit sonus. Licet enim soni etiam in 
medio per ventos tanquam per undas agitentur; tamen diligentius 
notandum est, quod sonus non tam diu durat quam fit resonatio. 
Etenim impulsa campana, sonus ad bene magnum tempus continuari 
videtur; unde quis facile in errorem labatur, si existimet toto illo 
tempore sonum tanquam natare et haerere in aëre; quod falsissimum 
est. Etenim illa resonatio non est idem sonus numero, sed renovatur. 
Hoc autem manifestatur ex sedatione sive cohibitione corporis 
percussi. Si enim sistatur et detineatur campana fortiter et fiat 
immobilis, statim perit sonus nec resonat amplius; ut in chordis, si post 
primam percussionem tangatur chorda, vel digito ut in lyra, vel calamo 
ut in espinetis, statim desinit resonatio. Magnete autem remoto, 
statim ferrum decidit. Luna autem a mari non potest removeri; nec 



219 
 

terra a ponderoso dum cadit. Itaque de illis nullum fieri potest 
experimentum; sed ratio eadem est. 
 
(14) Sit Motus Decimus Quartus, Motus Configurationis, aut Situs; per 
quem corpora appetere videntur, non coitionem aut separationem 
aliquam, sed situm, et collocationem, et configurationem cum aliis. Est 
autem iste motus valde abstrusus, nec bene inquisitus. Atque in 
quibusdam videtur quasi incausabilis; licet revera (ut existimamus) non 
ita sit. Etenim si quaeratur cur potius coelum volvatur ab oriente in 
occidentem quam ab occidente in orientem; aut cur vertatur circa 
polos positos juxta Ursas potius quam circa Orionem, aut ex alia aliqua 
parte coeli: videtur ista quaestio tanquam quaedam extasis, cum ista 
potius ab experientia, et ut positiva recipi debeant. At in natura 
profecto sunt quaedam ultima et incausabilia; verum hoc ex illis non 
esse videtur. Etenim hoc fieri existimamus ex quadam harmonia et 
consensu mundi, qui adhuc non venit in observationem. Quod si 
recipiatur motus terrae ab occidente in orientem, eaedem manent 
quaestiones. Nam et ipsa super aliquos polos movetur. Atque cur 
tandem debeant isti poli collocari magis ubi sunt quam alibi? Item 
verticitas, et directio, et declinatio magnetis ad hunc motum 
referuntur. Etiam inveniuntur in corporibus tam naturalibus quam 
artificialibus, praesertim consistentibus et non fluidis, collatio 
quaedam et positura partium, et tanquam villi et fibrae, quae 
diligenter investigandae sunt; utpote sine quarum inventione corpora 
illa commode tractari aut regi non possunt. At circulationes illas in 
liquidis, per quas illa dum pressa sint, antequam se liberare possunt, 
se invicem relevant, ut compressionem illam ex aequo tolerent, motui 
libertatis verius assignamus. 
 
(15) Sit Motus Decimus Quintus, Motus Pertransitionis, sive Motus 
secundum Meatus; per quem virtutes corporum magis aut minus 
impediuntur aut provehuntur a mediis ipsorum, pro natura corporum 
et virtutum operantium, atque etiam medii. Aliud enim medium luci 
convenit, aliud sono, aliud calori et frigori, aliud virtutibus magneticis, 
necnon aliis nonnullis respective. 
 



(16) Sit Motus Decimus Sextus, Motus Regius (ita enim eum 
appellamus) sive Politicus; per quem partes in corpore aliquo 
praedominantes et imperantes reliquas partes fraenant, domant, 
subigunt, ordinant, et cogunt eas adunari, separari, consistere, moveri, 
collocari, non ex desideriis suis, sed prout in ordine sit et conducat ad 
bene esse partis illius imperantis; adeo ut sit quasi Regimen et Politia 
quaedam, quam exercet pars regens in partes subditas. Eminet autem 
hic motus praecipue in spiritibus animalium, qui motus omnes partium 
reliquarum, quamdiu ipse in vigore est, contemperat. Invenitur autem 
in aliis corporibus in gradu quodam inferiore; quemadmodum dictum 
est de sanguine et urinis, quae non solvuntur donec spiritus, qui partes 
earum commiscebat et cohibebat, emissus fuerit aut suffocatus. 
Neque iste motus omnino spiritibus proprius est, licet in plerisque 
corporibus spiritus dominentur ob motum celerem et penetrationem. 
Veruntamen in corporibus magis condensatis, nec spiritu vivido et 
vigente (qualis inest argento vivo et vitriolo) repletis, dominantur 
potius partes crassiores; adeo ut nisi fraenum et jugum hoc arte aliqua 
excutiatur, de nova aliqua hujusmodi corporum transformatione 
minime sperandum sit. Neque vero quispiam nos oblitos esse existimet 
ejus quod nunc agitur; quia cum ista series et distributio motuum ad 
nil aliud spectet, quam ut illorum praedominantia per instantias luctae 
melius inquiratur, jam inter motus ipsos praedominantiae mentionem 
faciamus. Non enim in descriptione motus istius regii, de 
praedominantia motuum aut virtutum tractamus, sed praedominantia 
partium in corporibus. Haec enim ea est praedominantia, quae 
speciem istam motus peculiarem constituit. 
 
(17) Sit Motus Decimus Septimus, Motus Rotationis Spontaneus; per 
quem corpora motu gaudentia, et bene collocata, natura sua fruuntur, 
atque seipsa sequuntur, non aliud, et tanquam proprios petunt 
amplexus. Etenim videntur corpora aut movere sine termino; aut plane 
quiescere; aut ferri ad terminum, ubi pro natura sua aut rotent aut 
quiescant. Atque quae bene collocata sunt, si motu gaudeant, movent 
per circulum: motu scilicet aeterno et infinito. Quae bene collocata 
sunt, et motum exhorrent, prorsus quiescunt. Quae non bene collocata 
sunt, movent in linea recta (tanquam tramite brevissimo) ad consortia 
suorum connaturalium. Recipit autem motus iste rotationis 



221 
 

differentias novem. Primam, centri sui, circa quod corpora movent: 
secundam, polorum suorum, supra quos movent: tertiam, 
circumferentiae sive ambitus sui, prout distant a centro: quartam, 
incitationis suae, prout celerius aut tardius rotant: quintam, 
consequutionis motus sui, veluti ab oriente in occidentem, aut ab 
occidente in orientem: sextam, declinationis a circulo perfecto per 
spiras longius aut propius distantes a centro suo: septimam, 
declinationis a circulo perfecto per spiras longius aut propius distantes 
a polis suis: octavam, distantiae proprioris aut longioris spirarum 
suarum ad invicem: nonam et ultimam, variationis ipsorum polorum, 
si sint mobiles: quae ipsa ad rotationem non pertinet, nisi fiat 
circulariter. Atque iste motus communi et inveterata opinione habetur 
pro proprio coelestium. Attamen gravis de illo motu lis est inter 
nonnullos tam ex antiquis quam modernis, qui rotationem terrae 
attribuerunt. At multo fortasse justior movetur controversia (si modo 
res non sit omnino extra controversiam), an motus videlicet iste 
(concesso quod terra stet) coeli finibus contineatur, an potius 
descendat, et communicetur aëri et aquis. Motum autem rotationis in 
missilibus, ut in spiculis, sagittis, pilis sclopetorum, et similibus, omnino 
ad motum libertatis rejicimus. 
 
(18) Sit Motus Decimus Octavus, Motus Trepidationis, cui (ut ab 
astronomis intelligitur) non multum fidei adhibemus. Nobis autem 
corporum naturalium appetitus ubique serio perscrutantibus occurrit 
iste motus; et constitui debere videtur in speciem. Est autem hic motus 
veluti aeternae cujusdam captivitatis. Videlicet ubi corpora non 
omnino pro natura sua bene locata, et tamen non prorsus male se 
habentia, perpetuo trepidant, et irrequiete se agant, nec statu suo 
contenta, nec ulterius ausa progredi. Talis invenitur motus in corde et 
pulsibus animalium; et necesse est ut sit in omnibus corporibus, quae 
statu ancipiti ita degunt inter commoda et incommoda, ut distracta 
liberare se tentent, et denuo repulsam patiantur, et tamen perpetuo 
experiantur. 
 
(19) Sit Motus Decimus Nonus et postremus, motus ille cui vix nomen 
motus competit, et tamen est plane motus. Quem motum, Motum 
Decubitus, sive Motum Exhorrentiae Motus, vocare licet. Per hunc 



motum terra stat mole sua, moventibus se extremis suis in medium; 
non ad centrum imaginativum, sed ad unionem. Per hunc etiam 
appetitum omnia majorem in modum condensata motum exhorrent, 
atque illis pro omni appetitu est non moveri; et licet infinitis modis 
vellicentur et provocentur ad motum, tamen naturam suam (quoad 
possunt) tuentur. Quod si ad motum compellantur, tamen hoc agere 
semper videntur ut quietem et statum suum recuperent, neque 
amplius moveant. Atque circa hoc certe se agilia praebent, et satis 
perniciter et rapide (ut pertaesa et impatientia omnis morae) 
contendunt. Hujus autem appetitus imago ex parte tantum cerni 
potest; quia hic apud nos, ex subactione et concoctione coelestium, 
omne tangibile non tantum non condensatum est ad ultimitatem, sed 
etiam cum spiritu nonnullo miscetur. 
 
Proposuimus itaque jam species sive elementa simplicia motuum, 
appetituum, et virtutum activarum, quae sunt in natura maxime 
catholica. Neque parum scientiae naturalis sub illis adumbratum est. 
Non negamus tamen et alias species fortasse addi posse, atque istas 
ipsas divisiones secundum veriores rerum venas transferri, denique in 
minorem numerum posse redigi. Neque tamen hoc de divisionibus 
aliquibus abstractis intelligimus: veluti si quis dicat corpora appetere 
vel conservationem, vel exaltationem, vel propagationem, vel 
fruitionem naturae suae; aut si quis dicat motus rerum tendere ad 
conservationem et bonum, vel universi, ut antitypiam et nexum; vel 
universitatum magnarum, ut motus congregationis majoris, rotationis, 
et exhorrentiae motus; vel formarum specialium, ut reliquos. Licet 
enim haec vera sint, tamen nisi terminentur in materia et fabrica 
secundum veras lineas, speculativa sunt, et minus utilia. Interim 
sufficient et boni erunt usus ad pensitandas praedominantias virtutum 
et exquirendas instantias luctae; id quod nunc agitur. 
 
Etenim ex his quos proposuimus motibus alii prorsus sunt invincibiles; 
alii aliis sunt fortiores, et illos ligant, fraenant, disponunt; alii aliis 
longius jaculantur; alii alios tempore et celeritate praevertunt; alii alios 
fovent, roborant, ampliant, accelerant. 
 
Motus antitypiae omnino est adamantinus et invincibilis. Utrum vero 



223 
 

Motus nexus sit invincibilis adhuc haeremus. Neque enim pro certo 
affirmaverimus utrum detur Vacuum, sive coacervatum sive 
permistum. At de illo nobis constat, rationem illam, propter quam 
introductum est Vacuum a Leucippo et Democrito (videlicet quod 
absque eo non possent eadem corpora complecti et implere majora et 
minora spatia), falsam esse. Est enim plane plica materiae complicantis 
et replicantis se per spatia, inter certos fines, absque interpositione 
vacui; neque est in aëre ex vacuo bis millies (tantum enim esse oportet) 
plus quam in auro. Id quod ex potentissimis corporum pneumaticorum 
virtutibus (quae aliter tanquam pulveris minuti natarent in vacuo), et 
multis aliis demonstrationibus, nobis satis liquet. Reliqui vero Motus 
regunt et reguntur invicem, pro rationibus vigoris, quanti, incitationis, 
ejaculationis, necnon tum auxiliorum tum impedimentorum quae 
occurrunt. 
 
Exempli gratia: magnes armatus nonnullus detinet et suspendit 
ferrum, ad sexagecuplum pondus ipsius; eo usque dominatur motus 
congregationis minoris super motum congregationis majoris; quod si 
majus fuerit pondus, succumbit. Vectis tanti roboris sublevabit tantum 
pondus; eo usque dominatur motus libertatis super motum 
congregationis majoris; sin majus fuerit pondus, succumbit. Corium 
tensum ad tensuram talem non rumpitur; eo usque dominatur motus 
continuationis super motum tensurae; quod si ulterior fuerit tensura, 
rumpitur corium, et succumbit motus continuationis. Aqua per rimam 
perforationis talis effluit; eo usque dominatur motus congregationis 
majoris super motum continuationis; quod si minor fuerit rima, 
succumbit, et vincit motus continuationis. In pulvere sulphuris solius 
immissi in sclopetum cum pila, et admoto igne, non emittitur pila; in 
eo motus congregationis majoris vincit motum hyles. At in pulvere 
pyrio immisso vincit motus hyles in sulphure, adjutus motibus hyles et 
fugae in nitro. Et sic de caeteris. Etenim instantiae luctae (quae 
indicant praedominantiam virtutum, et secundum quas rationes et 
calculos praedominentur et succumbant) acri et sedula diligentia 
undique sunt conquirendae. 
 
Etiam modi et rationes ipsius succumbentiae motuum diligenter sunt 
introspiciendae. Nempe, an omnino cessent, vel potius usque nitantur, 



sed ligentur. Etenim in corporibus hic apud nos, nulla vera est quies, 
nec in integris nec in partibus; sed tantum secundum apparentiam. 
Quies autem ista apparens causatur aut per aequilibrium, aut per 
absolutam praedominantiam motuum. Per aequilibrium, ut in 
bilancibus, quae stant si aequa sint pondera. Per praedominantiam, ut 
in hydriis perforatis, ubi quiescit aqua et detinetur a decasu, per 
praedominantiam motus nexus. Notandum tamen est (ut diximus) 
quatenus nitantur motus illi succumbentes. Etenim si quis per luctam 
detineatur extensus in terra, brachiis et tibiis vinctis, aut aliter detentis; 
atque ille tamen totis viribus resurgere nitatur; non est minor nixus, 
licet non proficiat. Hujus autem rei conditio (scilicet utrum per 
praedominantiam motus succumbens quasi annihiletur, an potius 
continuetur nixus, licet non conspiciatur), quae latet in conflictibus, 
apparebit fortasse in concurrentiis. Exempli gratia; fiat experimentum 
in sclopetis, utrum sclopetus, pro tanto spatio quo emittat pilam in 
linea directa, sive (ut vulgo loquuntur) in puncto blanco, debiliorem 
edat percussionem ejaculando in supra, ubi Motus Ictus est simplex, 
quam desuper, ubi Motus Gravitatis concurrit cum Ictu. 
 
Etiam canones praedominantiarum qui occurrunt colligendi sunt. 
Veluti, quod quo communius est bonum quod appetitur, eo motus est 
fortior ut motus nexus, qui respicit communionem universi, fortior est 
motu gravitatis, qui respicit communionem densorum. Etiam quod 
appetitus qui sunt boni privati, non praevalent plerunque contra 
appetitus boni magis publici, nisi in parvis quantis. Quae utinam 
obtinerent in civilibus. 
 
 

II-XLIX. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo quinto 
Instantias Innuentes; eas scilicet, quae commoda hominum innuunt 
aut designant. Etenim ipsum Posse et ipsum Scire naturam humanam 
amplificant, non beant. Itaque decerpenda sunt ex universitate rerum 
ea quae ad usus vitae maxime faciunt. Verum de iis erit magis proprius 
dicendi locus, cum Deductiones ad Praxim tractabimus. Quinetiam in 
ipso opere Interpretationis circa singula subjecta, locum semper 



225 
 

Chartae Humanae, sive Chartae Optativae, assignamus. Etenim et 
quaerere et optare non inepte, pars scientiae est. 
 
 

II-L. 
Inter praerogativas instantiarum ponemus loco vicesimo sexto 
Instantias Polychrestas. Eae sunt, quae pertinent ad varia et saepius 
occurrunt; ideoque operae et novis probationibus haud parum 
parcunt. Atque de instrumentis ipsis atque ingeniationibus proprius 
erit dicendi locus, cum Deductiones ad Praxim et Experimentandi 
Modos tractabimus. Quinetiam quae adhuc cognita sunt et in usum 
venerunt, in Historiis Particularibus singularum artium describentur. In 
praesenti autem subjungemus quaedam catholica circa ea pro 
exemplis tantum polychresti. 
 
Operatur igitur homo super corpora naturalia (praeter ipsam 
admotionem et amotionem corporum simplicem) septem praecipue 
modis: nempe, vel per exclusionem eorum quae impediunt et 
disturbant; vel per compressiones, extensiones, agitationes, et 
hujusmodi; vel per calorem et frigus; vel per moram in loco 
convenienti; vel per fraenum et regimen motus; vel per consensus 
speciales; vel per alternationem tempestivam et debitam, atque 
seriem et successionem horum omnium; aut saltem nonnullorum ex 
illis. 
 
(1) Ad primum igitur quod attinet; aër communis qui undique praesto 
est et se ingerit, atque radii coelestium, multum turbant. Quae itaque 
ad illorum exclusionem faciunt, merito haberi possint pro polychrestis. 
Huc igitur pertinent materies et crassities vasorum, in quibus corpora 
ad operationem praeparata reponuntur. Similiter, modi accurati 
obturationis vasorum, per consolidationem et lutum sapientiae, ut 
loquuntur chymici. Etiam clausura per liquores in extimis, utilissima res 
est; ut cum infundunt oleum super vinum aut succos herbarum, quod 
expandendo se in summitate instar operculi, optime ea conservat 
illaesa ab aëre. Neque pulveres res malae sunt; qui, licet contineant 
aërem permistum, tamen vim aëris coacervati et circumfusi arcent: ut 
fit in conservatione uvarum et fructuum intra arenam, et farinam. 



Etiam cera, mel, pix, et hujusmodi tenacia, recte obducuntur ad 
clausuram perfectiorem, et ad summovendum aërem et coelestia. 
Etiam nos experimentum quandoque fecimus, ponendo vas, necnon 
aliqua alia corpora, intra argentum vivum, quod omnium longe 
densissimum est ex iis quae circumfundi possunt. Quinetiam specus et 
cavernae subterraneae magni usus sunt ad prohibendum insolationem 
et aërem istum apertum praedatorium; qualibus utuntur Germani 
Septentrionales pro granariis. Necnon repositio corporum in fundo 
aquarum ad hoc spectat: ut memini me quippiam audisse de utribus 
vini demissis in profundum puteum, ad infrigidationem scilicet, sed 
casu et per neglectum ac oblivionem ibidem remanentibus per multos 
annos, et deinde extractis; unde vinum factum est non solum non 
vapidum aut emortuum, sed multo magis nobile ad gustum, per 
commixtionem partium suarum (ut videtur) magis exquisitam. Quod si 
postulet res ut corpora demittantur ad fundum aquarum, veluti intra 
fluvios aut mare, neque tamen aquas tangant, nec in vasibus obturatis 
concludantur, sed aëre tantum circumdentur; bonus est usus vasis illius 
quod adhibitum est nonnunquam ad operandum subter aquis super 
navigia demersa, ut urinatores diutius manere possint sub aquis, et per 
vices ad tempus respirare. Illud hujusmodi erat. Conficiebatur dolium 
ex metallo concavum, quod demittebatur aequabiliter ad superficiem 
aquae, atque sic deportabat totum aërem qui continebatur in dolio 
secum in fundum maris. Stabat autem super pedes tres (instar 
tripodis), qui longitudinis erant aliquanto minoris statura hominis; ita 
ut urinator posset cum anhelitus deficeret, immittere caput in cavum 
dolii, et respirare, et deinde opus continuare. Atque audivimus 
inventam esse jam machinam aliquam naviculae aut scaphae, quae 
homines subter aquis vehere possit ad spatia nonnnulla. Verum sub tali 
vase, quale modo diximus, corpora quaevis facile suspendi possint; 
cujus causa hoc experimentum adduximus. 
 
Est et alius usus diligentis et perfectae clausurae corporum: nempe, 
non solum ut prohibeatur aditus aëris per exterius (de quo jam dictum 
est), verum etiam ut cohibeatur exitus spiritus corporis, super quod fit 
operatio per interius. Necesse est enim ut operanti circa corpora 
naturalia constet de summis suis: viz. quod nihil expirarit aut effluxerit. 
Fiunt enim profundae alterationes in corporibus, quando, natura 



227 
 

prohibente annihilationem, ars prohibeat etiam deperditionem aut 
evolationem alicujus partis. Atque hac de re invaluit opinio falsa (quae 
si vera esset, de ista conservatione summae certae absque 
diminutione esset fere desperandum): viz. spiritus corporum, et aërem 
majori gradu caloris attenuatum, nullis vasorum claustris posse 
contineri, quin per poros vasorum subtiliores evolent. Atque in hanc 
opinionem adducti sunt homines per vulgata illa experimenta, poculi 
inversi super aquam cum candela aut charta inflammata, ex quo fit ut 
aqua sursum attrahatur; atque similiter ventosarum, quae super 
flammam calefactae trahunt carnes. Existimant enim in utroque 
experimento aërem attenuatum emitti, et inde quantum ipsius minui, 
ideoque aquam aut carnes per nexum succedere. Quod falsissimum 
est. aër enim non quanto diminuitur, sed spatio contrahitur; neque 
incipit motus iste successionis aquae, antequam fiat extinctio flammae 
aut refrigeratio aëris: adeo ut medici, quo fortius attrahant ventosae, 
ponant spongias frigidas aqua madefactas super ventosas. Itaque non 
est cur homines multum sibi metuant de facili exitu aëris aut spirituum. 
Licet enim verum sit etiam solidissima corpora habere suos poros, 
tamen aegre patitur aër aut spiritus comminutionem sui ad tantam 
subtilitatem; quemadmodum et aqua exire recusat per rimam 
minusculam. 
 
(2) De secundo vero modo ex septem praedictis illud imprimis 
notandum est, valere certe compressiones et hujusmodi violentias ad 
motum localem, atque alia id genus, potentissime; ut in machinis et 
missilibus: etiam ad destructionem corporis organici, atque earum 
virtutum quae consistunt plane in motu. Omnis enim vita, immo etiam 
omnis flamma et ignitio destruitur per compressiones; ut et omnis 
machina corrumpitur et confunditur per easdem. Etiam ad 
destructionem virtutum quae consistunt in posituris, et dissimilaritate 
partium paulo crassiore; ut in coloribus (neque enim idem color floris 
integri et contusi, neque succini integri et pulverizati); etiam in 
saporibus (neque enim idem sapor pyri immaturi, et ejusdem 
compressi ac subacti; nam manifesto dulcedinem majorem concipit). 
Verum ad transformationes et alterationes nobiliores corporum 
similarium non multum valent istae violentiae; quia corpora per eas 
non acquirunt consistentiam aliquam novam constantem et 



quiescentem, sed transitoriam, et nitentem semper ad restitutionem 
et liberationem sui. Attamen non abs re foret hujus rei facere 
experimenta aliqua diligentiora; ad hoc scilicet, utrum condensatio 
corporis bene similaris (qualia sunt aër, aqua, oleum, et hujusmodi), 
aut rarefactio similiter per violentiam indita, possint fieri constantes et 
fixae et quasi mutatae in naturam. Id quod primo experiendum per 
moram simplicem; deinde per auxilia et consensus. Atque illud nobis 
in promptu fuisset (si modo in mentem venisset), cum aquam (de qua 
alibi) per malleationes et pressoria condensavimus, antequam 
erumperet. Debueramus enim sphaeram complanatam per aliquot 
dies sibi permisisse, et tum demum aquam extraxisse; ut fieret 
experimentum, utrum statim impletura fuisset talem dimensionem, 
qualem habebat ante condensationem. Quod si non fecisset aut 
statim, aut certe paulo post, constans videlicet facta videri potuisset 
ista condensatio; sin minus, apparuisset factam fuisse restitutionem, 
et compressionem fuisse transitoriam. Etiam simile quiddam 
faciendum erat circa extensionem aëris in ovis vitreis. Etenim debuerat 
fieri, post exuctionem fortem, subita et firma obturatio; deinde 
debuerant ova illa manere ita obturata per nonnullos dies; et tum 
demum experiendum fuisset, utrum aperto foramine attractus fuisset 
aër cum sibilo, aut etiam attracta fuisset tanta quantitas aquae post 
immersionem, quanta fuisset ab initio, si nulla adhibita fuisset mora. 
Probabile enim, aut saltem dignum probatione est, haec fieri potuisse 
et posse; propterea quod in corporibus paulo magis dissimilaribus 
similia efficiat mora temporis. Etenim baculum per compressionem 
curvatum post aliquod tempus non resilit; neque id imputandum est 
alicui deperditioni ex quanto ligni per moram; nam idem fiet in lamina 
ferri (si augeatur mora), quae non est expirabilis. Quod si non succedat 
experimentum per moram simplicem, tamen non deserendum est 
negotium, sed auxilia alia adhibenda. Non enim parum lucri fit, si per 
violentias indi possint corporibus naturae fixae et constantes. Hac enim 
ratione aër possit verti in aquam per condensationes, et complura alia 
id genus. Dominus enim est homo motuum violentorum, magis quam 
caeterorum. 
 
(3) At tertius ex septem modis refertur ad magnum illud organum, tam 
naturae quam artis, quoad operandum; videlicet calidum et frigidum. 



229 
 

Atque in hac parte claudicat plane potentia humana, tanquam ex uno 
pede. Habemus enim calorem ignis, qui caloribus solis (prout ad nos 
deferuntur) et caloribus animalium quasi infinitis partibus potentior 
est et intensior. At deest frigus, nisi quale per tempestates hyemales, 
aut per cavernas, aut per circundationes nivis et glaciei, haberi potest: 
quod in comparatione aequari potest cum calore fortasse solis 
meridiano in regione aliqua ex torridis, aucto insuper per 
reverberationes montium et parietum; nam hujusmodi utique tam 
calores quam frigora ab animalibus ad tempus exiguum tolerari 
possunt. Nihili autem sunt fere prae calore fornacis ardentis, aut 
alicujus frigoris quod huic gradui respondeat. Itaque omnia hic apud 
nos vergunt ad rarefactionem, et desiccationem, et consumptionem: 
nihil fere ad condensationem et intenerationem, nisi per misturas et 
modos quasi spurios. Quare Instantiae Frigoris omni diligentia sunt 
conquirendae: quales videntur inveniri in expositione corporum super 
turres quando gelat acriter; in cavernis subterraneis; circundationibus 
nivis et glaciei in locis profundioribus, et ad hoc excavatis; demissione 
corporum in puteos; sepulturis corporum in argento vivo et metallis; 
immersione corporum in aquis, quae vertunt ligna in lapides; 
defossione corporum in terra (qualis fertur apud Chinenses esse 
confectio porcellanae, ubi massae ad hoc factae dicuntur manere intra 
terram per quadraginta aut quinquaginta annos, et transmitti ad 
haeredes, tanquam minerae quaedam artificiales); et hujusmodi. 
Quinetiam quae interveniunt in natura condensationes, factae per 
frigora, similiter sunt investigandae; ut, causis eorum cognitis, 
transferri possint in artes. Quales cernuntur in exudatione marmoris et 
lapidum; in rorationibus super vitra per interius fenestrarum, sub 
auroram, post gelu noctis; in originibus et collectionibus vaporum in 
aquas sub terra, unde saepe scaturiunt fontes; et quaecunque sunt 
hujus generis. 
 
Inveniuntur autem, praeter illa quae sunt frigida ad tactum, quaedam 
alia potestate frigida, quae etiam condensant; veruntamen operari 
videntur super corpora animalium tantum, et vix ultra. Hujus generis 
se ostendunt multa in medicinis et emplastris. Alia autem condensant 
carnes et partes tangibiles; qualia sunt medicamenta astringentia, 
atque etiam inspissantiae: alia condensant spiritus; id quod maxime 



cernitur in soporiferis. Duplex autem est modus condensationis 
spirituum, per medicamenta soporifera, sive provocantia somnum: 
alter per sedationem motus; alter per fugam spirituum. Etenim viola, 
rosa sicca, lactuca, et hujusmodi benedicta sive benigna, per vapores 
suos amicos et moderate refrigerantes, invitant spiritus ut se uniant, et 
ipsorum acrem et inquietum motum compescunt. Etiam aqua rosacea, 
apposita ad nares in deliquiis animae, spiritus resolutos et nimium 
relaxatos se recipere facit, et tanquam alit. At opiata et eorum affinia 
spiritus plane fugant, ex qualitate sua maligna et inimica. Itaque si 
applicentur parti exteriori, statim aufugiunt spiritus ab illa parte, nec 
amplius libenter influunt: sin sumantur interius, vapores eorum, 
ascendentes ad caput, spiritus in ventriculis cerebri contentos 
undequaque fugant; cumque se retrahant spiritus neque in aliam 
partem effugere possint, per consequens coeunt et condensantur; et 
quandoque plane extinguuntur et suffocantur; licet rursus eadem 
opiata moderate sumpta, per accidens secundarium (videlicet 
condensationem illam quae a coitione succedit), confortent spiritus, 
eosque reddant magis robustos, et retundant eorum inutiles et 
incensivos motus, ex quo ad curas morborum, et vitae prolongationem 
haud parum conferant. 
 
Etiam praeparationes corporum ad excipiendum frigus non sunt 
omittendae; veluti quod aqua parum tepida facilius conglacietur quam 
omnino frigida, et hujusmodi. 
 
Praeterea, quia natura frigus tam parce suppeditat, faciendum est 
quemadmodum pharmacopolae solent; qui, quando simplex aliquod 
haberi non possit, capiunt succedaneum ejus, et quid pro quo, ut 
vocant: veluti lignum aloes pro xylobalsamo, cassiam pro cinamomo. 
Simili modo diligenter circumspiciendum est, si quae sint succedanea 
frigoris; videlicet quibus modis fieri possint condensationes in 
corporibus, aliter quam per frigus, quod illas efficit ut opus suum 
proprium. Illae autem condensationes videntur intra quaternum 
numerum (quantum adhuc liquet) contineri. Quarum prima videtur 
fieri per contrusionem simplicem; quae parum potest ad densitatem 
constantem (resiliunt enim corpora) sed nihilominus forte res auxiliaris 
esse queat. Secunda fit per contractionem partium crassiorum in 



231 
 

corpore aliquo, post evolationem aut exitum partium tenuiorum, ut fit 
in indurationibus per ignem, et repetitis extinctionibus metallorum, et 
similibus. Tertia fit per coitionem partium homogenearum, quae sunt 
maxime solidae in corpore aliquo, atque antea fuerant distractae, et 
cum minus solidis commistae: veluti in restitutione mercurii sublimati, 
qui in pulvere longe majus occupat spatium quam mercurius simplex, 
et similiter in omni repurgatione metallorum a scoriis suis. Quarta fit 
per consensus, admovendo quae ex vi corporum occulta condensant; 
qui consensus adhuc raro se ostendunt; quod mirum minime est, 
quoniam antequam inventio succedat formarum et schematismorum, 
de inquisitione consensuum non multum sperandum est. Certe quoad 
corpora animalium, dubium non est quin sint complures medicinae, 
tam interius quam exterius sumptae, quae condensant tanquam per 
consensum, ut paulo ante diximus. Sed inanimatis rara est hujusmodi 
operatio. Percrebuit sane, tam scriptis quam fama, narratio de arbore 
in una ex insulis sive Terceris sive Canariis (neque enim bene memini), 
quae perpetuo stillat; adeo ut inhabitantibus nonnullam 
commoditatem aquae praebeat. Paracelsus autem ait, herbam 
vocatam Rorem Solis meridie et fervente sole rore impleri, cum aliae 
herbae undique sint siccae. At nos utramque narrationem fabulosam 
esse existimamus. Omnino autem illae instantiae nobilissimi forent 
usus, et introspectione dignissimae, si essent verae. Etiam rores illos 
mellitos, et instar mannae, qui super foliis quercus inveniuntur mense 
Maio, non existimamus fieri et densari a consensu aliquo, sive a 
proprietate folii quercus; sed cum super aliis foliis pariter cadant, 
contineri scilicet et durare in foliis quercus, quia sunt bene unita, nec 
spongiosa, ut plurima ex aliis. 
 
Calorem vero quod attinet, copia et potestas nimirum homini abunde 
adest; observatio autem et inquisitio deficit in nonnullis, iisque 
maxime necessariis, utcunque spagyrici se venditent. Etenim caloris 
intensioris opificia exquiruntur et conspiciuntur; remissioris vero, quae 
maxime in vias naturae incidunt, non tentantur, ideoque latent. Itaque 
videmus per vulcanos istos qui in pretio sunt, spiritus corporum 
magnopere exaltari, ut in aquis fortibus, et nonnullis aliis oleis 
chymicis; partes tangibiles indurari, et, emisso volatili, aliquando figi; 
partes homogeneas separari; etiam corpora heterogenea grosso modo 



incorporari et commisceri; maxime autem compages corporum 
compositorum et subtiliores schematismos destrui et confundi. 
Debuerant autem opificia caloris lenioris tentari et exquiri; unde 
subtiliores misturae et schematismi ordinati gigni possint et educi, ad 
exemplum naturae et imitationem operum solis; quemadmodum in 
aphorismo de instantiis foederis quaedam adumbravimus. Opificia 
enim naturae transiguntur per longe minores portiones, et posituras 
magis exquisitas et varias, quam opificia ignis, prout nunc adhibetur. 
Tum vero videatur homo revera auctus potestate, si per calores et 
potentias artificiales opera naturae possint specie repraesentari, 
virtute perfici, copia variari; quibus addere oportet accelerationem 
temporis. Nam rubigo ferri longo tempore procedit, at versio in crocum 
Martis subito; et similiter de aerugine et cerussa; Christallum longo 
tempore conficitur, vitrum subito conflatur. Lapides longo tempore 
concrescunt, lateres subito coquuntur, etc. Interim (quod nunc agitur) 
omnes diversitates caloris cum effectibus suis respective diligenter et 
industrie undique sunt colligendae et exquirendae: coelestium, per 
radios suos directos, reflexos, refractos, et unitos in speculis 
comburentibus; fulguris, flammae, ignis carbonum; ignis ex diversis 
materiis; ignis aperti, conclusi, angustiati, et inundantis, denique per 
diversas fabricas fornacium qualificati; ignis flatu exciti, quieti et non 
exciti; ignis ad majorem aut minorem distantiam remoti; ignis per varia 
media permeantis; calorum humidorum, ut balnei Mariae, fimi, caloris 
animalium per exterius, caloris animalium per interius, foeni conclusi; 
calorum aridorum, cineris, calcis, arenae tepidae; denique calorum 
cujusvis generis cum gradibus eorum. 
 
Praecipue vero tentanda est inquisitio et inventio effectuum et 
opificiorum caloris accedentis et recedentis graduatim, et ordinatim, 
et periodice, et per debita spatia et moras. Ista enim inaequalitas 
ordinata revera filia coeli est, et generationis mater; neque a calore aut 
vehementi, aut praecipiti, aut subsultorio, aliquid magni expectandum 
est. Etenim et in vegetabilibus hoc manifestissimum est; atque etiam 
in uteris animalium magna est caloris inaequalitas, ex motu, somno, 
alimentationibus et passionibus foemellarum quae uterum gestant; 
denique in ipsis matricibus terrae, iis nimirum in quibus metalla et 
fossilia efformantur, locum habet et viget ista inaequalitas. Quo magis 



233 
 

notanda est inscitia aliquorum alchymistarum ex reformatis, qui per 
calores aequabiles lampadum et hujusmodi, perpetuo uno tenore 
ardentium, se voti compotes fore existimarunt. Atque de opificiis et 
effectibus caloris haec dicta sint. Neque vero tempestivum est illa 
penitus scrutari, antequam rerum formae et corporum schematismi 
ulterius investigati fuerint, et in lucem prodierint. Tum enim quaerenda 
et adoperanda et aptanda sunt instrumenta, quando de exemplaribus 
constiterit. 
 
(4) Quartus modus operandi est per moram, quae certe et promus et 
condus naturae est, et quaedam dispensatrix. Moram appellamus, 
cum corpus aliquod sibi permittitur ad tempus notabile, munitum 
interim et defensum ab aliqua vi externa. Tum enim motus intestini se 
produnt et perficiunt, cum motus extranei et adventitii cessant. Opera 
autem aetatis sunt longe subtiliora quam ignis. Neque enim possit fieri 
talis clarificatio vini per ignem, qualis fit per moram; neque etiam 
incinerationes per ignem tam sunt exquisitae, quam resolutiones et 
consumptiones per saecula. Incorporationes etiam, et mistiones 
subitae et praecipitatae per ignem, longe inferiores sunt illis, quae fiunt 
per moram. At dissimilares et varii schematismi, quos corpora per 
moras tentant (quales sunt putredines), per ignem aut calorem 
vehementiorem destruuntur. Illud interim non abs re fuerit notare; 
motus corporum penitus conclusorum habere nonnihil ex violento. 
Incarceratio enim illa impedit motus spontaneos corporis. Itaque mora 
in vase aperto plus facit ad separationes; in vase penitus clauso ad 
commistiones; in vase nonnihil clauso, sed subintrante aëre, ad 
putrefactiones. Utcunque de opificiis et effectibus morae undique sunt 
diligenter conquirendae instantiae. 
 
(5) At regimen motus (quod est quintus ex modis operandi) non parum 
valet. Regimen autem motus vocamus, cum corpus aliud occurrens 
corporis alterius motum spontaneum impedit, repellit, admittit, dirigit. 
Hoc vero plerunque in figuris et situ vasorum consistit. Etenim conus 
erectus juvat ad condensationem vaporum in alembicis; at conus 
inversus juvat defaecationem sacchari in vasis resupinatis. Aliquando 
autem sinuatio requiritur, et angustiatio, et dilatatio per vices, et 
hujusmodi. Etiam omnis percolatio huc spectat; scilicet cum corpus 



occurrens uni parti corporis alterius viam aperit, alteri obstruit. Neque 
semper percolatio aut aliud regimen motus fit per extra; sed etiam per 
corpus in corpore: ut cum lapilli immittuntur in aquas ad colligendam 
limositatem ipsarum; syrupi clarificantur cum albuminibus ovorum, ut 
crassiores partes adhaerescant, et postea separari possint. Etiam huic 
regimini motus satis leviter et inscite attribuit Telesius figuras 
animalium, ob rivulos scilicet et loculos matricis. Debuerat autem 
notare similem efformationem in testis ovorum, ubi non sunt rugae aut 
inaequalitas. At verum est regimen motus efformationes perficere in 
modulis et proplasticis. 
 
(6) Operationes vero per consensus aut fugas (qui sextus modus est) 
latent saepenumero in profundo. Istae enim (quas vocant) proprietates 
occultae, et specificae, et sympathiae, et antipathiae, sunt magna ex 
parte corruptelae philosophiae. Neque de consensibus rerum 
inveniendis multum sperandum est, ante inventionem formarum et 
schematismorum simplicium. Consensus enim nil aliud est quam 
symmetria formarum et schematismorum ad invicem. 
 
Atqui majores et magis catholici rerum consensus non prorsus obscuri 
sunt. Itaque ab iis ordiendum. Eorum prima et summa diversitas ea est; 
ut quaedam corpora copia et raritate materiae admodum discrepent, 
schematismis consentiant: alia contra copia et raritate materiae 
consentiant, schematismis discrepent. Nam non male notatum est a 
chymicis, in principiorum suorum triade, sulphur et mercurium quasi 
per universitatem rerum permeare. (Nam de sale inepta ratio est, sed 
introducta ut possit comprehendere corpora terrea, sicca, et fixa.) At 
certe in illis duobus videtur consensus quidam naturae ex maxime 
catholicis conspici. Etenim consentiunt sulphur; oleum, et exhalatio 
pinguis; flamma; et fortasse corpus stellae. Ex altera parte consentiunt 
mercurius; aqua et vapores aquei; aër; et fortasse aether purus et 
interstellaris. Attamen istae quaterniones geminae, sive magnae rerum 
tribus (utraque intra ordines suos), copia materiae atque densitate 
immensum differunt, sed schematismo valde conveniunt; ut in 
plurimis se produnt. At contra metalla diversa copia et densitate 
multum conveniunt (praesertim respectu vegetabilium, etc.), sed 
schematismo multifariam differunt; et similiter vegetabilia et animalia 



235 
 

diversa schematismis quasi infinitis variantur, sed intra copiam 
materiae sive densitatem paucorum graduum continentur. 
 
Sequitur consensus maxime post priorem catholicus, videlicet 
corporum principalium et fomitum suorum; videlicet menstruorum, et 
alimentorum. Itaque exquirendum, sub quibus climatibus, et in qua 
tellure, et ad quam profunditatem metalla singula generentur; et 
similiter de gemmis, sive ex rupibus, sive inter mineras natis; in qua 
gleba terrae, arbores singulae, et frutices, et herbae potissimum 
proveniant, et tanquam gaudeant; et insimul quae impinguationes, 
sive per stercorationes cujuscunque generis, sive per cretam, arenam 
maris, cineres, etc., maxime juvent; et quae sint ex his pro varietate 
glebarum magis aptae et auxiliares. Etiam insitio et inoculatio arborum 
et plantarum, earumque ratio, quae scilicet plantae super quas 
foelicius inserantur, etc., multum pendet de consensu. In qua parte 
non injucundum foret experimentum, quod noviter audivimus esse 
tentatum, de insitione arborum sylvestrium (quae hucusque in 
arboribus hortensibus fieri consuevit), unde folia et glandes majorem 
in modum amplificantur, et arbores fiunt magis umbrosae. Similiter, 
alimenta animalium respective notanda sunt in genere, et cum 
negativis. Neque enim carnivora sustinent herbis nutriri; unde etiam 
Ordo Folitanorum (licet voluntas humana plus possit quam 
animantium caeterorum super corpus suum), post experientiam 
factam (ut aiunt), tanquam ab humana natura non tolerabilis, fere 
evanuit. Etiam materiae diversae putrefactionum, unde animalcula 
generantur, notandae sunt. 
 
Atque consensus corporum principalium erga subordinata sua (tales 
enim ii possint censeri quos notavimus) satis in aperto sunt. Quibus 
addi possunt sensuum consensus erga objecta sua. Qui consensus, 
cum manifestissimi sint, bene notati, et acriter excussi, etiam aliis 
consensibus qui latent magnam praebere possint lucem. 
 
At interiores corporum consensus et fugae, sive amicitiae et lites 
(taedet enim nos fere vocabulorum sympathiae et antipathiae, propter 
superstitiones et inania), aut falso ascriptae, aut fabulis conspersae, 
aut per neglectum rarae admodum sunt. Etenim si quis asserat inter 



vineam et brassicam esse dissidium, quia juxta sata minus laete 
proveniunt, praesto ratio est: quod utraque planta succulenta sit et 
depraedatrix, unde altera alteram defraudat. Si quis asserat esse 
consensum et amicitiam inter segetes et cyaneum, aut papaver 
sylvestre, quia herbae illae fere non proveniunt nisi in arvis cultis: 
debuit is potius asserere dissidium esse inter ea, quia papaver et 
cyaneus emittuntur et creantur ex tali succo terrae qualem segetes 
reliquerint et repudiaverint; adeo ut satio segetum terram praeparet 
ad eorum proventum. Atque hujusmodi falsarum ascriptionum 
magnus est numerus. Quoad fabulas vero, illae omnino sunt 
exterminandae. Restat tenuis certe copia eorum consensuum, qui 
certo probati sunt experimento; quales sunt magnetis et ferri, atque 
auri et argenti vivi, et similium. At in experimentis chymicis circa 
metalla inveniuntur et alii nonnulli observatione digni. Maxima vero 
frequentia eorum (ut in tanta paucitate) invenitur in medicinis 
nonnullis, quae, ex proprietatibus suis occultis (quas vocant) et 
specificis, respiciunt aut membra, aut humores, aut morbos, aut 
quandoque naturas individuas. Neque omittendi sunt consensus inter 
motus et affectus lunae et passiones corporum inferiorum, prout ex 
experimentis agriculturae, nauticae, et medicinae, aut alias cum 
delectu severo et sincero colligi et recipi possint. Verum instantiae 
universae consensuum secretiorum, quo magis sunt infrequentes, eo 
majori cum diligentia sunt inquirendae, per traditiones, et narrationes 
fidas et probas; modo hoc fiat absque ulla levitate, aut credulitate, sed 
fide anxia et quasi dubitabunda. Restat consensus corporum modo 
operandi tanquam inartificialis, sed usu polychrestus, qui nullo modo 
omittendus est, sed sedula observatione investigandus. Is est coitio 
sive unio corporum, proclivis aut difficilis, per compositionem, sive 
appositionem simplicem. Etenim corpora nonnulla facile et libenter 
commiscentur et incorporantur, alia autem aegre et perverse: veluti 
pulveres melius incorporantur cum aquis; calces et cineres, cum oleis; 
et sic de similibus. Neque tantum sunt colligendae instantiae 
propensionis aut aversionis corporum erga misturam, sed etiam 
collocationis partium, et distributionis, et digestionis, postquam 
commista sint; denique et praedominantiae post misturam 
transactam. 
 



237 
 

(7) Superest ultimo loco ex modis septem operandi septimus et 
postremus: operatio scilicet per alternationem et vicissitudines 
priorum sex; de quo antequam in singulos illos paulo altius fuerit 
inquisitum, tempestivum non foret exempla proponere. Series autem 
sive catena hujusmodi alternationis, prout ad singula effecta 
accommodari possit, res est et cognitu maxime difficilis, et ad opera 
maxime valida. Summa autem detinet et occupat homines impatientia 
hujusmodi tam inquisitionis, quam praxeos; cum tamen sit instar fili 
labyrinthi, quoad opera majora. Atque haec sufficiant ad exemplum 
Polychresti. 
 
 

II-LI. 
Inter praerogativas instantiarum, ponemus loco vicesimo septimo 
atque ultimo Instantias Magicas. Hoc nomine illas appellamus, in 
quibus materia aut efficiens tenuis aut parva est, pro magnitudine 
operis et effectus qui sequitur; adeo ut etiamsi fuerint vulgares, tamen 
sint instar miraculi; aliae primo intuitu, aliae etiam attentius 
contemplanti. Has vero natura ex sese subministrat parce; quid vero 
factura sit sinu excusso, et post inventionem formarum, et 
processuum, et schematismorum, futuris temporibus apparebit. At ista 
effecta magica (quantum adhuc conjicimus) fiunt tribus modis: aut per 
multiplicationem sui, ut in igne, et venenis, quae vocant specifica; 
necnon in motibus, qui transeunt et fortificantur de rota in rotam: aut 
per excitationem sive invitationem in altero, ut in magnete, qui excit 
acus innumeras, virtute nullatenus deperdita aut diminuta; aut in 
fermento, et hujusmodi: aut per anteversionem motus, ut dictum est 
de pulvere pyrio, et bombardis, et cuniculis: quorum priores duo modi 
indagationem consensuum requirunt; tertius, mensurae motuum. 
Utrum vero sit aliquis modus mutandi corpora per minima (ut vocant), 
et transponendi subtiliores materiae schematismos (id quod ad 
omnimodas corporum transformationes pertinet, ut ars brevi tempore 
illud facere possit, quod natura per multas ambages molitur), de eo 
nulla hactenus nobis constant indicia. Quemadmodum autem in solidis 
et veris aspiramus ad ultima et summa; ita vana et tumida perpetuo 
odimus, et quantum in nobis est profligamus. 
 



 

II-LII. 
Atque de Dignitatibus sive Praerogativis Instantiarum haec dicta sint. 
Illud vero monendum, nos in hoc nostro Organo tractare logicam, non 
philosophiam. Sed cum logica nostra doceat intellectum et erudiat ad 
hoc, ut non tenuibus mentis quasi claviculis rerum abstracta captet et 
prenset (ut logica vulgaris), sed naturam revera persecet, et corporum 
virtutes et actus eorumque leges in materia determinatas inveniat; ita 
ut non solum ex natura mentis, sed ex natura rerum quoque haec 
scientia emanet: mirum non est, si ubique naturalibus 
contemplationibus et experimentis, ad exempla artis nostrae, 
conspersa fuerit et illustrata. Sunt autem (ut ex iis quae dicta sunt 
patet) Praerogativae Instantiarum numero 27; nominibus: Instantiae 
Solitariae: Instantiae Migrantes: Instantiae Ostensivae: Instantiae 
Clandestinae: Instantiae Constitutivae: Instantiae Conformes: 
Instantiae Monodicae: Instantiae Deviantes: Instantiae Limitaneae: 
Instantiae Potestatis: Instantiae Comitatus et Hostiles: Instantiae 
Subjunctivae: Instantiae Foederis: Instantiae Crucis: Instantiae Divortii: 
Instantiae Januae: Instantiae Citantes: Instantiae Viae: Instantiae 
Supplementi: Instantiae Persecantes: Instantiae Virgae: Instantiae 
Curriculi: Doses Naturae: Instantiae Luctae: Instantiae Innuentes: 
Instantiae Polychrestae: Instantiae Magicae. Usus autem harum 
instantiarum, in quo instantias vulgares excellunt, versatur in genere 
aut circa partem informativam; aut circa operativam; aut circa 
utramque. Atque quoad informativam, juvant illae aut sensum, aut 
intellectum. Sensum, ut quinque Instantiae Lampadis: intellectum, aut 
accelerando exclusivam formae, ut Solitariae; aut angustiando et 
propius indicando affirmativam formae, ut Migrantes, Ostensivae, 
Comitatus, cum Subjunctivis; aut erigendo intellectum, et ducendo ad 
genera et naturas communes; idque aut immediate, ut Clandestinae, 
Monodicae, Foederis; aut gradu proximo, ut Constitutivae; aut gradu 
infimo, ut Conformes; aut rectificando intellectum a consuetis, ut 
Deviantes; aut ducendo ad Formam Magnam, sive Fabricam Universi, 
ut Limitaneae; aut cavendo de formis et causis falsis, ut Crucis et 
Divortii. Quod vero ad Operativam attinet; illae practicam aut 
designant, aut mensurant, aut sublevant. Designant aut ostendendo a 
quibus incipiendum, ne actum agamus, ut Instantiae Potestatis; aut ad 



239 
 

quid aspirandum, si detur facultas, ut Innuentes: mensurant quatuor 
illae Mathematicae: sublevant Polychrestae et Magicae. 
 
Rursus ex istis instantiis 27, nonnullarum (ut superius diximus de 
aliquibus) facienda est collectio jam ab initio, nec expectanda 
particularis inquisitio naturarum. Cujus generis sunt instantiae 
conformes, monodicae, deviantes, limitaneae, potestatis, januae, 
innuentes, polychrestae, magicae. Hae enim aut auxiliantur et 
medentur intellectui et sensui, aut instruunt praxin in genere. Reliquae 
tum demum conquirendae sunt, cum conficiemus tabulas 
comparentiae ad opus interpretis circa aliquam naturam particularem. 
Sunt enim instantiae praerogativis istis insignitae et donatae animae 
instar, inter vulgares instantias comparentiae; et ut ab initio diximus, 
paucae illarum sunt vice multarum; quocirca cum tabulas conficimus, 
illae omni studio sunt investigandae, et in tabulas referendae. Erit 
etiam earum mentio necessaria in iis quae sequuntur. Praeponendus 
itaque erat earum tractatus. Nunc vero ad adminicula et rectificationes 
Inductionis, et deinceps ad concreta, et latentes processus, et latentes 
schematismos, et reliqua quae Aphorismo 21. ordine proposuimus, 
pergendum; ut tandem (tanquam curatores probi et fideles) tradamus 
hominibus fortunas suas, emancipato intellectu, et facto tanquam 
majore: unde necesse est sequi emendationem status hominis, et 
ampliationem potestatis ejus super naturam. Homo enim per lapsum 
et de statu innocentiae decidit, et de regno in creaturas. Utraque 
autem res etiam in hac vita nonnulla ex parte reparari potest; prior per 
religionem et fidem, posterior per artes et scientias. Neque enim per 
maledictionem facta est creatura prorsus et ad extremum rebellis. Sed 
in virtute illius diplomatis, In sudore vultus comedes panem tuum, per 
labores varios (non per disputationes certe, aut per otiosas ceremonias 
magicas), tandem et aliqua ex parte ad panem homini praebendum, id 
est, ad usus vitae humanae subigitur. 
 
 
 

Finis Libri Secundi Novi Organi. 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	Nota Editoris
	Franciscus de Verulamio sic cogitavit
	Epistola Dedicatoria
	Instauratio Magna
	Distributio Operis
	Notitia de Partibus Operis
	Pars Secunda Operis
	Notitia de Aphorismis
	Novum Organum – Liber Primus
	Novum Organum – Liber Secundus

