
 

 

Francis Bacon  
NOVUM ORGANUM 

(LATIN) 

1620 
 
 
 

Edited with introduction, notes, etc. by 

James Spedding, 
Robert Leslie Ellis & 

Douglas Denon Heath 
 

1857 
 
 
 
 
 
 
 
 

Re-formatting, and Extra annotation by 

Hossein Jorjani 
This version: July 2025 

  



 

 
REVISION HISTORY 

2025 – 04 – 20 
2025 – 07 – 29 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Public Domain Notice: 
Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie 
Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain. 
 
Copyright © 2025 Hossein Jorjani 
This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by 
Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 
4.0 International License (CC BY-NC 4.0). 
To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial 
purposes, provided you give appropriate credit, including: 
• the author's name: Francis Bacon 
• the title of the book: Novum Organum (Latin) 
• the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath 
• this edition's creator: Hossein Jorjani 
• a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/ 
Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor. 
 
  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/


 

 
 

Notes by 
Hossein Jorjani 

hosseinjorjani2@gmail.com 
 

1. I came across several Latin versions of Bacon’s Novum Organum online. 
 

2. One version was in plain text format from The Latin Library, available at the following 
link: https://www.thelatinlibrary.com/bacon/. I copied this version into an MS Word 
file for easier editing. 
 

3. Another version was in PDF format, taken from the collected works of Bacon edited 
by Spedding et al. (1863). This collection is available on The Internet Archive here: 
https://archive.org/details/1762novumorganum00baco/page/n3/mode/2up. 
 

4. Cambridge University Press also offers a digitized version of Bacon’s collected works, 
edited by Spedding and others. This version is under copyright, but some academics 
may have access to it and might wish to consult it: 
https://www.cambridge.org/core/books/works-of-francis-
bacon/9D869AE837D8037753B5897D6857DB72. 

 
5. For my edited version, I began with the Latin Library text and revised it to more 

closely match the Internet Archive version. 
 

6. The PDF versions of the book contain two kinds of comments (originally as 
footnotes). Some are explicitly signed by James Spedding; these I have marked as 
[JS]. Others are unsigned — possibly written by Robert Leslie Ellis — and I have 
marked them as [js] to suggest their origin. I moved all such comments from the 
footnotes into the main text, placing them after the relevant paragraphs. Both types 
are shown in blue. Section titles appear in BOLD RED, and my own notes are in green, 
marked [HJ]. Spedding et al. (1857) include over 130 pages of introductory material, 
which are frequently referenced in their footnotes. I have not reproduced these 
pages here; however, instead of deleting the references to them, I have marked 
them using strikethrough font. My work on this version is now complete. I believe 
it to be a faithful and more readable presentation of the 1857 edition by Spedding 
et al (1857). I may revisit it in the future for further edits or annotations.  

 
7. I will publish the PDF version of this edited text on my website, under the 

"Philosophy" section: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/. The filename 
will include a date in YYYYMMDD format to indicate the most recent revision. 
 

8. I make no claim to knowing Latin well (and I know even less Greek). Over the course 
of this work, I’ve come to realize that my grasp of Latin — especially its historical 
forms and stylistic nuances — is more limited than I had imagined. Even certain older 

mailto:hosseinjorjani2@gmail.com
https://www.thelatinlibrary.com/bacon/
https://archive.org/details/1762novumorganum00baco/page/n3/mode/2up
https://www.cambridge.org/core/books/works-of-francis-bacon/9D869AE837D8037753B5897D6857DB72
https://www.cambridge.org/core/books/works-of-francis-bacon/9D869AE837D8037753B5897D6857DB72
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/


 

spellings and typographic conventions continue to puzzle me. To carry out this task, 
I’ve relied extensively on online tools, including Google Translate and Wikipedia — 
and more recently and substantially, on ChatGPT. I make no apology for using these 
resources. On the contrary, I am sincerely grateful to the brilliant minds who made 
them possible. I also wish to extend a word of thanks to ChatGPT itself — should it 
happen to be, or someday become, sentient — for its unfailing assistance and insight. 

 
9. This is a living document, and it remains under development. It may still contain 

errors of various kinds. If you come across any mistakes, I would be grateful if you 
let me know by writing to: hosseinjorjani2@gmail.com. 

 
 
 
 
 
 

mailto:hosseinjorjani2@gmail.com


I  

 
 

PART I. 
WORKS PUBLISHED, OR DESIGNED FOR PUBLICATION, AS PARTS 

OF THE INSTAURATIO MAGNA; 
ARRANGED 

ACCORDING TO THE ORDER IN WHICH THEY WERE WRITTEN. 
 
Consilium est universum opus Instaurationis potius promovere in multis quam perficere 
in paucis; hoc perpetuo maximo cum ardore (qualem Deus mentibus ut plane confidimus 
addere solet) appetentes; ut quod adhuc nunquam tentatum sit id ne jam frustra 
tentetur. — Auctoris Monitum, 1622. 

 
 

DEEST 
 PARS PRIMA INSTAURATIONIS,  

QUAE COMPLECTITUR 
PARTITIONES SCIENTIARUM. 

Illae tamen ex Secundo Libro de Progressibus faciendis in 
Doctrina Divina et Humana, 

nonnulla ex parte peti possunt. 
 
 

SEQUITUR  
SECUNDA PARS INSTAURATIONIS, 

QUAE ARTEM IPSAM 
Interpretandi Naturam, et verioris adoperationis [1.1] Intellectus 
exhibet: neque eam ipsam tamen in Corpore tractatus justi, sed 

tantum digestam per summas in Aphorismos 
 
[1.1] An extremely rare word in Latin. 
 
  



II  

 
  



III  

 
FRANCISCUS DE VERULAMIO 

 
Sic Cogitavit; 

Talemque apud se rationem instituit, quam Viventibus et Posteris 
notum fieri, ipsorum interesse putavit. 

 
Cum illi pro comperto esset intellectum humanum sibi ipsi negotium facessere, neque 
auxiliis veris (quae in hominis potestate sunt) uti sobrie et commode; unde multiplex 
rerum ignoratio et ex ignoratione rerum detrimenta innumera: omni ope connitendum 
existimavit, si quo modo commercium istud Mentis et Rerum (cui vix aliquid in terris, aut 
saltem in terrenis, se ostendit simile) restitui posset in integrum, aut saltem in melius 
deduci. Ut vero errores qui invaluerunt, quique in aeternum invalituri sunt, alii post alios 
(si mens sibi permittatur) ipsi se corrigerent, vel ex vi intellectus propria vel ex auxiliis 
atque adminiculis dialecticae, nulla prorsus suberat spes; propterea quod notiones rerum 
primae, quas mens haustu facili et supino excipit recondit atque accumulat (unde reliqua 
omnia fluunt), vitiosae sint et confusae et temere a rebus abstractae; neque minor sit in 
secundis et reliquis libido et inconstantia; ex quo fit, ut universa ista ratio humana, qua 
utimur quoad inquisitionem naturae, non bene congesta et aedificata sit, sed tanquam 
moles aliqua magnifica sine fundamento. Dum enim falsas mentis vires mirantur 
homines et celebrant, veras ejusdem quae esse possint (si debita ei adhibeantur auxilia, 
atque ipsa rebus morigera sit, nec impotenter rebus insultet) praetereunt et perdunt. 
Restabat illud unum ut res de integro tentetur melioribus praesidiis, utque fiat 
scientiarum et artium atque omnis humanae doctrinae in universum Instauratio, a debitis 
excitata fundamentis. Hoc vero licet aggressu infinitum quiddam videri possit ac supra 
vires mortales, tamen idem tractatu sanum invenietur ac sobrium, magis quam ea quae 
adhuc facta sunt. Exitus enim hujus rei est nonnullus. In iis vero quae jam fiunt circa 
scientias, est vertigo quaedam et agitatio perpetua et circulus. Neque eum fugit quanta 
in solitudine versetur hoc experimentum, et quam durum et incredibile sit ad faciendam 
fidem. Nihilominus, nec rem nec seipsum deserendum putavit, quin viam quae una 
humanae menti pervia est tentaret atque iniret. Praestat enim principium dare rei quae 
exitum habere possit, quam in iis quae exitum nullum habent perpetua contentione et 
studio implicari. Viae autem contemplativae viis illis activis decantatis fere respondent; 
ut altera, ab initio ardua et difficilis, desinat in apertum; altera, primo intuitu expedita et 
proclivis, ducat in avia et praecipitia. Quum autem incertus esset quando haec alicui 
posthac in mentem ventura sint; eo potissimum usus argumento, quod neminem 
hactenus invenit qui ad similes cogitations animum applicuerit; decrevit prima quaeque 
quae perficere licuit in publicum edere. Neque haec festinatio ambitiosa fuit, sed sollicita; 
ut si quid illi humanitus accideret, extaret tamen designatio quaedam ac destinatio rei 
quam animo complexus est; utque extaret simul signum aliquod honestae suae et 
propensae in generis humani commoda voluntatis. Certe aliam quamcunque  
ambitionem inferiorem duxit re quam prae manibus habuit. Aut enim hoc quod agitur 
nihil est, aut tantum, ut merito ipso contentum esse debeat nec fructum extra quaerere. 
  



IV  

  



V  

 
 
 
SERENISSIMO POTENTISSIMOQUE PRINCIPI AC DOMINO NOSTRO, 

JACOBO, 
 

DEI GRATIA 
MAGNAE BRITANNIAE, FRANCIAE, ET HIBERNIAE REGI, FIDEI 

DEFENSORI, ETC. 
 
Serenissime Potentissimeque Rex, 
Poterit fortasse Majestas tua me furti incusare, quod tantum temporis quantum ad haec 
sufficiat negotiis tuis suffuratus sim. Non habeo quod dicam. Temporis enim non fit 
restitutio; nisi forte quod detractum fuerit temporis rebus tuis, id memoriae nominis tui 
et honori saeculi tui reponi possit; si modo haec alicujus sint pretii. Sunt certe prorsus 
nova; etiam toto genere: sed descripta ex veteri admodum exemplari, mundo scilicet 
ipso, et natura rerum et mentis. Ipse certe (ut ingenue fatear) soleo aestimare hoc opus 
magis pro partu temporis quam ingenii. Illud enim in eo solummodo mirabile est, initia 
rei et tantas de iis quae invaluerunt suspiciones alicui in mentem venire potuisse. Caetera 
non illibenter sequuntur. At versatur procul dubio casus (ut loquimur) et quiddam quasi 
fortuitum non minus in iis quae cogitant homines quam in iis quae agunt aut loquuntur. 
Verum hunc casum (de quo loquor) ita intelligi volo, ut si quid in his quae affero sit boni, 
id immensae misericordiae et bonitati divinae et felicitati [1.1] temporum tuorum 
tribuatur: cui et vivus integerrimo affectu servivi, et mortuuus fortasse id effecero, ut 
illa posteritati, nova hac accensa face in philosophiae tenebris, praelucere possint. 
Merito autem temporibus regis omnium sapientissimi et doctissimi Regeneratio ista et 
Instauratio scientiarum debetur. Superest petitio, Majestate tua non indigna, et maxime 
omnium faciens ad id quod agitur. Ea est, ut quando Salomonem in plurimis referas, 
judiciorum gravitate, regno pacifico, cordis latitudine, librorum denique quos 
composuisti nobili varietate, etiam hoc ad ejusdem regis exemplum addas, ut cures 
Historiam Naturalem et Experimentalem, veram et severam (missis philologicis), et quae 
sit in ordine ad condendam philosophiam, denique qualem suo loco describemus, 
congeri et perfici: ut tandem post tot mundi aetates philosophia et scientiae non sint 
amplius pensiles et aereae, sed solidis experientiae omnigenae, ejusdemque bene 
pensitatae, nitantur fundamentis. Equidem Organum praebui; verum materies a rebus 
ipsis petenda est. Deus Opt. Max. Majestatem tuam diu servet incolumem. 
 
[1.1] Felicitati or faelicitati? [HJ] 
 

Serenissimae Majestati tuae  
Servus devinctissimus, 

et devotissimus,  
FRANCISCUS VERULAM,  

CANCELLARIUS 



VI  

  



VII  

 
 

 
FRANCISCI DE VERULAMIO  

INSTAURATIO MAGNA. 
 

PRÆFATIO. 
De statu scientiarum, quod non sit faelix aut majorem in modum auctus; quodque alia 

omnino quam prioribus cognita fuerit via aperienda sit intellectui humano, et alia 
comparanda auxilia, ut mens suo jure in rerum naturam uti possit. 

 
Videntur nobis homines nec opes nec vires suas bene nosse; verum de illis majora quam 
par est, de his minora credere. Ita fit, ut aut artes receptas insanis pretiis aestimantes nil 
amplius quaerant, aut seipsos plus aequo contemnentes vires suas in levioribus 
consumant, in iis quae ad summum rei faciant non experiantur. Quare sunt et suae 
scientiis columnae tanquam fatales; cum ad ulterius penetrandum homines nec 
desiderio nec spe excitentur. Atque cum opinio copiae inter maximas causas inopiae sit; 
quumque ex fiducia praesentium vera auxilia negligantur in posterum; ex usu est, et 
plane ex necessitate, ut ab illis quae adhuc inventa sunt in ipso operis nostri limine (idque 
relictis ambagibus et non dissimulanter) honoris et admirationis excessus tollatur; utili 
monito, ne homines eorum aut copia aut utilitatem in majus accipiant [1] aut celebrent. 
Nam si quis in omnem illam librorum varietatem qua artes et scientiae exultant 
diligentius introspiciat, ubique inveniet ejusdem rei repetitiones infinitas, tractandi 
modis diversas, inventione praeoccupatas[2]; ut omnia primo intuitu numerosa, facto 
examine pauca reperiantur. Et de utilitate aperte dicendum est, sapientiam istam quam 
a Graecis potissimum hausims pueritiam quandam scientiae videri, atque habere quod 
proprium est puerorum, ut ad garriendum prompta, ad generandum invalida et 
immatura sit. Controversiarum enim ferax, operum effoeta est. Adeo ut fabula illa de 
Scylla in literarum statum, qualis habetur, ad vivum quadrare videatur; quae virginis os 
et vultum extulit, ad uterum vero monstra latrantia succingebantur et adhaerebant. Ita 
habent et scientiae quibus insuevimus generalia quaedam blandientia et speciosa, sed 
cum ad particularia ventum sit, veluti ad partes generationis, ut fructum et opera ex se 
edant, tum contentiones et oblatrantes disputationes exoriuntur, in quas desinunt, et 
quae partus locum obtinent. Praeterea, si hujusmodi scientiae plane res mortua non 
essent, id minime videtur eventurum fuisse quod per multa jam saecula usu venit, ut 
illae suis immotae fere haereant vestigiis, nec incrementa genere humano digna sumant: 
eo usque, ut saepenumero non solum assertio maneat assertio sed etiam quaestio 
maneat quaestio, et per disputationes non solvatur sed figatur et alatur, omnisque 
traditio et successio disciplinarum repraesentet et exhibeat personas magistri et 
auditoris, non inventoris et ejus qui inventis aliquid eximium adjiciat. In artibus autem 
mechanicis contrarium evenire videmus; quae, ac si aurae cujusdam vitalis forent 
participes, quotidie crescunt et perficiuntur, et in primis authoribus rudes plerunque et 
fere onerosae et informes apparent, postea vero novas virtutes et commoditatem 



VIII  

quandam adipiscuntur, eo usque, ut citius studia hominum et cupiditates deficiant et 
mutentur, quam illae ad culmen et perfectionem suam pervenerint. Philosophia contra 
et scientiae intellectuales, statuarum more, adorantur et celebrantur, sed non 
promoventur. Quin etiam in primo nonnunquam authore maxime vigent, et deinceps 
degenerant. Nam postquam homines dedititii facti sint et in unius sententiam (tanquam 
pedarii senatores) coierint, scientiis ipsis amplitudinem non addunt, sed in certis 
authoribus ornandis et stipandis servili officio funguntur. Neque illud afferat quispiam, 
scientias paullatim succrescentes tandem ad statum quendam pervenisse, et tum 
demum (quasi confectis spatiis legitimis) in operibus paucorum sedes fias posuisse; atque 
postquam nil melius inveniri potuerit, restare scilicet ut quae inventa sint exornentur et 
colantur. Atque optandum quidem esset haec ita se habuisse. Rectius illud et verius, istas 
scientiarum mancipationes nil aliud esse quam rem ex paucorum hominum confidentia 
et reliquorum socordia et inertia natam. Postquam enim scientiae per partes diligenter 
fortasse excultae et tractatae fuerint, tum forte exortus est aliquis, ingenio audax et 
propter methodi compendia acceptus et celebratus, qui specie tenus artem constituerit, 
revera veterum labores corruperit. Id tamen posteris gratum esse solet, propter usum 
operis expeditum et inquisitionis novae taedium et impatientiam. Quod si quis consensu 
jam inveterato tanquam temporis judicio moveatur, sciat se ratione admodum fallaci et 
infirma niti. Neque enim nobis magna ex parte notum est, quid in scientiis et artibus, 
variis saeculis et locis, innotuerit et in publicum emanarit; multo minus, quid a singulis 
tentatum sit et secreto agitatum. Itaque nec temporis partus nec abortus extant in fastis. 
Neque ipse consensus ejusque diuturnitas magni prorsus aestimandus est. Utcunque 
enim varia sint genera politiarum, unicus est status scientiarum, isque semper fuit et 
mansurus est popularis. Atque apud populum plurimum vigent doctrinae aut 
contentiosae et pugnaces aut speciosae et inanes, quales videlicet assensum aut 
illaqueant aut demulcent. Itaque maxima ingenia proculdubio per singulas aetates vim 
passa sunt; dum viri captu et intellectu non vulgares, nihilo secius existimationi suae 
consulentes, temporis et multitudinis judicio se submiserint. Quamobrem altiores 
contemplationes si forte usquam emicuerint, opinionum vulgarium ventis subinde 
agitatae sunt et extinctae. Adeo ut Tempus, tanquam fluvius, levia et inflata ad nos 
devexerit, gravia et solida demerserit. Quin et illi ipsi authores qui dictaturam quandam 
in scientiis invaserunt et tanta confidentia de rebus pronuntiant, cum tamen per 
intervalla ad se redeunt, ad querimonias de subtilitate naturae, veritatis recessibus, 
rerum obscuritate, causarum implicatione, ingenii humani infirmitate, se convertunt; in 
hoc nihilo tamen modestiores, cum malint communem hominum et rerum conditionem 
causari quam de seipsis confiteri. Quin illis hoc fere solenne est, ut quicquid ars aliqua 
non attingat id ipsum ex eadem arte impossibile esse statuant. Neque vero damnari 
potest ars, quum ipsa disceptet et judicet. Itaque id agitur, ut ignorantia etiam ab 
ignominia liberetur. Atque quae tradita et recepta sunt ad hunc fere modum se habent: 
quoad opera sterilia, quaestionum plena; incrementis suis tard et languida; 
perfectionem in tot simulantia, sed per partes male impleta; delectu autem popularia et 
authoribus ipsis suspecta, ideoque artificiis quibusdam munita et ostentata [3]. Qui 
autem et ipsi experiri et se scientiis addere earumque fines proferre statuerunt, nec illi 
a receptis prorsus desciscere ausi sunt, nec fontes rerum petere. Verum se magnum 
quiddam consequutos putant si aliquid ex proprio inserant et adjiciant; prudenter secum 



IX  

reputantes, se in assentiendo modestiam, in adjiciendo libertatem tueri posse. Verum 
dum opinionibus et moribus consulitur, mediocritates istae laudatae in magnum 
scientiarum detrimentum cedunt. Vix enim datur authores simul et admirari et superare. 
Sed fit aquarum more, quae non altius ascendunt quam ex quo descenderunt. Itaque 
hujusmodi homines emendant nonnulla sed parum promovent, et proficiunt in melius 
non in majus. Neque tamen defuerunt, qui ausu majore omnia integra sibi duxerunt, et 
ingenii impetu usi, priora prosternendo et destruendo aditum sibi et placitis suis 
fecerunt; quorum tumultu non magnopere profectum est: quum philosophiam et artes 
non re ac opere amplificare, sed placita tantum permutare atque regnum opinionum in 
se transferre contenderint; exiquo sane fructu, quum inter errores oppositos errandi 
causae sint fere communes. Si qui autem nec alienis nec propriis placitis obnoxii, sed 
libertati faventes, ita animati fuere ut alios secum simul quaerere cuperent; illi sane 
affectu honesti, sed conatu invalidi fuerunt. Probabiles enim tantum rationes secuti 
videntur, et argumentorum vertigine circumaguntur, et promiscua quaerendi licentia 
severitatem inquisitionis enervarunt. Nemo autem reperitur, qui in rebus ipsis et 
experientia moram fecerit legitimam. Atque nonnulli rursus qui experientiae undis se 
commisere et fere mechanici facti sunt, tamen in ipsa experientia erraticam quandam 
inquisitionem exercent, nec ei [4] certa lege militant. Quin et plerique pusilla quaedam 
pensa sibi proposuere, pro magno ducentes si unum aliquod inventum eruere possint; 
instituto non minus tenui, quam imperito. Nemo enim rei alicujus naturam in ipsa re recte 
aut faeliciter perscrutatur; verum post laboriosam experimentorum variationem non 
acquiescit, sed invenit quod ulterius quaerat. Neque illud imprimis omittendum est, 
quod omnis in experiendo industria statim ab initio opera quaedam destinata 
praepropero et intempestivo studio captavit; fructifera (inquam) experimenta, non 
lucifera, quaesivit; nec ordinem divinum imitata est, qui primo die lucem [5] tantum 
creavit, eique unum diem integrum attribuit; neque illo die quicquam materiati operis 
produxit, verum sequentibus diebus ad ea descendit. At qui summas dialecticae partes 
tribuerunt atque inde fidissima scientiis praesidia comparari putarunt, verissime et 
optime viderunt intellectum humanum sibi permissum merito suspectum esse debere. 
Verum infirmior omnino est malo medicina; nec ipsa mali expers. Siquidem dialectica 
quae recepta est, licet ad civilia et artes quae in sermone et opinione positae sunt 
rectissime adhibeatur, naturae tamen subtilitatem longo intervallo non attingit; et 
prensando quod non capit, ad errores potius stabiliendos et quasi figendos quam ad 
viam veritati aperiendam valuit. 
 
[1] Exaggerate. [js] 
 
[2] Anticipated, so far as relates to originality of invention. (One of Bacon's antitheses 

between "inventione" and "modis tractandi.") [js] 
 
[3] So selected as to favour popular notions, while at the same time their truth is 

doubted even by those who propound them, on which account they are fenced 
round and set forth with sundry artifices. [js] 

 
[4] In its service. [js] 



X  

 
[5] The light created on the first day is by many divines supposed to be not a corporeal 

but a spiritual light. This is the doctrine of S. Augustine; who however does not say 
that those who adopt a contrary opinion are necessarily wrong. This idea of a 
spiritual light was developed at great length in connexion with the theory of the 
nature and cognition of angels. [js] 

 
Quare, ut quae dicta sunt complectamur, non videtur hominibus aut aliena fides aut 
industria propria circa scientias hactenus faeliciter illuxisse; praesertim quum et in 
demonstrationibus et in experimentis adhuc cognitis parum sit praesidii. Aedificium 
autem hujus universi, structura sua, intellectui humano contemplanti, instar labyrinthi 
est; ubi tot ambigua viarum, tam fallaces rerum et signorum similitudines, tam obliquae 
et implexae naturarum spirae et nodi, undequaque se ostendunt. Iter autem sub incerto 
sensus lumine, interdum affulgente, interdum se condente, per experientiae et rerum 
particularium sylvas perpetuo faciendum est. 
 
Quin etiam duces itineris (ut dictum est) qui se offerunt, et ipsi implicantur, atque 
errorum et errantium numerum augent. In rebus tam duris, de judicio hominum ex vi 
propria, aut etiam de faelicitate fortuita, desperandum est. Neque enim ingeniorum 
quantacunque excellentia, neque experiendi alea saepius repetita, ista vincere queat. 
Vestigia filo regenda sunt: omnisque via, usque a primis ipsis sensuum perceptionibus, 
certa ratione munienda. Neque haec ita accipienda sunt, ac si nihil omnino tot saeculis, 
tantis laboribus, actum sit. Neque enim eorum quae inventa sunt nos poenitet. Atque 
antiqui certe, in iis quae in ingenio et meditatione abstracta posita sunt, mirabiles se 
viros praestitere. Verum quemadmodum saeculis prioribus, cum homines in navigando 
per stellarum tantum observationes cursum dirigebant, veteris sane continentis oras 
legere potuerunt, aut maria aliqua minora et mediterranea trajicere; priusquam autem 
oceanus trajiceretur et novi orbis regiones detegerentur, necesse fuit usum acus 
nauticae, ut ducem viae magis fidum et certum, innotuisse: simili prorsus ratione, quae 
hucusque in artibus et scientiis inventa sunt, ea hujusmodi sunt ut usu, meditatione, 
observando, argumentando, reperiri potuerint; utpote quae sensibus propiora sint et 
communibus notionibus fere subjaceant; antequam vero ad remotiora et occultiora 
naturae liceat appellere, necessario requiritur ut melior et perfectior mentis et 
intellectus humani usus et adoperatio introducatur. 
 
Nos certe, aeterno veritatis amore devicti, viarum incertis et arduis et solitudinibus nos 
commisimus; et divino auxilio freti et innixi, mentem nostram et contra opinionum 
violentias et quasi instructas acies, et contra proprias et internas haesitationes et 
scrupulos, et contra rerum caligines et nubes et undequaque volantes phantasias, 
sustinuimus; ut tandem magis fida et secura indicia viventibus et posteris comparare 
possemus. Qua in re si quid profecerimus, non alia sane ratio nobis viam aperuit quam 
vera et legitima spiritus humani humiliatio. Omnes enim ante nos, qui ad artes 
inveniendas se applicuerunt, conjectis paulisper in res et exempla et experientiam oculis, 
statim, quasi inventio nil aliud esset quam quaedam excogitatio, spiritus proprios ut sibi 
oracula exhiberent quodammodo invocarunt. Nos vero inter res caste et perpetuo 



XI  

versantes, intellectum longius a rebus non abstrahimus quam ut rerum imagines et radii 
(ut in sensu fit) coire possint [6]; unde fit, ut ingenii viribus et excellentiae non multum 
relinquatur. Atque quam in inveniendo adhibemus humilitatem, eandem et in docendo 
sequuti  sumus.  Neque  enim  aut  confutationum  triumphis,  aut  antiquitatis 
advocationibus, aut authoritatis usurpatione quadam, aut etiam obscuritatis velo, 
aliquam his nostris inventis majestatem imponere aut conciliare conamur; qualia 
reperire non difficile esset ei, qui nomini suo non animis aliorum lumen affundere 
conaretur. Non (inquam) ullum aut vim aut insidias hominum judiciis fecimus aut 
paramus; verum eos ad res ipsas et rerum foedera adducimus; ut ipsi videant quid 
habeant, quid arguant, quid addant atque in commune conferant. Nos autem si qua in 
re vel male credidimus, vel obdormivimus et minus attendimus, vel defecimus in via et 
inquisitionem abrupimus, nihilominus iis modis res nudas et apertas exhibemus, ut 
errores nostri, antequam scientiae massam altius inficiant, notari et separari possint; 
atque etiam ut facilis et expedita sit laborum nostrorum continuatio. Atque hoc modo 
inter empiricam et rationalem facultatem (quarum morosa et inauspicata divortia et 
repudia omnia in humana familia turbavere) conjugium verum et legitimum in 
perpetuum nos firmasse existimamus [7]. 
 
[6] To explain the illustration of which Bacon here makes use, it is in the first place to be 

remarked that radius is not to be rendered by ray, but by visual cone. “Radium 
visualem speciem rei visibilis dicimus: non ut lineam aut superficiem mathematicam 
profundo carentem, sed corporalem et pyramidalem, cujus basis in re visâ et conus 
in oculo videntis est."—Marg. Phil. x. 2. c. 11 [6.1]. Again Telesius [6.2], whose theory 
of vision was adopted by Bacon, says, "quae a re quæ spectatur relucet lux universa 
quidem unum in pupilla coit in punctum," thus forming the "radius" just mentioned. 
Lastly Telesius goes on to say, "ab illarum [rerum sc] puncto quovis ilia [lux sc.] 
relucet, et vel ubi in unum coit punctum universa ibi fit, itaque et rerum a quibus 
relucet imagines et ipsæ [sic enim legendum] in eodem fiunt puncto." These 
"imagines" then are therefore in some unexplained manner borne along by the light 
which constitutes the visual cone, and exist virtually if not formally at the apex from 
which the light dispersing in an inverse cone falls ultimately (still bearing them with 
it) on the vitreous humour, which is in this system the sphere of vision. Bacon's 
expressions therefore amount simply to this, that the eye must be at a certain 
distance from the object in order that an effectual visual cone may be formed. He 
does not speak either of optical images or of rays, in the senses which we attach to 
those words. See Telesius, De Rerum Naturâ [6.3], vi. c. 23 and 24. [js] 

 
[6.1] “Marg. Phil.” = “Margarita Philosopica (philosophical pearl) (1503)” of Gregor 

Reisch (1467-1525) [HJ] 
 
[6.2] Bernardino Telesio (Bernardinus Telesius) (1509-1588). [HJ] 
 
[6.3] Telesius, B. (1565) De Rerum Naturâ Iuxta Propria Principia (On the Nature of 

Things according to their Own Principles). [HJ] 
 



XII  

[7] This is one of the passages which show that Bacon did not imagine that the empirical 
faculty was the only thing to be considered in the philosophy of science, but that he 
recognised another coordinate element. [js] 

 
Quamobrem, quum haec arbitrii nostri non sint, in principio operis, ad Deum Patre, 
Deum Verbum, Deum Spiritum, preces fundimus humillimas et ardentissimas, ut humani 
generis aerumnarum memores et peregrinationis istius vitae in qua dies paucos et malos 
terimus, novis suis eleemosynis, per manus nostras, familiam humanam dotare 
dignentur. Atque illud insuper supplices rogamus, ne humana divinis officiant, neve ex 
reseratione viarum sensus et accensione majore luminis naturalis aliquid incredulitatis 
et noctis animis nostris erga divina mysteria oboriatur: sed potius, ut ab intellectu puro, 
a phantasiis et vanitate repurgato et divinis oraculis nihilominus subdito et prorsus 
dedititio, fidei dentur quae fidei sunt. Postremo, ut scientiae veneno a serpente infuso, 
quo animus humanus tumet et inflatur, deposito, nec altum sapiamus nec ultra sobrium, 
sed veritatem in charitate colamus. 
 
Peractis autem votis, ad homines conversi, quaedam et salutaria monemus et aequa 
postulamus. Monemus primum (quod etiam precati sumus) ut homines sensum in 
officio, quoad divina, contineant. Sensus enim (instar solis) globi terrestris faciem aperit, 
caelestis claudit et obsignat [8]. Rursus, ne hujusce mali fuga in contrarium peccent; 
quod certe fiet, si naturae inquisitionem ulla ex parte veluti interdicto separatam putant. 
Neque enim pura illa et immaculata scientia naturalis, per quam Adam nomina ex 
proprietate rebus imposuit, principium aut occasionem lapsui dedit. Sed ambitiosa illa, 
et imperativa scientiae moralis, de bono et malo dijudicantis, cupiditas, ad hoc ut Homo 
a Deo deficeret et sibi ipsi leges daret, ea demum ratio atque modus tentationis fuit. De 
scientiis autem quae naturam contemplantur sanctus ille philosophus pronuntiat, 
Gloriam Dei esse celare rem; gloriam regis autem rem invenire: non aliter ac si divina 
natura innocenti et benevolo purorum ludo delectaretur, qui ideo se abscondunt ut 
inveniantur; atque animam humanam sibi collusorem in hoc ludo pro sua in homines 
indulgentia et bonitate cooptaverit. Postremo omnes in universum monitos volumus, ut 
scientiae veros fines cogitent; nec eam aut animi causa petant, aut ad contentionem, aut 
ut alios despiciant, aut ad commodum, aut ad famam, aut ad potentiam, aut hujusmodi 
inferiora; sed ad meritum et usus vitae; eamque in charitate perficiant et regant. Ex 
appetitu enim potentiae angeli lapsi sunt; ex appetitu scientiae, homines; sed charitatis 
non est excessus; neque angelus aut homo per eam unquam in periculum venit. 
 
[8] This image, which in the Advancement of Learning and in the De Augmentis [8.1] 

Bacon quotes from "one of Plato's school," is taken from Philo Judæus, perhaps the 
most poetical of the Neo-Platonists. "Post exortum ejus [solis scilicet] illustrantur in 
terris omnia, in coelo vero celantur; e diverso, post ejus occasum sidera quidem 
promicant, terrestria vero cuncta obteguntur umbris supervenientibus : ad eundem 
modum res nostrae se habent; quoties sensuum splendor tanquam sol oritur, tune 
scientiae revera coelestes occultantur: quoties autem ad occasum accedit, tune 
fulgentissimae virtutum stellae se proferunt, quando etiam mens ipsa re nulla 
velante fit sensibilis."— Philo Jud., Quod somnia mittantur a Deo. (I quote from the 



XIII  

version of Gelenius.) Nearly the same idea appears to be expressed in the Bhagavad 
Gita, ii. 69.:  

 
Welche jedem Geschöpf Nacht ist, in der wacht der Gesammelte;  
In der jeglich Geschöpf wachet, ist des schauenden Weisen Nacht.  

S. W. v. Humboldt’s Works, i. 34.  
 

Which might be thus rendered in the Latin of the middle ages: — 
In nocte creaturae vigilat internus homo; 
Cum autem vigilat creatura, contemplativo nox est. [js] 

 
[8.1] “De Augmentis” = “De Augmentis Scientiarum” is a book by Bacon, published in  

1623, is a Latinized and expanded version of “Advancement of science” published in 
1605. [HJ] 

 
Postulata autem nostra quae afferimus talia sunt. De nobis ipsis silemus: de re autem 
quae agitur petimus, ut homines eam non opinionem sed opus esse cogitent; ac pro 
certo habeant, non sectae nos alicujus aut placiti, sed utilitatis et amplitudinis humanae 
fundamenta moliri. Deinde ut suis commodis aequi, exutis opinionum zelis et 
praejudiciis, in commune consulant; ac ab erroribus viarum atque impedimentis, nostris 
praesidiis et auxiliis, liberati et muniti, laborum qui restant et ipsi in partem veniant. 
Praeterea, ut bene sperent; neque Instaurationem nostram, ut quiddam infinitum et 
ultra mortale, fingant et animo concipiant; quum revera sit infiniti erroris finis et 
terminus legitimus; mortalitatis autem et humanitatis non sit immemor; quum rem non 
intra unius aetatis curriculum omnino perfici posse confidat, sed successioni destinet; 
denique scientias, non per arrogantiam in humani ingenii cellulis, sed submisse in mundo 
majore quaerat. Vasta vero ut plurimum solent esse, quae inania: solida contrahuntur 
maxime, et in parvo sita sunt. Postremo etiam petendum videtur (ne forte quis rei ipsius 
periculo nobis iniquus esse velit) ut videant homines, quatenus ex eo quod nobis 
asserere necesse sit (si modo nobis ipsi constare velimus) de his nostris opinandi aut 
sententiam ferendi sibi jus permissum putent: quum nos omnem istam rationem 
humanam praematuram, anticipantem, et a rebus temere et citius quam oportuit 
abstractam, (quatenus ad inquisitionem naturae) ut rem variam et perturbatam et male 
extructam rejiciamus. Neque postulandum est ut ejus judicio stetur, quae ipsa in 
judicium vocatur. 
 
 
  



XIV  

 
  



XV  

 
DISTRIBUTIO OPERIS 

 
Ejus constituuntur Partes sex. 

Prima; Partitiones Scientiarum. 
Secunda; Novum Organum, sive Indicia de Interpretatione Naturae. 
Tertia; Phaenomena Universi, sive Historia Naturalis et Experimentalis ad condendam 
Philosophiam. 
Quarta; Scala Intellectus. 
Quinta; Prodromi, sive Anticipationes Philosophiae Secundae. Sexta; Philosophia Secunda, sive 
Scientia Activa. 
 
 

Singularum Argumenta. 
PARS autem instituti nostri est, ut omnia, quantum fieri potest aperte et perspicue 
proponantur. Nuditas enim animi, ut olim corporis, innocentiae et simplicitatis comes 
est. Pateat itaque primo ordo operis atque ratio ejus. Partes operis a nobis constituuntur 
sex. 
 
Prima pars exhibet scientiae ejus sive doctrinae in cujus possessione humanum genus 
hactenus versatur, Summam, sive descriptionem universalem. Visum enim est nobis 
etiam in iis quae recepta sunt nonnullam facere moram: eo nimirum consilio, ut facilius 
et veteribus perfectio et novis aditus detur. Pari enim fere studio ferimur et ad vetera 
excolenda et ad ulteriora assequenda. Pertinet etiam hoc ad faciendam fidem: juxta 
illud, Non accipit indoctus verba scientiae, nisi prius ea dixeris quae versantur in corde 
ejus [0.5]. Itaque scientiarum atque artium receptarum oras legere, necnon utilia 
quaedam in illas importare, tanquam in transitu, non negligemus. 
 
 [0.5] “Non accipit indoctus verba scientiae, nisi prius ea dixeris quae versantur in corde 
eius” — This is a modified citation from Proverbs 18:2 in the Vulgate Bible, which reads: 
“Non recipit stultus verba prudentiae, nisi ea dixeris quae versantur in corde eius.” 
Bacon substitutes indoctus for stultus and scientiae for prudentiae, aligning the passage 
with his emphasis on epistemology rather than moral wisdom. Such adaptive citation 
was typical in early modern humanist writing. [HJ] 
 
Partitiones tamen Scientiarum adhibemus eas, quae non tantum jam inventa et nota, 
sed hactenus omissa et debita, complectantur. Etenim inveniuntur in globo intellectuali, 
quemadmodum in terrestri, et culta pariter et deserta. Itaque nil mirum videri debet, si 
a divisionibus usitatis quandoque recedamus. Adjectio enim, dum totum variat, etiam 
partes earumque sectiones necessario variat: receptae autem divisiones receptae 
summae scientiarum, qualis nunc est, tantum competunt. 
 
Circa ea vero quae ceu omissa notabimus, ita nos geremus, ut non leves tantum titulos 
et argumenta concisa eorum quae desiderantur proponamus. Nam si quid inter omissa 
retulerimus (modo sit dignioris subjecti) cujus ratio paulo videatur obscurior adeo ut  



XVI  

merito suspicari possimus homines non facile intellecturos quid nobis velimus aut quale 
sit illud opus quod animo et cogitatione complectimur, perpetuo nobis curae erit aut 
praecepta hujusmodi operis conficiendi aut etiam partem operis ipsius jam a nobis 
confectam ad exemplum totius subjungere; ut in singulis aut opera aut consilio juvemus. 
Etenim etiam ad nostram existimationem, non solum aliorum utilitatem, pertinere 
putavimus, ne quis arbitretur levem aliquam de istiusmodi rebus notionem mentem 
nostram perstrinxisse, atque esse illa quae desideramus ac prensamus tanquam votis 
similia. Ea vero talia sunt, quorum et penes homines (nisi sibi ipsi desint) potestas plane 
sit, et nos apud nosmet rationem quandam certam et explicatam habeamus. Neque 
enim regiones metiri animo, ut augures, auspiciorum causa: sed intrare, ut duces, 
promerendi studio, suscepimus [1].  
 
[1] Purposing to deserve well of their country. [js] 
 

Atque haec prima operis pars est. 
Porro praetervecti artes veteres, intellectum humanum ad trajiciendum instruemus. 
Destinatur itaque parti secundae, doctrina de meliore et perfectiore usu rationis in 
rerum inquisitione, et de auxiliis veris intellectus: ut per hoc (quantum conditio 
humanitatis ac mortalitatis patitur) exaltetur intellectus, et facultate amplificetur ad 
naturae ardua et obscura superanda. Atque est ea quam adducimus ars (quam 
Interpretationem Naturae appellare consuevimus) ex genere logicae; licet plurimum, 
atque adeo immensum quiddam, intersit. Nam et ipsa illa logica vulgaris auxilia et 
praesidia intellectui moliri ac parare profitetur: et in hoc uno consentiunt. Differt autem 
plane a vulgari rebus praecipue tribus: viz. ipso fine, ordine demonstrandi, et inquirendi 
initiis. 
 
Nam huic nostrae scientiae finis proponitur, ut inveniantur non argumenta sed artes, nec 
principiis consentanea sed ipsa principia, nec rationes probabiles sed designationes et 
indicationes Operum. Itaque ex intentione diversa diversus sequitur effectus. Illic enim 
adversarius disputatione vincitur et constringitur; hic natura, opere. 
 
Atque cum hujusmodi fine conveniunt demonstrationum ipsarum natura et ordo. In 
logica enim vulgari opera fere universa circa Syllogismum consumitur. De Inductione vero 
Dialectici vix serio cogitasse videntur; levi mentione eam transmittentes, et ad 
disputandi formulas properantes. At nos demonstrationem per syllogismum rejicimus, 
quod confusius agat, et naturam emittat e manibus. Tametsi enim nemini dubium esse 
possit quin, quae in medio termino conveniunt, ea et inter se conveniant (quod est 
mathematicae cujusdam certitudinis): nihilominus hoc subest fraudis, quod syllogismus 
ex propositionibus constet, propostiones ex verbis, verba autem notionum tesserae et 
signa sint. Itaque si notiones ipsae mentis (quae verborum quasi anima sunt, et totius 
hujusmodi structurae ac fabricae basis) male ac temere a rebus abstractae, et vagae, nec 
satis definitae et circumscriptae, denique multis modis vitiosae fuerint, omnia ruunt. 
Rejicimus igitur syllogismum; neque id solum quoad principia (ad quae nec illi eam 
adhibent) sed etiam quoad propositiones medias, quas educit sane atque parturit 
utcunque syllogismus, sed operum steriles et a practica remotas et plane quoad partem 



XVII  

activam scientiarum incompetentes. Quamvis igitur relinquamus syllogismo et 
hujusmodi demonstrationibus famosis ac jactatis jurisdictionem in artes populares et 
opinabiles (nil enim in hac parte movemus), tamen ad naturam rerum Inductione per 
omnia, et tam ad minores propositiones quam ad majores, utimur. Inductionem enim 
censemus eam esse demonstrandi formam, quae sensum tuetur et naturam premit et 
operibus imminet ac fere immiscetur. 
 
Itaque ordo quoque demonstrandi plane invertitur. Adhuc enim res ita geri consuevit; ut 
a sensu et particularibus primo loco ad maxime generalia advoletur, tanquam ad polos 
fixos circa quos disputationes vertantur; ab illis caetera per media deriventur: via certe 
compendiaria, sed praecipiti, et ad naturam impervia, ad disputationes vero proclivi et 
accommodata. At secundum nos, axiomata [2] continenter et gradatim excitantur, ut 
nonnisi postremo loco ad generalissima veniatur: ea vero generalissima evadunt non 
notionalia, sed bene terminata, et talia quae natura ut revera sibi notiora agnoscat [3], 
quaeque rebus haereant in medullis. 
 
[2] Bacon's way of using the word "axioma" as if it were equivalent to "enuntiatum" or 

"propositio" he derived from Peter Ramus [2.1]. Hasse [2.2], an early commentator 
on Ramus, remarks that the word is used in the same way by Cicero [2.3], who 
probably took it from the Stoics. [js] 

 
[2.1] "Peter Ramus" = "Petrus Ramus (Pierre de la Ramée)" (1515-1572). [HJ] 
 
[2.2] "Hasse" = "Johann Adolph Hasse" (1699-1783). [HJ] 
 
[2.3] "Cicero" ="Marcus Tullius Cicero" (106-43 BCE).  [HJ] 
 
[3] Aristotle [3.1] everywhere distinguishes between that which is prior and more known 

in the order of nature, and that which is prior and more known with respect to 
ourselves. Thus in the Posterior Analytics [3.2], i. 2., he says: "Priora autem et notiora 
dupliciter dicuntur: neque enim idem est prius natura et prius quantum ad nos 
pertinet; neque idem quod notius natura et quod nobis notius. Dico enim, quantum 
ad nos, et priora et notiora esse quae a sensu propius; per se vero ac simpliciter, et 
priora et notiora quae longius absunt; quo quid autem magis universale eo est 
remotius, ac singula quaeque sunt proxima." The schoolmen [3.3], misled by the 
ambiguity of the Greek dative, substitute for "notius naturâ," τήφύσει 
γνωριμώτερον, "notius naturae," as if Aristotle had spoken of Nature's knowledge in 
opposition to ours. The phrase in the text involves the same metaphor. It may be 
translated "Such as Nature would recognise as being really her first principles." 
"Notius naturâ” is equivalent to St. Thomas's [3.4] expression "prius per viam 
perfectionis." [3.5] See with respect to the subject of this note, and especially to the 
origin and meaning of the phrases a priori and a posteriori, Trendelenburg Elementa 
Log. Aristot. 81 [3.6].  

 
Bartholdy's [3.7] rendering is merely founded in error: "dass es die Natur für einen 



XVIII  

wirklichen Beweis einer innigern Bekanntschaft mit ihr anerkennen muss." [js] 
 

[3.1] "Aristotle" (384-322 BCE).  [HJ] 
 
[3.2] "Posterior Analytics" = "Analytica Posteriora" = "Ἀναλυτικὰ Ὕστερα" is one of the 

books in Aristotle's Series ob books called "Organon" (="Organum"). [HJ] 
 
[3.3] "schoolmen" = "men of Scholastism".  [HJ] 
 
[3.4] "St. Thomas" = "Tommaso d'Aquino" = "Saint Thomas [of] Aquinas" (1225-1274). 

[HJ] 
 
[3.5] "prius per viam perfectionis" = "first through the path of perfection." [HJ] 
 
[3.6] "Trendelenburg Elementa Log. Aristot." This is a collection of parts of Aristotle's 

Organon, originally published in 1836 by Friedrich Adolf Trendelenburg (1802-1872). 
[HJ] 

 
[3.7] I am not sure which "Bartholdy" is this! Probably it is "Abraham Mendelssohn 

Bartholdy" (1776-1835), among other thing, father to Felix Mendelssohn. [HJ] 
 
At in forma ipsa quoque inductionis, et judicio quod per eam fit, opus longe maximum 
movemus. Ea enim de qua dialectici loquuntur, quae procedit per enumerationem 
simplicem, puerile quiddam est, et precario concludit, et periculo ab instantia 
contradictoria exponitur, et consueta tantum intuetur, nec exitum reperit. 
 
Atqui opus est ad scientias inductionis forma tali, quae experientiam solvat et separet, 
et per exclusiones ac rejectiones debitas necessario concludat. Quod si judicium illud 
vulgatum dialecticorum tam operosum fuerit, et tanta ingenia exercuerit; quanto magis 
laborandum est in hoc altero, quod non tantum ex mentis penetralibus, sed etiam ex 
naturae visceribus extrahitur? 
 
Neque tamen hic finis. Nam fundamenta quoque scientiarum fortius deprimimus et 
solidamus, atque initia inquirendi altius sumimus, quam adhuc homines fecerunt: ea 
subjiciendo examini, quae logica vulgaris tanquam fide aliena recipit. Etenim dialectici 
principia scientiarum a scientiis singulis tanquam mutuo sumunt: rursus, notiones 
mentis primas venerantur: postremo, informationibus immediatis sensus bene dispositi 
acquiescunt. At nos logicam veram singulas scientiarum provincias majore cum imperio 
quam penes ipsarum principia sit debere ingredi decrevimus, atque illa ipsa principia 
putativa ad rationes reddendas compellere quousque plane constent [4]. Quod vero 
attinet ad notiones primas intellectus; nihil est eorum quae intellectus sibi permissus 
congessit, quin nobis pro suspecto sit, nec ullo modo ratum, nisi novo judicio se stiterit 
et secundum illud pronuntiatum fuerit. Quinetiam sensus ipsius informationes multis 
modis excutimus. Sensus enim fallunt utique, sed et errores suos indicant: verum errores 
praesto, indicia eorum longe petita sunt. 



XIX  

 
[4]  On the relation of philosophy to the sciences, I may refer to an interesting essay by 

Hitter [4.1] in the Berlin Transactions. [js] 
 
[4.1] I could not find anything about "Hitter" (2025-03-20). [HJ] 
 
Duplex autem est sensus culpa: aut enim destituit nos aut decipit. Nam primo, plurimae 
sunt res quae sensum etiam recte dispositum nec ullo modo impeditum effugiunt; aut 
subtilitate totius corporis, aut partium minutiis, aut loci distantia, aut tarditate atque 
etiam velocitate motus, aut familiaritate objecti, aut alias ob causas. Neque rursus, ubi 
sensus rem tenet, prehensiones ejus admodum firmae sunt. Nam testimonium et 
informatio sensus semper est ex analogia hominis, non ex analogia universi [5]: atque 
magno prorsus errore asseritur, sensum esse mensuram rerum. 
 
[5] The phrase "est ex analogia" is to be rendered (giving to "analogia" a wider 

signification than that which it ordinarily has) by " has reference to: " just as in the 
dictum, "materia non est cognoscibilis nisi ex analogia (or per analogiam) formae; 
"—  except by reference to form." It seems not improbable that this way of using the 
word was suggested by the passage in the Physics which gave rise to the dictum I 
have quoted. Aristotle says, Physics i. 7. [5.1], “ἡ ὑποκειμένη φύσις, έπιστητή κατά 
άναλογίαν —in which however the word is really used in its usual sense, since 
Aristotle goes on to say that this in ύποκειμέη φύσις stands in the same relation to 
ούσία that bronze does to a statue, or wood to a couch ; thus illustrating the nature 
of matter by referring to the subjectmatter of an artificial form. Bacon elsewhere 
uses the phrase "in ordine ad" just as he here uses "ex analogia;" and on the other 
hand S. Thomas says, referring to the passage just cited, "Materia non est scibilis nisi 
in ordine ad formam, ut dicit Philosophus primo Physicorum; "so that the two 
phrases seem equivalent. See S. Thomas, De Naturâ Materiæ [5.2], c. 2., compared 
with the tract De principio individuationis. 

 
That the meaning of the word Analogy was misconceived by S. Thomas, by Duns 
Scotus [5.3], and by the schoolmen in general, is pointed out by Zabarella [5.4], De 
prim. rerum materiâ, i. 4. [js] [5.5] 
 

[5.1] "Phys." = "Physics" = "Naturales Auscultationes" = "Φυσικὴ ἀκρόασις": A book by 
Aristotle. [HJ] 

 
[5.2] A work of Thomas of Aquinas. [HJ] 
 
[5.3] John Duns Scotus (1255?-1308).  [HJ] 
 
[5.4] Giacomo Zabarella (1533-1589). [HJ] 
 
[5.5] "De prim. rerum materiâ" = probably "De prima rerum materiâ", a book by 

Zabarella. This book might have seemed only relevant to the meaning of "matter" 



XX  

and "physics" to Spedding and his coworkers. However, "De prima rerum materiâ" 
was related to the "nature of material things", the works of alchemists, 
(un)mutability of matter, and Plato's essentialism. The unmutability of matter was a 
hurdle in accepting “transmutability” of species, as suggested by Darwin. [HJ]  

 
Itaque ut his occurratur, nos multo et fido ministerio auxilia sensui undique 
conquisivimus et contraximus, ut destitutionibus substitutiones, variationibus 
rectificationes suppeditentur. Neque id molimur tam instrumentis quam experimentis. 
Etenim experimentorum longe major est subtilitas quam sensus ipsius, licet instrumentis 
exquisitis adjuti; (de iis loquimur experimentis, quae ad intentionem ejus quod quaeritur 
perite et secundum artem excogitata et apposita sunt) [6]. Itaque perceptioni sensus 
immediatae ac propriae non multum tribuimus: sed eo rem deducimus, ut sensus 
tantum de experimento, experimentum de re judicet. Quare existimamus nos sensus (a 
quo omnia in naturalibus petenda sunt, nisi forte libeat insanire) antistites religiosos, et 
oraculorum ejus non imperitos interpretes, nos praestitisse: ut alii professione quadam, 
nos re ipsa, sensum tueri ac colere videamus. Atque hujusmodi sunt ea quae ad lumen 
ipsum naturae ejusque accensionem et immissionem paramus: quae per se sufficere 
possent, si intellectus humanus aequus et instar tabulae abrasae esset. Sed cum mentes 
hominum miris modis adeo obsessae sint ut ad veros rerum radios excipiendos sincera 
et polita area prorsus desit, necessitas quaedam incumbit ut etiam huic rei remedium 
quaerendum esse putemus. 
 
[6] Compare Nov. Org. ii.36. – [JS] [6.1] 
 
[6.1] This is the first of my comments about abbreviations in this book, and other books 

of the same period. I don't understand why on Earth "Novum Organum" should be 
abbreviated to "Nov. Org."? In this case was it the authors that used this abbreviation 
in the manuscript? Or was it the type-setters who "committed" the abbreviation? 
And why were they not consistent in the use of abbreviations? Was ever a proof-
reading of the book? Or did they have an editor? Further, if the numbering of the 
two books and the aphorisms was in Roman numerals, why do they use a 
combination of Roman and Arabic numerals in the footnotes? This should be "II-
XXXVI", or "2.36"! 

 
Idola autem a quibus occupatur mens, vel Adscititia sunt vel Innata. Adscititia vero 
immigrarunt in mentes hominum, vel ex philosophorum placitis et sectis vel ex perversis 
legibus demonstrationum. At Innata inhaerent naturae ipsius intellectus, qui ad errorem 
longe proclivior esse deprehenditur quam sensus. Utcunque enim homines sibi placeant 
et in admirationem mentis humanae ac fere adorationem ruant, illud certissimum est: 
sicut speculum inaequale rerum radios ex figura et sectione propria immutat, ita et 
mentem, cum a rebus per sensum patitur, in notionibus suis expediendis et 
comminiscendis haud optima fide rerum naturae suam naturam inserere et immiscere. 
 
Atque priora illa duo Idolorum genera aegre, postrema vero haec nullo modo, evelli 
possunt [7]. Id tantum relinquitur, ut indicentur, atque ut vis ista mentis insidiatrix 



XXI  

notetur et convincatur; ne forte a destructione veterum novi subinde errorum surculi ex 
ipsa mala complexione mentis pullulent, eoque res recidat, ut errores non extinguantur 
sed permutentur; verum e contra ut illud tandem in aeternum ratum et fixum sit, 
intellectum nisi per inductionem ejusque formam legitimam judicare non posse. Itaque 
doctrina ista de expurgatione intellectus ut ipse ad veritatem habilis sit, tribus 
redargutionibus absolvitur:  redargutione  philosophiarum,  redargutione  
demonstrationum,  et redargutione rationis humanae nativae [8]. His vero explicatis, 
ac postquam demum patuerit quid rerum natura, quid mentis natura ferat, existimamus 
nos thalamum Mentis et Universi, pronuba divina bonitate, stravisse et ornasse. 
Epithalamii autem votum sit, ut ex eo connubio auxilia humana et stirps inventorum 
quae necessitates ac miserias hominum aliqua ex parte doment et subigant, suscipiatur 
[9]. Haec vero est operis pars secunda. 
 
[7] The priora duo are the Idols of the Theatre, which include both kinds. The postrema 

hæc are the Idols of the Tribe, the Cave, and the Market-place. Compare De Aug. Sci. 
v. 4. [7.1]; and see Note C. at the end of the Preface [7.2].—[JS] 

 
[7.1] "De Aug. Sci." = "De Augmentis Scientiarum". See my comment [8.1] in PRAEFATIO 

in INSTAURATIO MAGNA. [HJ] 
 
[7.2] I have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ] 
 
[8] Compare Aphorism 115 (I-CXV), where these three Redargutiones are enumerated 

in the inverse order ; in which order they are treated. This shows that the Distributio 
Operis was written before Bacon had decided upon the arrangement of the Novum 
Organum. See Note C. at the end of the Preface [8.1].— [JS] 

 
[8.1] See my comment [7.2] above. 
 
[9] The received reading is suscipiatur, which seems erroneous, but may perhaps be 

defended. [I have myself very little doubt that Bacon wrote suscipiatur, not 
suscipiantur. If it be ever allowable to make a verb which depends upon two 
nominatives agree with the last only (which I think it sometimes is), there was a 
reason for doing so in this case; an ambiguity as well as a jingle being thereby 
avoided. In an earlier form of this passage (which will be found in the Partis 
Instaurationis secundaæ Delineatio), the verb is in the singular, as here ; though in 
that place it depends directly upon the plural nominative "auxilia humana," and 
therefore cannot be defended. In the Redargutio Philosophiarum it appears again in 
still another shape. There we have two nominatives, one singular and one plural, as 
here; but the plural coming last, the verb is in the plural, "ut ex illo connubio, non 
phantasias monstra, sed stirps heroum, quae monstra domet et extinguat,—hoc est 
inventa salutaria et utilia ad necessitates humanas (quantum fieri datur) debellandos 
et relevandos, suscipiantur. Hoc epithalamii votum sit." — [JS] 

 
At vias non solum monstrare et munire, sed inire quoque consilium est. Itaque tertia pars 



XXII  

operis complectitur Phaenomena Universi; hoc est, omnigenam experientiam, atque 
historiam naturalem ejus generis quae possit esse ad condendam philosophiam 
fundamentalis. Neque enim excellens aliqua demonstrandi via sive naturam 
interpretandi forma, ut mentem ab errore et lapsu defendere ac sustinere, ita ei 
materiam ad sciendum praebere et subministrare possit. Verum iis quibus non conjicere 
et hariolari, sed invenire et scire propositum est, quique non simiolas et fabulas 
mundorum comminisci, sed hujus ipsius veri mundi naturam introspicere et velut 
dissecare in animo habent, omnia a rebus ipsis petenda sunt. Neque huic labori et 
inquisitioni ac mundanae perambulationi, ulla ingenii aut meditationis aut 
argumentationis substitutio aut compensatio sufficere potest; non si omnia omnium 
ingenia coierint. Itaque aut hoc prorsus habendum, aut negotium in perpetuum 
deserendum. Ad hunc vero usque diem ita cum hominibus actum est, ut minime mirum 
sit si natura sui copiam non faciat. 
 
Nam primo, sensus ipsius informatio, et deserens et fallens: observatio, indiligens et 
inaequalis et tanquam fortuita; traditio, vana et ex rumore; practica, operi intenta et 
servilis; vis experimentalis, caeca, stupida, vaga, et praerupta; denique historia naturalis, 
levis et inops, vitiosissimam materiam intellectui ad philosophiam et scientias 
congesserunt. 
 
Deinde, praepostera argumentandi subtilitas et ventilatio serum rebus plane desperatis 
tentatur remedium, nec negotium ullo modo restituit aut errores separat. Itaque nulla 
spes majoris augmenti ac progressus sita est, nisi in restauratione quadam scientiarum. 
 
Hujus autem exordia omnino a naturali historia sumenda sunt, eaque ipsa novi cujusdam 
generis et apparatus. Frustra enim fuerit speculum expolire, si desint imagines; et plane 
materia idonea praeparanda est intellectui, non solum praesidia fida comparanda. 
Differt vero rursus historia nostra (quemadmodum logica nostra) ab ea quae habetur, 
multis rebus: fine sive officio, ipsa mole et congerie, dein subtilitate, etiam delectu et 
constitutione in ordine ad ea quae sequuntur. 
 
Primo enim eam proponimus historiam naturalem, quae non tam aut rerum varietate 
delectet aut praesenti experimentorum fructu juvet, quam lucem inventioni causarum 
affundat, et philosophiae enutricandae primam mammam praebeat. Licet enim opera 
atque activam scientiarum partem praecipue sequamur, tamen messis tempus 
expectamus, nec muscum et segetem herbidam demetere conamur. Satis enim scimus, 
axiomata recte inventa tota agmina operum secum trahere, atque opera non sparsim 
sed confertim exhibere. Intempestivum autem illum et puerilem affectum, ut pignora 
aliqua novorum operum propere captentur, prorsus damnamus et amovemus, ceu 
pomum Atalantae quod cursum retardat. Atque Historiae nostrae Naturalis officium tale 
est. 
 
Quoad congeriem vero, conficimus historiam non solum naturae liberae ac solutae (cum 
scilicet illa sponte fluit et opus suum peragit), qualis est historia coelestium, 
meteororum, terrae et maris, mineralium, plantarum, animalium; sed multo magnis 



XXIII  

naturae constrictae et vexatae; nempe, cum per artem et ministerium humanum de 
statu suo detruditur, atque premitur et fingitur. Itaque omnia artium mechanicarum, 
omnia operativae partis liberalium, omnia practicarum complurium quae in artem 
propriam non coaluerunt, experimenta (quantum inquirere licuit et quantum ad finem 
nostrum faciunt) perscribimus. Quin etiam (ut quod res est eloquamur) fastum hominum 
et speciosa nil morati, multo plus et operae et praesidii in hac parte quam in illa altera 
ponimus; quandoquidem natura rerum magis se prodit per vexationes artis quam in 
libertate propria. 
 
Neque Corporum tantum historiam exhibemus; sed diligentiae insuper nostrae esse 
putavimus, etiam Virtutum ipsarum (illarum dicimus quae tanquam cardinales in natura 
censeri possint, et in quibus naturae primordia plane constituuntur, utpote materiae 
primis passionibus ac desideriis, viz. Denso, Raro, Calido, Frigido, Consistenti, Fluido, 
Gravi, Levi, aliisque haud paucis) historiam seorsum comparare [10]. 
 
[10] The whole tendency of Bacon's method led him to give the first place to inquiries 

relating to abstract qualities of the nature of those which he here mentions. We shall 
have occasion to remark on this point in connexion with several passages in the 
second book of the Novum Organum. [js] 

 
Enimvero ut de subtilitate dicamus, plane conquirimus genus experimentorum longe 
subtilius et simplicius quam sunt ea quae occurrunt. Complura enim a tenebris educimus 
et eruimus, quae nulli in mentem venisset investigare, nisi qui certo et constanti tramite 
ad inventionem causarum pergeret; cum in se nullius magnopere sint usus; ut liquido 
appareat, ea non propter se quaesita esse; sed ita prorsus se habeant illa ad res et opera 
quemadmodum literae alphabeti se habeant ad orationem et verba; quae licet per se 
inutiles eaedem tamen omnis sermonis elementa sunt. 
 
In delectu autem narrationum et experimentorum melius hominibus cavisse nos 
arbitramur, quam qui adhuc in historia naturali versati sunt. Nam omnia fide oculata aut 
saltem perspecta, et summa quadam cum severitate, recipimus; ita ut nil referatur 
auctum miraculi causa, sed quae narramus a fabulis et vanitate casta et intemerata sint. 
Quinetiam et recepta quaeque ac jactata mendacia (quae mirabili quodam neglectu per 
saecula multa obtinuerunt et inveterata sunt) nominatim proscribimus et notamus; ne 
scientiis amplius molesta sint. Quod enim prudenter animadvertit quidam, fabulas et 
superstitiones et nugas quas nutriculae pueris instillant, mentes eorum etiam serio  
depravare: ita eadem nos movit ratio ut solliciti atque etiam anxii simus ne ab initio, cum 
veluti infantiam philosophiae sub historia naturali tractemus et curemus, illa alicui 
vanitati assuescat. At in omni experimento novo et paulo subtiliore, licet (ut nobis 
videtur) certo ac probato, modum tamen experimenti quo usi sumus aperte 
subjungimus; ut, postquam patefactum sit quomodo singula nobis constiterint, videant 
homines quid erroris subesse et adhaerere possit, atque ad probationes magis fidas et 
magis exquisitas (si quae sint) expergiscantur: denique ubique monita et scrupulos et 
cautiones aspergimus, religione quadam et tanquam exorcismo omnia phantasmata 
ejicientes ac cohibentes. 



XXIV  

 
Postremo, cum nobis exploratum sit quantopere experientia et historia aciem mentis 
humanae disgreget, et quam difficile sit (praesertim animis vel teneris vel praeoccupatis) a 
principio cum natura consuescere, adjungimus saepius observationes nostras, tanquam 
primas quasdam conversiones et inclinationes ac veluti aspectus historiae ad 
philosophiam; ut et pignoris loco hominibus sint eos in historiae fluctibus perpetuo non 
detentos iri, utque cum ad opus intellectus deveniatur omnia sint magis in procinctu. 
Atque per hujusmodi (qualem describimus) Historiam Naturalem, aditum quendam fieri 
posse ad naturam tutum et commodum, atque materiam intellectui praeberi probam et 
praeparatam, censemus. 
 
Postquam vero et intellectum fidissimis auxiliis se praesidiis stipavimus, et justum 
divinorum operum exercitum severissimo delectu comparavimus; nil amplius superesse 
videtur, nisi ut philosophiam ipsam aggrediamur. Attamen in re tam ardua et suspensa, 
sunt quaedam quae necessario videntur interponenda; partim docendi gratia, partim in 
usum praesentem. 
 
Horum primum est, ut exempla proponantur inquirendi et inveniendi secundum nostram 
rationem ac viam, in aliquibus subjectis repraesentata: sumendo ea potissimum subjecta 
quae et inter ea quae quaeruntur sunt nobilissima et inter se maxime diversa; ut in 
unoquoque genere exemplum non desit. Neque de iis exemplis loquimur quae singulis 
praeceptis ac regulis illustrandi gratia adjiciuntur (hoc enim in secunda parte operis 
abunde praestitimus); sed plane typos intelligimus et plasmata, quae universum mentis 
processum atque inveniendi continuatam fabricam et ordinem, in certis subjectis, iisque 
variis et insignibus, tanquam sub oculos ponant. Etenim nobis in mentem venit, in 
mathematicis, astante machina, sequi demonstrationem facilem et perspicuam; contra 
absque hac commoditate, omnia videri involuta et, quam revera sunt, subtiliora. Itaque 
hujusmodi exemplis quartam partem nostri operis attribuimus: quae revera nil aliud est, 
quam secundae partis applicatio particularis et explicata. 
 
At quinta pars ad tempus tantum, donec reliqua perficiantur, adhibetur; et tanquam 
foenus redditur, usque dum sors haberi possit. Neque enim finem nostrum ita petimus 
occaecati, ut quae occurrunt in via utilia negligamus. Quamobrem quintam partem 
operis ex iis conficimus quae a nobis aut inventa aut probata aut addita sunt; neque id 
tamen ex rationibus atque praescriptis interpretandi, sed ex eodem intellectus usu quem 
alii in inquirendo et inveniendo adhibere consueverunt. Etenim cum, ex perpetua nostra 
cum natura consuetudine, majora de meditationibus nostris quam pro ingenii viribus 
speramus; tum poterunt ista veluti tabernaculorum in via positorum vice fungi, ut mens 
ad certiora contendens in iis paulisper acquiescat. Attamen testamur interim, nos illis 
ipsis, quod ex vera interpretandi forma non sint inventa aut probata, teneri minime velle. 
Istam vero judicii suspensionem non est quod exhorreat quispiam, in doctrina quae non 
simpliciter nil sciri posse, sed nil nisi certo ordine et certa via sciri posse, asserit; atque 
interea tamen certos certitudinis gradus ad usum et levamen constituit, donec mens in 
causarum explicatione consistat. Neque enim illae ipsae scholae philosophorum qui 
Acatalepsiam simpliciter tenuerunt inferiores fuere istis quae pronuntiandi licentiam 



XXV  

usurparunt. Illae tamen sensui et intellectui auxilia non paraverunt, quod nos fecimus, 
sed fidem et authoritatem plane sustulerunt; quod longe alia res est, et fere opposita. 
 
Sexta tandem pars operis nostri (cui reliquae inserviunt ac ministrant) eam demum 
recludit et proponit philosophiam, quae ex hujusmodi (qualem ante docuimus et 
paravimus) inquisitione legitima et casta et severa educitur et constituitur. Hanc vero 
postremam partem perficere et ad exitum perducere, res est et supra vires et ultra spes 
nostras collocata. Nos ei initia (ut speramus) non contemnenda, exitum generis humani 
fortuna dabit, qualem forte homines in hoc rerum et animorum statu haud facile animo 
capere aut metiri queant. Neque enim agitur solum foelicitas contemplativa, sed vere 
res humanae et fortunae, atque omnis operum potentia. Homo enim naturae minister 
et interpres tantum facit et intelligit, quantum de naturae ordine, opere vel mente, 
observaverit: nec amplius scit, aut potest. Neque enim ullae vires causarum catenam 
solvere aut perfringere possint; neque natura aliter quam parendo vincitur. Itaque 
intentiones geminae illae, humanae scilicet Scientiae et Potentiae, vere in idem 
coincidunt; et frustratio operum maxime fit ex ignoratione causarum. 
 
Atque in eo sunt omnia, si quis oculos mentis a rebus ipsis nunquam dejiciens, earum 
imagines plane ut sunt excipiat. Neque enim hoc siverit Deus, ut phantasiae nostrae 
somnium pro exemplari mundi edamus: sed potius benigne faveat, ut apocalypsim ac 
veram visionem vestigiorum [11] et sigillorum creatoris super creaturas scribamus. 
 
[11] This application of the word “vestigia" is constantly made by the schoolmen. Thus 

St. Thomas Aquinas: "In rationalibus creaturis est imago Trinitatis, in caeteris vero 
creaturis est vestigium Trinitatis, in quantum in eis inveniuntur aliqua quae 
reducuntur in divinas personas."— Summa Theolog.  [11.1] 1ma pars, q. 45. art. 7 
[11.2]. [js] 

 
[11.1] "Summa Theolog." = "Summa Theologiae" or "Summa Theologica" (Summary of 

theology) is an unfinished book by Thomas of Aquinas. Yet another comment about 
abbreviations! The title of the book has been shortened only by two letters! [HJ] 

 
[11.2] It seems that abbreviations referring to parts of a book follow the language of the 

book. So, in here "1ma" = "1st", "pars" = "part", "q." = "quaestiones" = "question", and 
"art." = "articulus" = "article". I am not sure how consistent the Spedding and 
coworkers have been.  [HJ] 

 
Itaque Tu Pater, qui lucem visibilem primitias creaturae dedisti, et lucem intellectualem 
ad fastigium operum tuorum in faciem hominis inspirasti; opus hoc, quod a tua bonitate 
profectum tuam gloriam repetit, tuere et rege. Tu postquam conversus es ad 
spectandum opera quae fecerunt manus tuae, vidisti quod omnia essent bona valde; et 
requievisti. At homo conversus ad opera quae fecerunt manus suae, vidit quod omnia 
essent vanitas et vexatio spiritus; nec ullo modo requievit. Quare si in operibus tuis 
sudabimus, facies nos visionis tuae et sabbati tui participes [12]. Supplices petimus, ut 
haec mens nobis constet; utque novis eleemosynis, per manus nostras et aliorum 



XXVI  

quibus eandem mentem largieris, familiam humanam dotatam velis. 
 
[12]  Compare this with St. Augustine's [12.1] prayer at the close of the Confessions 

[12.2]. "Domine Deus pacem da nobis (omnia enim praestitisti nobis), pacem quietis, 
pacem Sabbati, Sabbati sine vesperâ. Omnis quippe iste ordo pulcherrimus rerum 
valde bonarum modis suis peractis transiturus est, et mane quippe in eis factum est 
et vespera. Dies autem Septimus sine vespera est, nee habet occasum, quia 
sanctificasti eum ad permansionem sempiternam, ut id quod tu, post opera tua bona 
valde, quamvis ea quietus feceris, requievisti septimo die, hoc praeloquatur nobis 
vox libri tui, quod et noj post opera nostra, ideo bona valde quia tu nobis ea donasti, 
sabbato vitae aeternse requiescamus in te."— Conf. xiii. 35—6 [12.3]. 

 
Compare also the line with which the Faerie Queene [12.4] breaks off:— 

"O that [q. thou ?] great Sabbaoth God graunt me that Sabbaoth sight." [js] 
 
[12.1] "St. Augustine" = "Augustine of Hippo" (354-430). Do I need to mention that he 

was of Manichaean faith in his youth? [HJ] 
 
[12.2] "Confession" or "The confessions of Saint Augustine" (397-400). [HJ] 
 
[12.3] "Confessions has 13 books. So, the above passage is from the last book. [HJ] 
 
[12.4] "The Faerie Queene", published between 1590 and 1596, is an epic poem by 

Edmund Spenser (1552-1599) [HJ] 
 
  



XXVII  

 
 

DEEST 
PARS PRIMA INSTAURATIONIS, 

QUÆ COMPLECTITUR 
PARTITIONES SCIENTIARUM. 

Illæ tamen ex Secundo Libro de Progressibus faciendis in Doctrina 
Divina et Humana, nonnulla ex parte 

peti possunt. [1] 
 

[1] This is omitted in the common editions of Bacon's collected works (in all, I believe, 
except Montagu's [1.1]); the De Augmentis Scientiarum, with the title "Instaurationis 
Magnæ pars prima" prefixed on a separate leaf, being substituted for it. And it is true 
that Bacon did afterwards decide upon supplying this deficiency by a translation of the 
Advancement of Learning enlarged; that he produced the De Augmentis Scientiarum 
with that intention and understanding; and that though the original edition does not 
bear "Instaurationis Magnæ pars prima" on the titlepage, yet in Dr. Rawley's [1.2] 
reprint of it in 1638 those words were inserted. Nevertheless this notice is of 
importance, as showing that when Bacon published the Novum Organum he did not 
look to a mere enlargement of the Advancement of Learning as satisfying the intention 
of the pars prima; for if he had, he would have referred to the work itself, not to the 
second book only. He meant, no doubt, to reproduce the substance of it in a different 
form. And my own impression is that the Descriptio Globi Intellectualis [1.3] was 
originally designed for this place, and that he had not yet abandoned the hope of 
completing it; but that soon after, — fortune gone, health shaken, assistance not to be 
commanded, and things of more importance remaining to be done,—he found he had 
not time to finish it on so large a scale, and therefore resolved to enlarge the old house 
instead of building a new one. — [JS]. 

 
[1.1] Basil Montagu (1770-1851). [HJ] 
 
[1.2] William Rawley (1588-1667). [HJ] 
 
[1.3] "Descriptio Globi Intellectualis" (1612) is a book by Bacon. [HJ] 
 
  



XXVIII  

 
  



XXIX  

 
 
 

SEQUITUR 
SECUNDA PARS INSTAURATIONIS, 

QUÆ ARTEM IPSAM 
Interpretandi Naturam, et verioris adoperationis Intellectus 

exhibet: 
neque eam ipsam tamen in Corpore tractatus justi, 

sed tantum digestam per summas, in 
Aphorismos. [2] 

 
[2] This explains a certain discrepancy between the design of the second part, as set forth 

in the Distributio Operis, and the execution of it in the Novum Organum. The 
Distribution like the Delineatio, was probably written when Bacon intended to work it 
out in a regular and consecutive treatise, and repesents the idea of the work more 
perfectly than the work itself. See note on Distributio Operis. p. 139 [2.1].— [JS]. 

 
[2.1] There are two footnotes on Page 139 of the original print (see above Footnotes [7] 

and [8] in "DISTRIBUTIO OPERIS"). None of them seems relevant to this discussion.  
[HJ] 

 
  



XXX  

 



1  

 
 
 

PARS SECUNDA OPERIS, 
QUÆ DICITUR 

NOVUM ORGANUM, 
SIVE 

INDICIA VERA 
DE INTERPRETATIONE NATURÆ. 

 
 
 

PRÆFATIO. 
Qui de natura, tanquam de re explorata, pronuntiare ausi sunt, sive hoc ex animi fiducia 
fecerint sive ambitiose et more professorio, maximis illi philosophiam et scientias 
detrimentis affecere. Ut enim ad fidem faciendam validi, ita etiam ad inquisitionem 
extinguendam et abrumpendam efficaces fuerunt. Neque virtute propria tantum 
profuerunt, quantum in hoc nocuerunt, quod aliorum virtutem corruperint et 
perdiderint. Qui autem contrariam huic viam ingressi sunt atque nihil prorsus sciri posse 
asseruerunt, sive ex sophistarum veterum odio sive ex animi fluctuatione aut etiam ex 
quadam doctrinae copia in hanc opinionem delapsi sint, certe non contemnendas ejus 
rationes adduxerunt; veruntamen nec a veris initiis sententiam suam derivarunt, et, 
studio quodam atque affectatione provecti, prorsus modum excesserunt. At antiquiores 
ex Graecis (quorum scripta perierunt) inter pronuntiandi jactantiam et Acatalepsiae 
desperationem prudentius se sustinuerunt: atque de inquisitionis difficultate et rerum 
obscuritate saepius querimonias et indignationes miscentes, et veluti fraenum 
mordentes, tamen propositum urgere atque naturae se immiscere non destiterunt; 
consentaneum (ut videtur) existimantes, hoc ipsum (videlicet utrum aliquid sciri possit) 
non disputare, sed experiri. Et tamen illi ipsi, impetu tantum intellectus usi, regulam non 
adhibuerunt, sed omnia in acri meditatione et mentis volutatione et agitatione perpetua 
posuerunt. 
 
Nostra autem ratio, ut opere ardua, ita dictu facilis est. Ea enim est, ut certitudinis gradus 
constituamus, sensum per reductionem [1] quandam tueamur, sed mentis opus quod 
sensum subsequitur plerunque rejiciamus; novam autem et certam viam, ab ipsis 
sensuum perceptionibus, menti aperiamus et muniamus. Atque hoc proculdubio 
viderunt et illi qui tantas dialecticae partes tribuerunt. Ex quo liquet, illos intellectui 
adminicula quaesivisse, mentis autem processum nativum et sponte moventem, 
suspectum habuisse. Sed serum plane rebus perditis hoc adhibetur remedium; 
postquam mens ex quotidiana vitae consuetudine, et auditionibus et doctrinis inquinatis 
occupata, et vanissimis idolis obsessa fuerit. Itaque ars illa dialecticae, sero (ut diximus) 
cavens, neque rem ullo modo restituens, ad errores potius figendos quam ad veritatem 



2  

aperiendam valuit. Restat unica salus ac sanitas, ut opus mentis universum de integro 
resumatur; ac mens, jam ab ipso principio, nullo modo sibi permittatur, sed perpetuo 
regatur; ac res veluti per machinas conficiatur. Sane si homines opera mechanica nudis 
manibus, absque instrumentorum vi et ope, aggressi essent, quemadmodum opera 
intellectualia nudis fere mentis viribus tractare non dubitarunt, parvae admodum 
fuissent res quas movere et vincere potuissent, licet operas enixas atque etiam 
conjunctas praestitissent. Atque si paulisper morari, atque in hoc ipsum exemplum, 
veluti in speculum, intueri velimus; exquiramus (si placet) si forte obeliscus aliquis 
magnitudine insignis ad triumphi vel hujusmodi magnificentiae decus transferendus 
esset, atque id homines nudis manibus aggrederentur, annon hoc magnae cujusdam 
esse dementiae spectator quispiam rei sobrius fateretur? Quod si numerum augerent 
operariorum, atque hoc modo se valere posse confiderent, annon tanto magis? Sin 
autem delectum quendam adhibere vellent, atque imbecilliores separare, et robustis 
tantum et vigentibus uti, atque hinc saltem se voti compotes fore sperarent, annon 
adhuc eos impensius delirare diceret? Quin etiam si hoc ipso non contenti, artem 
tandem athleticam consulere statuerent, ac omnes deinceps manibus et lacertis et 
nervis ex arte bene unctis et medicatis adesse juberent, annon prorsus eos dare operam 
ut cum ratione quadam et prudentia insanirent, clamaret? Atque homines tamen simili 
malesano impetu et conspiratione inutili feruntur in intellectualibus; dum ab ingeniorum 
vel multitudine et consensu vel excellentia et acumine magna sperant, aut etiam 
dialectica (quae quaedam athletica censeri possit) mentis nervos roborant; sed interim, 
licet tanto studio et conatu, (si quis vere judicaverit) intellectum nudum applicare non 
desinunt. Manifestissimum autem est, in omni opere magno, quod manus hominis 
praestat, sine instrumentis et machinis, vires nec singulorum intendi nec omnium coire 
posse. 
 
[1] The word "reductio" appears to be used much as in modern scientific language; that 

is, as nearly equivalent to correction; — as when we speak of redlining observations, 
etc., by which is meant the applying to them of certain principles of correction: I 
should translate the clause in which it occurs by "we guard the sense from error by 
a certain method of correction;"— a translation which accords with what is said infra 
[1.1], “I – LXIX” [1.69], with respect to the short-comings and errors of the senses. 
[js] 

 
[1.1] The Latin word "infra" = "below". [HJ] 
 
Itaque ex his quae diximus praemissis, statuimus duas esse res de quibus homines plane 
monitos volumus, ne forte illae eos fugiant aut praetereant. Quarum prima hujusmodi 
est; fieri fato quodam (ut existimamus) bono, ad extinguendas et depellendas 
contradictiones et tumores animorum, ut et veteribus honor et reverentia intacta et 
imminuta maneant, et nos destinata perficere et tamen modestiae nostrae fructum 
percipere possimus. Nam nos, si profiteamur nos meliora afferre quam antiqui, eandem 
quam illi viam ingressi, nulla verborum arte efficere possimus, quin inducatur quaedam 
ingenii vel excellentiae vel facultatis comparatio sive contentio; non ea quidem illicita aut 
nova; -- quidni enim possimus pro jure nostro (neque eo ipso alio, quam omnium) si quid 



3  

apud eos non recte inventum aut positum sit, reprehendere aut notare? -- sed tamen 
utcunque justa aut permissa, nihilominus impar fortasse fuisset ea ipsa contentio, ob 
virium nostrarum modum. Verum quum per nos illud agatur, ut alia omnino via 
intellectui aperiatur illis intentata et incognita, commutata jam ratio est; cessant studium 
et partes; nosque indicis tantummodo personam sustinemus, quod mediocris certe est 
authoritatis, et fortunae cujusdam potius quam facultatis et excellentiae. Atque haec 
moniti species ad personas pertinet; altera ad res ipsas. 
 
Nos siquidem de deturbanda ea quae nunc floret philosophia, aut si quae alia sit aut erit 
hac emendatior aut auctior, minime laboramus. Neque enim officimus, quin philosophia 
ista recepta, et aliae id genus, disputationes alant, sermones ornent, ad professoria 
munera et vitae civilis compendia adhibeantur et valeant. Quin etiam aperte 
significamus et declaramus, eam quam nos adducimus philosophiam ad istas res 
admodum utilem non futuram. Non praesto est, neque in transitu capitur, neque ex 
praenotionibus intellectui blanditur, neque ad vulgi captum nisi per utilitatem et effecta 
descendet. 
 
Sint itaque (quod faelix faustumque sit utrique parti) duae doctrinarum emanationes, ac 
duae dispensationes; duae similiter contemplantium sive philosophantium tribus ac 
veluti cognationes; atque illae neutiquam inter se inimicae aut alienae, sed foederatae 
et mutuis auxiliis devinctae: sit denique alia scientias colendi, alia inveniendi ratio. Atque 
quibus prima potior et acceptior est, ob festinationem, vel vitae civilis rationes, vel quod 
illam alteram ob mentis infirmitatem capere et complecti non possint (id quod longe 
plurimis accidere necesse est), optamus ut iis faeliciter et ex voto succedat quod agunt, 
atque ut quod sequuntur teneant. Quod si cui mortalium cordi et curae sit, non tantum 
inventis haerere atque iis uti, sed ad ulteriora penetrate; atque non disputando 
adversarium, sed opere naturam vincere; denique, non belle et probabiliter opinari, sed 
certo et ostensive scire; tales, tanquam veri scientiarum filii, nobis (si videbitur) se 
adjungant; ut omissis naturae atriis, quae infiniti contriverunt, aditus aliquando ad 
interiora patefiat. Atque ut melius intelligamur, utque illud ipsum quod volumus ex 
nominibus impositis magis familiariter occurrat, altera ratio sive via Anticipatio Mentis, 
altera Interpretatio Naturae, a nobis appellari consuevit. 
 
Est etiam quod petendum videtur. Nos certe cogitationem suscepimus et curam 
adhibuimus, ut quae a nobis proponentur non tantum vera essent, sed etiam ad animos 
hominum (licet miris modis occupatos et interclusos) non incommode aut aspere 
accederent. Veruntamen aequum est, ut ab hominibus impetremus (in tanta praesertim 
doctrinarum et scientiarum restauratione) ut qui de hisce nostris aliquid, sive ex sensu 
proprio, sive ex authoritatum turba, sive ex demonstrationum formis (quae nunc 
tanquam leges quaedam judicialis invaluerunt), statuere aut existimare velit, ne id in 
transitu et velut aliud agendo facere se posse speret; sed ut rem pernoscat; nostram, 
quam describimus et munimus, viam ipse paullatim tentet; subtilitati rerum quae in 
experientia signata est assuescat; pravos denique atque alte haerentes mentis habitus 
tempestiva et quasi legitima mora corrigat; atque tum demum (si placuerit) postquam 
in potestate sua esse coeperit, judicio suo utatur. 



4  

 
SEQUITUR PARTIS SECUNDAE SUMMA, 

DIGESTA IN APHORISMOS. 
 
 
 



5  

(This is a title page) 

LIBER PRIMUS 
 

PARTIS SECUNDAE SUMMA, 
DIGESTA IN 

APHORISMOS. 
 



6  

  



7  

 
 

APHORISMI 
DE INTERPRETATIONE NATURÆ 

ET REGNO HOMINIS. 
 

APHORISMUS. 
 

I. 
HOMO, Naturae minister [2] et interpres, tantum facit et intelligit quantum de Naturae 
ordine re vel mente observaverit: nec amplius scit, aut potest. 
 
[2] That the physician is "Naturae minister," φύσεως ύπηρέτης, 'is quoted more than 

once from Hippocrates [2.1] by Galen [2.2], xv. 369. xvi. 35. (Kuhn [2.3]): the first 
passage in his commentary on Hippocrates. De Alimento [2.4], iii., the second in his 
do. De Humor, i. [2.5] [js]  

 
[2.1] Hippocrates (460-370 BCE). [HJ] 
 
[2.2] Galen = Aelius Galenus = Claudius Galenus (129-216) [HJ] 
 
[2.3] Kuhn = Karl Gottlob Kühn (1754-1840). [HJ] 
 
[2.4] A book by Hippocrates. [HJ] 
 
[2.5] A book by Hippocrates. [HJ] 
 
 

II. 
Nec manus nuda, nec intellectus sibi permissus, multum valet; instrumentis et auxiliis 
res perficitur; quibus opus est, non minus ad intellectum, quam ad manum. Atque ut 
instrumenta manus motum aut cient aut regunt; ita et instrumenta mentis intellectui aut 
suggerunt aut cavent. 
 
 

III. 
Scientia et potentia humana in idem coincidunt, quia ignoratio causae destituit effectum. 
Natura enim non nisi parendo vincitur [3]: et quod in contemplatione instar causae est, 
id in operatione instar regulae est. 
 
[3] This antithesis was probably suggested by Publius Syrus's [3.1] gnome: — "Casta ad 

virum matrona parendo imperat. [3.2]" [js] 



8  

 
[3.1] Publilius Syrus (85-43 BCE).  [HJ] 
 
[3.2] "Casta ad virum matrona parendo imperat." = "A chaste matron commands by 

obeying her husband." This, unfortunately, shows the male chauvinistic views of the 
first century BCE and 19th century's scholars.  [HJ] 

 
 

IV. 
Ad opera nil aliud potest homo, quam ut corpora naturalia admoveat et amoveat: reliqua 
Natura intus transigit [4]. 
 
[4] For some remarks upon the first four Aphorisms, see the Preface, p. 156. [4.1] - [JS] 
 
[4.1] I have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ] 

 
 

V. 
Solent se immiscere naturae (quoad opera) mechanicus, mathematicus, medicus, 
alchemista [4.5], et magus; sed omnes (ut nunc sunt res) conatu levi, successu tenui. 
 
[4.5] “alchemista” = “alchimista”. [HJ] 
 
 

VI. 
Insanum quiddam esset, et in se contrarium, existimare ea, quae adhuc nunquam facta 
sunt, fieri posse, nisi per modos adhuc nunquam tentatos. 
 
 

VII. 
Generationes mentis et manus numerosae admodum videntur in libris et opificiis. Sed 
omnis ista varietas sita est in subtilitate eximia, et derivationibus paucarum rerum, quae 
innotuerunt; non in numero Axiomatum. 
 
 

VIII. 
Etiam opera, quae jam inventa sunt, casui debentur et experientiae, magis quam 
scientiis: scientiae enim, quas nunc habemus, nihil aliud sunt quam quaedam 
concinnationes rerum antea inventarum; non modi inveniendi, aut designationes 
novorum operum. 
 



9  

IX. 
Causa vero et radix fere omnium malorum in scientiis ea una est; quod dum mentis 
humanae vires falso miramur et extollimus, vera ejus auxilia non quaeramus. 
 
 

X. 
Subtilitas naturae subtilitatem sensus et intellectus multis partibus superat; ut pulchrae 
illae meditationes et speculationes humanae et causationes res malesanae sint, nisi quod 
non adsit qui advertat [5]. 
 
[5] That is, they must from the nature of the case be so far from the truth, that, if we 

could but compare them with the reality, they would seem like the work of men not 
in their senses. — [JS] 

 

XI. 
Sicut scientiae, quae nunc habentur, inutiles sunt ad inventionem operum; ita et logica, 
quae nunc habetur, inutilis est ad inventionem scientiarum. 
 
 

XII. 
Logica, quae in usu est, ad errores (qui in notionibus vulgaribus fundantur) stabiliendos 
et figendos valet, potius quam ad inquisitionem veritatis; ut magis damnosa sit, quam 
utilis. 
 
 

XIII. 
Syllogismus ad principia scientiarum non adhibetur, ad media axiomata frustra 
adhibetur, cum sit subtilitati naturae longe impar. Assensum itaque constringit, non res. 
 
 

XIV. 
Syllogismus ex propositionibus constat, propositiones ex verbis, verba notionum 
tesserae sunt. Itaque si notiones ipsae (id quod basis rei est) confusae sint, et temere a 
rebus abstractae; nihil in iis, quae superstruuntur, est firmitudinis. Itaque spes est una in 
inductione vera. 
 
 

XV. 
In notionibus nil sani est, nec in logicis, nec in physicis: non Substantia, non Qualitas, 
Agere, Pati, ipsum Esse, bonae notiones sunt; multo minus Grave, Leve, Densum, Tenue, 
Humidum, Siccum , Generatio, Corruptio, Attrahere, Fugare, Elementum, Materia, 



10  

Forma, et id genus; sed omnes phantasticae et male terminatae. 
 
 

XVI. 
Notiones infimarum specierum, Hominis, Canis, Columbae, et praehensionum 
immediatarum sensus, Calidi, Frigidi, Albi, Nigri, non fallunt magnopere; quae tamen 
ipsae a fluxu materiae et commissione [6] rerum quandoque confunduntur; reliquae 
omnes (quibus homines hactenus usi sunt) aberrationes sunt, nec debitis modis a rebus 
abstractae et excitatae. 
 
[6] [Commissione in the original edition. — [JS]] From the context it is clear that Bacon 

means that the union of bodies of different kinds, by giving rise to new qualities and 
species intermediate to those for which we have recognised names, tends to confuse 
our ideas of the latter. I think therefore we ought to read "commistione" for 
"commissione." [The word commistio is used elsewhere by Bacon; see for instance II-
XIII and II-XXXIV (2.13 and 2.34). — [JS]] 

 
 

XVII. 
Nec minor est libido et aberratio in constituendis axiomatibus, quam in notionibus 
abstrahendis; idque in ipsis principiis, quae ab inductione vulgari pendent. At multo 
major est in axiomatibus, et propositionibus inferioribus, quae educit syllogismus. 
 
 

XVIII. 
Quae adhuc inventa sunt in scientiis, ea hujusmodi sunt, ut notionibus vulgaribus fere 
subjaceant: ut vero ad interiora et remotiora naturae penetretur, necesse est ut tam 
notiones quam axiomata magis certa et munita via a rebus abstrahantur, atque omnino 
melior et certior intellectus adoperatio in usum veniat. 
 
 

XIX. 
Duae viae sunt, atque esse possunt, ad inquirendam et inveniendam veritatem. Altera a 
sensu et particularibus advolat ad axiomata maxime generalia, atque ex iis principiis 
eorumque immota veritate judicat et invenit axiomata media; atque haec via in usu est. 
Altera a sensu et particularibus excitat axiomata, ascendendo continenter et gradatim, 
ut ultimo loco perveniatur ad maxime generalia; quae via vera est, sed intentata. 
 
 

XX. 
Eandem ingreditur viam (priorem scilicet) intellectus sibi permissus, quam facit ex ordine 
dialecticae. Gestit enim mens exsilire ad magis generalia, ut acquiescat; et post parvam 



11  

moram fastidit experientiam: sed haec mala demum aucta sunt a dialectica ob pompas 
disputationum. 
 
 

XXI. 
Intellectus sibi permissus, in ingenio sobrio et patiente et gravi (praesertim si a doctrinis 
receptis non impediatur), tentat nonnihil illam alteram viam, quae recta est, sed exiguo 
profectu; cum intellectus, nisi regatur et juvetur, res inaequalis sit, et omnino inhabilis 
ad superandam rerum obscuritatem [7]. 
 
[7] I should be inclined to translate this clause, "since the intellect, if it be not guided 

and assisted, acts irregularly (res inaequalis sit), and is altogether unequal to 
overcoming the obscurity of nature." Thus in § [7.1] I-LX (1.60). we meet with a 
similar use of the adverb "inæqualiter:" — "temere et argumentinsequaliter a rebus 
abstracta" — "rashly and irregularly abstracted from their objects." Or perhaps, 
though this translation would not be free from objection, inaequalis might be 
rendered "inadequate" or unequal to the matter in hand. [js] 

 
[7.1] Using "§" for "Aphorism" is yet another inconsistency in this book.  [HJ] 
 
 

XXII. 
Utraque via orditur a sensu et particularibus, et acquiescit in maxime generalibus: sed 
immensum quiddam discrepant; cum altera perstringat tantum experientiam et 
particularia cursim; altera in iis rite et ordine versetur; altera rursus jam a principio 
constituat generalia quaedam abstracta et inutilia; altera gradatim exsurgat ad ea quae 
revera naturae sunt notiora [8]. 
 
[8] This phrase is a scholastic mistranslation of the Aristotelian phrase τή φνσει 

γνωριμωτερον i. e. naturally better known, or naturally better fitted to be the object 
of knowledge. It is difficult to render the phrase accurately either into Latin or into 
English, because in neither language is there an adjective corresponding to the Greek 
γνώριμος; "notus" and "known" being of course participles, and immediately 
suggesting the question, "known to whom?" [See note [3] on Distributo Operis, p. 
216. In his English writings, Bacon seems to use the word "original" as equivalent 
to " naturae notius." Compare the instruction for "freeing a direction," in the Valerius 
Terminus, with the "praeceptuin verum et perfectum operandi," in the Novum 
Organum II-IV (2.4); where the rule that "the nature discovered be more original than 
the nature supposed and not more secondary or of the like degree," in the one, 
corresponds with the precept "Forma vera talis sit ut naturam datam ex fonte aliquo 
essentise deducat, quse inest pluribus et notior est naturae (ut loquuntur) quam ipsa 
forma," in the other. — [JS]] 

 
 



12  

 

XXIII. 
Non leve quiddam interest inter humanae mentis idola, et divinae mentis ideas; hoc est, 
inter placita quaedam inania, et veras signaturas [9] atque impressiones factas in 
creaturis, prout inveniuntur. 
 
[9] See note [11] on Distributio Operis p. 227. - [JS] 
 
 

XXIV. 
Nullo modo fieri potest, ut axiomata per argumentationem constituta ad inventionem 
novorum operum valeant; quia subtilitas naturae subtilitatem argumentandi multis 
partibus superat. Sed axiomata, a particularibus rite et ordine abstrata, nova particularia 
rursus facile indicant et designant; itaque scientias reddunt activas. 
 
 
 

XXV. 
Axiomata, quae in usu sunt, ex tenui et manipulari experientia, et paucis particularibus, 
quae ut plurimum occurrunt, fluxere; et sunt fere ad mensuram eorum facta et extensa: 
ut nil mirum sit, si ad nova particularia non ducant. Quod si forte instantia aliqua, non 
prius animadversa aut cognita, se offerat, axioma distinctione aliqua frivola salvatur, ubi 
emendari ipsum verius foret. 
 
 

XXVI. 
Rationem humanam, qua utimur ad naturam, Anticipationes Naturae (quia res temeraria 
est et praematura), at illam rationem quae debitis modis elicitur a rebus, 
Interpretationem Naturae, docendi gratia, vocare consuevimus. 
 
 

XXVII. 
Anticipationes satis firmae sunt ad consensum; quandoquidem, si homines etiam 
insanirent ad unum modum et conformiter, illi satis bene inter se congruere possent. 
 
 

XXVIII. 
Quin longe validiores sunt ad subeundum assensum Anticipationes, quam 
Interpretationes; quia ex paucis collectae, iisque maxime quae familiariter occurrunt, 
intellectum statim perstringunt, et phantasiam implent; ubi contra, Interpretationes, ex 
rebus admodum variis et multum distantibus sparsim collectae, intellectum subito 



13  

percutere non possunt; ut necesse sit eas, quoad opiniones, duras et absonas, fere instar 
mysteriorum fidei videri. 
 
 

XXIX. 
In scientiis, quae in opinionibus et placitis fundatae sunt, bonus est usus Anticipationum 
et Dialecticae; quando opus est assensum subjugare, non res. 
 
 

XXX. 
Non, si omnia omnium aetatum ingenia coierint, et labores contulerint et transmiserint, 
progressus magnus fieri poterit in scientiis per Anticipationes: quia errores radicales, et 
in prima digestione mentis, ab excellentia functionum et remediorum sequentium non 
curantur. 
 
 

XXXI. 
Frustra magnum expectatur augmentum in scientiis ex superinductione et insitione 
novorum super vetera; sed instauratio facienda est ab imis fundamentis, nisi libeat 
perpetuo circumvolvi in orbem, cum exili et quasi contemnendo progressu. 
 
 

XXXII. 
Antiquis auctoribus suus constat honos, atque adeo omnibus; quia non ingeniorum aut 
facultatum inducitur comparatio, sed viae; nosque non judicis, sed indicis personam 
sustinemus. 
 
 

XXXIII. 
Nullum (dicendum enim est aperte) recte fieri potest judicium nec de via nostra, nec de 
iis quae secundum eam inventa sunt, per Anticipationes (rationem scilicet quae in usu 
est), quia non postulandum est ut ejus rei judicio stetur, quae ipsa in judicium vocatur. 
 
 

XXXIV. 
Neque etiam tradendi aut explicandi ea, quae adducimus, facilis est ratio; quia, quae in 
se nova sunt, intelligentur tamen ex analogia veterum [10]. 
 
[10] For the meaning of "analogia" see note [5] on the Distributio Operis p. 218. - [JS] 
 
 



14  

XXXV. 
Dixit Borgia de expeditione Gallorum in Italiam, eos venisse cum creta in manibus, ut 
diversoria notarent, non cum armis, ut perrumperent [11]. Itidem et nostra ratio est, ut 
doctrina nostra animos idoneos et capaces subintret; confutationum enim nullus est 
usus, ubi de principiis et ipsis notionibus, atque etiam de formis demonstrationum 
dissentimus. 
 
[11] "Diceva in quei tempi Papa Alessandro [11.1] sesto che i Francesi havevano corso l' 

Italia con gli speroni di legno et presola col gesso: dicendo cosl perche pigliando essi 
gli alloggiamenti nelle citta loro furieri segnavano le porte delle case col gesso; et 
cavalcando per loro diporto i gentil' huomini per le terre a sollazzo usavano di portare 
nelle scarpette a calcagni certi stecchi di legno appuntati, delli quali in vece di speroni 
si servivano per andare le cavalcature." — Nardi [11.2], Vita di Malespini, 
[1597,[11.3]] p. 18. 

 
In an epitome of the history of Charles the Eighth [11.4], which will be found in the 
"Archives curieuses" of Cember [11.5], vol. i. p. 197., and which was apparently 
written about the beginning of the seventeenth century, the remark ascribed to 
Alexander the Sixth by Nardi and Bacon is mentioned as a popular saying. [js] 
 

[11.1] "Papa Alessandro" = "Pope Alexander VI" (1431-1503). He was head of the 
Catholic Church between 1492 and 1503. [HJ] 

 
[11.2] "Nardi" = "Jacopo Nardi" (1476-1563). [HJ] 
 
[11.3] "Vita di Malespini, 1597" is a book by Nardi with the full title "Vita d'Antonio 

Giacomini Tebalducci Malespini". [HJ] 
 
[11.4] "Charles VIII of France" (1470-1498). [HJ] 
 
[11.5] "Archives curieuses" is probably "Archives curieuses De L´Historie De France ..." 

by M. L. Cimber. [HJ] 
 
 

XXXVI. 
Restat vero nobis modus tradendi unus et simplex, ut homines ad ipsa particularia et 
eorum series et ordines adducamus; et ut illi rursus imperent sibi ad tempus 
abnegationem Notionum, et cum rebus ipsis consuescere incipiant. 
 
 

XXXVII. 
Ratio eorum, qui acatalepsiam tenuerunt, et via nostra initiis suis quodammodo 
consentiunt; exitu immensum disjunguntur et opponuntur. Illi enim nihil sciri posse 



15  

simpliciter asserunt; nos, non multum sciri posse in natura, ea, quae nunc in usu est, via: 
verum illi exinde authoritatem sensus et intellectus destruunt; nos auxilia iisdem 
excogitamus et subministramus. 
 
 

XXXVIII. 
Idola et notiones falsae, quae intellectum humanum jam occuparunt atque in eo alte 
haerent, non solum mentes hominum ita obsident, ut veritati aditus difficilis pateat; sed 
etiam dato et concesso aditu, illa rursus in ipsa instauratione scientiarum occurrent et 
molesta erunt; nisi homines praemoniti adversus ea se, quantum fieri potest, muniant. 
 
 

XXXIX. 
Quatuor sunt genera idolorum, quae mentes humanas obsident. Iis (docendi gratia) 
nomina imposuimus; ut primum genus, Idola Tribus; secundum, Idola Specus; tertium, 
Idola Fori; quartum, Idola Theatri, vocentur [12]. 
 
[12] These four idols have been compared to the four hindrances to truth enumerated 

by Roger Bacon. These are, the use of insufficient authority, custom, popular 
opinions, and the concealment of ignorance and display of apparent knowledge. The 
last two may be likened to the idols of the market-place and the theatre. But the 
principle of the classification is different. [See on this subject the Preface, p. 159. 
[12.1] Roger Bacon's [12.2] words are as follows: —  

 
"Quatuor vero maxima sunt comprehendendse veritatis offendicula, qua omnem 
quemcunque sapientem impediunt, et vix aliquem permittunt ad verum titulum 
sapientia? pervenire : viz. fragilis et indigna? auctoritatis ex emplum, consuetudinis 
diuturnitas, vulgi sensus imperiti, et proprise ignorantise occultatio cum 
ostentatione sapientise apparentis. His omnis homo involvitur, omnis status 
occupatur. Nam quilibet singulis artibus vitse et studii et omnis negotii tribus 
pessimis ad eandem conclusionem utitur argumentis: scil. hoc exemplificatum est 
per majores, hoc consuetum est, hoc vulgatum est, ergo tenendum ... Si vero hsec tria 
refellantur aliquando magnified rationis potentia, quartum semper in promptu est et 
in ore cujuslibet, ut quilibet ignorantiam suam excuset, et licet nihil dignum sciat illud 
tamen magnificet imprudenter [impudenter?] et sic saltern suse stultitise infelici 
solatio veritatem opprimat et elidat."  Opus Majus, I. i. [12.3] — [JS]] 

 
[12.1] I have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ] 
 
[12.2] "Roger Bacon" = "Rogerius Baconus", also known as Doctor Mirabilis (1219?-

1292). [HJ] 
 
[12.3] "Opus Majous" = "Greater Work" written By Roger Bacon in 1267. [HJ] 
 



16  

 

XL. 
Excitatio Notionum et Axiomatum per Inductionem veram est certe proprium remedium 
ad Idola arcenda et summovenda; sed tamen indicatio Idolorum magni est usus. 
Doctrina enim de Idolis similiter se habet ad Interpretationem Naturae, sicut doctrina de 
Sophisticis Elenchis ad Dialecticam vulgarem. 
 
 

XLI. 
Idola Tribus sunt fundata in ipsa natura humana, atque in ipsa tribu seu gente hominum. 
Falso enim asseritur, sensum humanum esse mensuram rerum [13]; quin contra, omnes 
perceptiones, tam sensus quam mentis, sunt ex analogia hominis, non ex analogia 
universi. Estque intellectus humanus instar speculi inaequalis ad radios rerum, qui suam 
naturam naturae rerum immiscet, eamque distorquet et inficit. 
 
[13] Protagoras [13.1]. See Hippias Major [13.2]. [js] 
 
[13.1] "Protagoras" (490-420 BCE). [HJ] 
 
[13.2] "Hippias Major" = "What is beauty", is probably one of Plato's dialogues. [HJ] 
 
 

XLII. 
Idola Specus sunt idola hominis individui. Habet enim unusquisque (praeter aberrationes 
naturae humanae in genere) specum sive cavernam quandam individuam, quae lumen 
naturae frangit et corrumpit: vel propter naturam cujusque propriam et singularem; vel 
propter educationem et conversationem cum aliis; vel propter lectionem librorum, et 
auctoritates eorum quos quisque colit et miratur; vel propter differentias impressionum, 
prout occurrunt in animo praeoccupato et praedisposito, aut in animo aequo et sedato, 
vel ejusmodi: ut plane spiritus humanus (prout disponitur in hominibus singulis) sit res 
varia, et omnino perturbata, et quasi fortuita. Unde bene Heraclitus, homines scientias 
quaerere in minoribus mundis, et non in majore sive communi [14]. 
 
[14] See Sextus Empiricus [14.1], Adversus Logicos [14.2], i. § 133. ; and compare ii. § 186. 

of the same treatise. [js] 
 
[14.1] "Sextus Empiricus" (2nd - 3rd Century). [HJ] 
 
[14.2] "Adversus Logicos" = "De Sexti Empirici adversus logicos libris quaestiones 

criticae" is a book by Sextus Empiricus. [HJ] 
 
 
 



17  

XLIII. 
Sunt etiam Idola Tanquam ex contractu et societate humani generis ad invicem, quae 
Idola Fori, propter hominum commercium et consortium, appellamus. Homines enim 
per sermones sociantur; at verba ex captu vulgi imponuntur. Itaque mala et inepta 
verborum impositio miris modis intellectum obsidet. Neque definitiones aut 
explicationes, quibus homines docti se munire et vindicare in nonnullis consueverunt, 
rem ullo modo restituunt. Sed verba plane vim faciunt intellectui, et omnia turbant; et 
homines ad inanes et innumeras controversias et commenta deducunt. 
 
 

XLIV. 
Sunt denique idola, quae immigrarunt in animos hominum ex diversis dogmatibus 
philosophiarum, ac etiam ex perversis legibus demonstrationum; quae Idola Theatri 
nominamus; quia quot philosophiae receptae aut inventae sunt, tot fabulas productas 
et actas censemus, quae mundos effecerunt fictitios et scenicos. Neque de his quae jam 
habentur, aut etiam de veteribus philosophiis et sectis tantum loquimur, cum complures 
aliae ejusmodi fabulae componi et concinnari possint; quandoquidem errorum prorsus 
diversorum causae sint nihilominus fere communes. Neque rursus de philosophiis 
universalibus tantum hoc intelligimus, sed etiam de principiis et axiomatibus 
compluribus scientiarum, quae ex traditione et fide et neglectu invaluerunt. Verum de 
singulis istis generibus idolorum, fusius et distinctius dicendum est, ut intellectui 
humano cautum sit. 
 
 

XLV.  [15] 
[15] Here, according to the tripartite distribution of the "Pars Destruens" mentioned in 

the 115th aphorism [I-CXV], begins the first Redargutio — Redargutio Rationis 
Humanse Nativae. — [JS] 

 
Intellectus humanus ex proprietate sua [16] facile supponit majorem ordinem et 
aequalitatem in rebus, quam invenit: et cum multa sint in natura monodica [17], et plena 
imparitatis, tamen affingit parallela, et correspondentia, et relativa, quae non sunt. Hinc 
commenta illa, in coelestibus omnia moveri per circulos perfectos, lineis spiralibus et 
draconibus [18] (nisi nomine tenus) prorsus rejectis. Hinc elementum ignis cum orbe suo 
introductum est ad constituendum quaternionem cum reliquis tribus, quae subjiciuntur 
sensui [19]. Etiam elementis (quae vocant) imponitur ad placitum decupla proportio 
excessus in raritate ad invicem [20]; et hujusmodi somnia. Neque vanitas ista tantum 
valet in dogmatibus, verum etiam in notionibus simplicibus. 
 
[16] That is "in accordance with the homogeneity of its own substance," or as Bacon 

expresses it in Aphorism I-LII [1.52]., "ex aequalitate substantial spiritus humani." [js] 
 
[17] The word which Bacon intends to use is, of course, "monadica; " but throughout his 



18  

writings he has fallen into the error of which the text affords an instance. [js] 
 
[18] It does not appear in what sense Bacon uses the word "draco." In its ordinary 

acceptation in old astronomy, it denoted the great circle which is approximately the 
projection on the sphere of the moon's orbit. The ascending node was called the 
caput draconis, and the descending the cauda draconis. The same terms were 
occasionally applied to the nodes of the planetary orbits. It is not improbable that 
Bacon intended to complain of the rejection of spirals of double curvature, or helices, 
which traced on the surface of the sphere might represent inequalities in latitude. 
Compare (Novum Organum II-XLVIII [2.48]) what is said of the variations of which the 
"motus rotationis spontaneus" admits . [js] 

 
[19] The orb of the element of fire was supposed to lie above that of the element of air, 

and therefore might be said "non subjici sensui." The quaternion of elements follows 
directly from the quaternion of elementary qualities; namely, hot, cold, moist, dry. 
For these may be combined two and two in six different ways; two of these 
combinations are rejected as simply contradictory (viz. hot and cold, moist and dry); 
and to each of the other combinations corresponds one of the four elements. The 
diagram will illustrate. [js] 

 

 
 
[20] This doctrine of the decupla ratio of density of the elements was suggested by a 

passage in Aristotle [De Generatione et Corruptione [20.1] ii. 6.]. It is found in all 
books of mediaeval physics. Cf. the Margarita Philosophic  [20.2], ix. c. 4., or Alsted's 
Encyclopaedia, where it is thus expressed: "Proportio elementortim ad se invicem 
ratione transmutationis est decupla, ratione magnitudinis non satis explorata." The 
transmutability of one element into another is an essential part of the Peripatetic 
[20.3] doctrine of elements. It is found also in the Timæus [20.4]. [js] 

 
[20.1] "De Generatione et Corruptione" = "On Generation and Corruption" is a book by 

Aristotle. [HJ] 
 
[20.2] See Footpoint [6.1] in PRAEFATIO in INSTAURATIO MAGNA. [HJ] 
 
[20.3] “Peripatetic ” = followers of Aristotle. [HJ] 
 



19  

[20.4] "Timæus" is one of Plato's dialogues. [HJ] 
 
 

XLVI. 
Intellectus humanus in iis quae semel placuerunt (aut quia recepta sunt et credita, aut 
quia delectant), alia etiam omnia trahit ad suffragationem et consensum cum illis: et licet 
major sit instantiarum vis et copia, quae occurrunt in contrarium; tamen eas aut non 
observat, aut contemnit, aut distinguendo summovet et rejicit, non sine magno et 
pernicioso praejudicio, quo prioribus illis syllepsibus authoritas maneat inviolata. Itaque 
recte respondit ille, qui, cum suspensa tabula in templo ei monstraretur eorum qui vota 
solverant, quod naufragii periculo elapsi sint, atque interrogando premeretur, anne tum 
quidem Deorum numen agnosceret, quaesivit denuo, At ubi sunt illi depicti qui post vota 
nuncupata perierint? [21] Eadem ratio est fere omnis superstitionis, ut in astrologicis, in 
somniis, ominibus, nemesibus, et hujusmodi; in quibus homines delectati hujusmodi 
vanitatibus advertunt eventus, ubi emplentur; ast ubi fallunt, licet multo frequentius, 
tamen negligunt et praetereunt. At longe subtilius serpit hoc malum in philosophiis et 
scientiis; in quibus quod semel placuit, reliqua (licet multo firmiora et potiora) inficit, et 
in ordinem redigit. Quinetiam licet abfuerit ea, quam diximus, delectatio et vanitas, is 
tamen humano intellectui error est proprius et perpetuus, ut magis moveatur et 
excitetur affirmativis, quam negativis; cum rite et ordine aequum se utrique praebere 
debeat; quin contra, in omni axiomate vero constituendo, major est vis instantiae 
negativae. 
 
[21] This story is told of Diagoras [21.1] by Cicero [21.2], De Natura Deorum [21.3] III., 

and of Diogenes the Cynic [21.4] by Diogenes Laertius [21.5]. [js] 
 
[21.1] "Diagoras" = "Diagoras of Rhodes" (5th Century BCE). [HJ] 
 
[21.2] "Cicero" = "Marcus Tullius Cicero" (106-43 BCE). [HJ] 
 
[21.3] "De Natura Deorum" = "On the Nature of the Gods", written By Cicero in 45 BCE. 

[HJ] 
 
[21.4] "Diogenes the Cynic" = "Diogenes of Sinope" (413/403-324/321 BCE). [HJ] 
 
[21.5] "Diogenes Laertius" = "Diogenes Laërtius" (3rd Century). [HJ] 
 
 

XLVII. 
Intellectus humanus illis, quae simul et subito mentem ferire et subire possunt, maxime 
movetur; a quibus phantasia impleri et inflari consuevit: reliqua vero modo quodam, 
licet imperceptibili, ita se habere fingit et supponit, quomodo se habent pauca illa quibus 
mens obsidetur; ad illum vero transcursum ad instantias remotas et heterogeneas, per 
quas axiomata tanquam igne probantur, tardus omnino intellectus est, et inhabilis, nisi 



20  

hoc illi per duras leges et violentum imperium imponatur. 
 
 

XLVIII. 
Gliscit intellectus humanus, neque consistere aut acquiescere potis est, sed ulterius 
petit; at frustra. Itaque incogitabile est ut sit aliquid extremum aut extimum mundi, sed 
semper quasi necessario occurrit ut sit aliquid ulterius [22]. Neque rursus cogitari potest 
quomodo aeternitas defluxerit ad hunc diem; cum distinctio illa, quae recipi consuevit, 
quod sit infinitum a parte ante, et a parte post, nullo modo constare possit; quia inde 
sequeretur, quod sit unum infinitum alio infinito majus, atque ut consumatur infinitum, 
et vergat ad finitum. Similis est subtilitas de lineis semper divisibilibus [23], ex impotentia 
cogitationis. At majore cum pernicie intervenit haec impotentia mentis in inventione 
causarum: nam cum maxime universalia in natura positiva esse debeant, 
quemadmodum inveniuntur, neque sunt revera causabilia; tamen intellectus humanus, 
nescius acquiescere, adhuc appetit notiora. Tum vero, ad ulteriora tendens, ad 
proximiora recidit, videlicet ad causas finales, quae sunt plane ex natura hominis, potius 
quam universi [24]: atque ex hoc fonte philosophiam miris modis corruperunt. Est autem 
aeque imperiti et leviter philosophantis, in maxime universalibus causam requirere, ac 
in subordinatis et subalternis causam non desiderare [25]. 
 
[22] Thus Leibnitz [22.1] derived from the principle of sufficient reason a proof of the 

infinite extent of the universe, alleging that if it were of finite dimensions no reason 
could be given for its occupying any one region of space rather than any other. [js] 

 
[22.1] "Leibnitz" = "Gottfried Wilhelm Leibniz" (1646-1716). [HJ] 
 
[23] In the phrase "subtilitas de lineis semper divisibilibus," reference is made to 

Aristotle, who in several places in his writings (particularly in the tract περί άτσμων 
γραμμάτων [23.1]) maintains that in theory every magnitude is divisible sine limite. 
[js] 

 
[23.1] The phrase "περὶ ἀτόμων γραμμῶν" means "On indivisible lines", referring to 

ancient Greek discussions of the theoretical indivisibility of geometric lines. [HJ] 
 
[24] This censure appears to be expressed without sufficient limitation; for it is difficult 

to assent to the assertion that the notion of the final cause, considered generally, is 
more ex natura hominis than that of the efficient. The subject is one of which it is 
difficult to speak accurately; but it may be said that wherever we think that we 
recognise a tendency towards a fulfilment or realisation of an idea, there the notion 
of the final cause comes in. It can only be from inadvertence that Professor Owen 
[24.1] has set the doctrine of the final cause [24.2] as it were in antithesis to that of 
the unity of type [24.3]: by the former he means the doctrine that the suitability of 
an animal to its mode of life is the one thing aimed at or intended in its structure. It 
cannot be doubted that Aristotle would htive recognised the preservation of the type 
as not less truly a final cause than the preservation of the species or than the well-



21  

being of the individual. The final cause connects itself with what in the language of 
modern German philosophy is expressed by the phrase "the Idea in Nature." [js] 

 
[24.1] "Owen" = "Richard Owen" (1804-1892). He was a tough nut to crack for Darwin, 

but he also was wrong about almost anything related to evolution! [HJ] 
 
[24.2] "Final cause" also called "ultimate cause" is one of the four causes described by 

Aristotle. The others, which collectively can also be called proximate cause are 
material cause, formal cause, and efficient cause). If Owen had tried to understand 
Darwin, he would have realized that in biology, the final cause is related to the 
Darwinian evolution. [HJ] 

 
[24.3] The "Type" is a philosophical term. For its understanding one can go back as far 

as Plato. The main point about it is that it is related to the Plato's essentialism and 
unmutability of essense. [HJ] 

 
[25] Έστι γάρ ‘απαιδευσία τό μή γιγνώσκελν τίνων δεί ζητείν άπόδειξιν καί τίνων ού δεί 

όλως μέν γάρ άπάντων άδύνατον άπόδειξιν ελιαι΄ εις άτειροω γάρ άω βαδίζοι. Ώστε 
μήδ ούτως είναι άπόδειξιν. Metaphysics [25.1], iii. 4. [js] 

 
[25.1] "Metaph" = "Metaphysica" = "Metaphysics" is a book by Aristotle. [HJ] 
 
 

XLIX. 
Intellectus humanus luminis sicci non est [26]; sed recipit infusionem a voluntate et 
affectibus, id quod generat ad quod vult scientias: quod enim mavult homo verum esse, 
id potius credit. Rejicit itaque difficilia, ob inquirendi impatientiam; sobria, quia 
coarctant spem; altiora naturae, propter superstitionem; lumen experientiae, propter 
arrogantiam et fastum, ne videatur mens versari in vilibus et fluxis; paradoxa, propter 
opinionem vulgi; denique innumeris modis, iisque interdum imperceptibilibus, affectus 
intellectum imbuit et inficit. 
 
[26] Heraclitus [26.1] apud Plutarch [26.2], De Esu Carnium. This doctrine of Idols is 

spoken of with great disrespect by Spinoza  [26.3]. He asserts that neither Des Cartes 
[26.4] nor Bacon ever perceived the true source of error, and adds: "De Bacone 
parum dicam, qui cle hac re admodum confuse loquitur, et fere nihil probat, sed 
tantum narrat:" and concludes by saying, "quas adhuc alias causas adsignat (he has 
just enumerated three of the Idols of the Tribe) facile omnes ad unicam Cartesii reduci 
possunt; scilicet quia voluntas humana est libera et latior intellectu; sive, ut ipse 
Verulamius magis confuse loquitur, quia intellectus luminis sicci non est, sed recipit 
infusionem a voluntate." See Spinoza to Oldenburg [26.5], epistolæ. 2. vol. ii. p. 146. 
of Bruder's edition [26.6]. [js] 

 
[26.1] Heraclitus (about 500 BCE), pre-Socratic Greek philosopher noted for emphasizing 

flux. [HJ] 



22  

 
[26.2] "Plut." probably is referring to "Plutarch" (40-120) [HJ] 
 
[26.3] "Spinoza" = "Baruch (de) Spinoza" (1632-1677). [HJ] 
 
[26.4] "Des Cartes" = "René Descartes" (1596-1650). [HJ] 
 
[26.5] "Oldenburg" = "Henry Oldenburg". There has been some correspondence 

between Spinoza and oldenburg between 1661 and 1663. [HJ] 
 
[26.6] "Bruder's edition" is a collection about Spinza and his works published by Bruder 

1843-1846. [HJ] 
 
 

L. 
At longe maximum impedimentum et aberratio intellectus humani provenit a stupore et 
incompetentia et fallaciis sensuum; ut ea, quae sensum feriunt, illis, quae sensum 
immediate non feriunt, licet potioribus, praeponderent. Itaque contemplatio fere desinit 
cum aspectu; adeo ut rerum invisibilium exigua aut nulla sit observatio. Itaque omnis 
operatio spirituum in corporibus tangibilibus inclusorum latet, et homines fugit. Omnis 
etiam subtilior meta schematismus in partibus rerum crassiorum (quem vulgo 
alterationem vocant, cum sit revera latio per minima) latet similiter: et tamen nisi duo 
ista, quae diximus, explorata fuerint et in lucem producta, nihil magni fieri potest in 
natura quoad opera. Rursus ipsa natura aeris communis et corporum omnium, quae 
aerem tenuitate superant (quae plurima sunt), fere incognita est. Sensus enim per se res 
infirma est, et aberrans: neque organa ad amplificandos sensus aut acuendos multum 
valent; sed omnis verior interpretatio naturae conficitur per instantias, et experimenta 
idonea et apposita; ubi sensus de experimento tantum, experimentum de natura et re 
ipsa judicat. 
 
 

LI. 
Intellectus humanus fertur ad abstracta propter naturam propriam; atque ea, quae fluxa 
sunt, fingit esse constantia. Melius autem est naturam secare, quam abstrahere [27]; id 
quod Democriti schola fecit, quae magis penetravit in naturam, quam reliquae. Materia 
potius considerari debet, et ejus schematismi, et meta-schematismi, atque actus purus, 
et lex actus sive motus; Formae enim commenta animi humani sunt, nisi libeat leges illas 
actus Formas appellare. 
 
[27] "Naturam secare," to dissect nature into her constituent parts; "Naturam 

abstrahere," to resolve nature into abstractions. [js] 
 
 



23  

LII. 
Hujusmodi itaque sunt Idola, quae vocamus Idola Tribus; quae ortum habent aut ex 
aequalitate substantiae spiritus humani [28]; aut ex praeoccupatione ejus; aut ab 
angustiis ejus; aut ab inquieto motu ejus; aut ab infusione affectuum; aut ab 
incompetentia sensuum; aut ab impressionis modo. 
 
[28] Compare Advancement of Learning [28.1]: "That the spirit of man being of an equal 

and uniform substance doth usually suppose and feign in nature a greater equality 
and uniformity than is in truth." — [JS] 

 
[28.1] "Advancement of science” is a book by Bacon published in 1605. [HJ] 
 
 

LIII. 
Idola Specus ortum habent ex propria cujusque natura et animi et corporis; atque etiam 
ex educatione, et consuetudine, et fortuitis. Quod genus, licet sit varium et multiplex, 
tamen ea proponemus, in quibus maxima cautio est, quaeque plurimum valent ad 
polluendum intellectum, ne sit purus. 
 
 

LIV. 
Adamant homines scientias et contemplationes particulares; aut quia authores et 
inventores se earum credunt; aut quia plurimum in illis operae posuerunt, iisque maxime 
assueverunt. Hujusmodi vero homines, si ad philosophiam et contemplationes 
universales se contulerint, illas ex prioribus phantasiis detorquent, et corrumpunt; id 
quod maxime conspicuum cernitur in Aristotele, qui naturalem suam philosophiam 
logicae suae prorsus mancipavit, ut eam fere inutilem et contentiosam reddiderit. 
Chemicorum autem genus, ex paucis experimentis fornacis, philosophiam constituerunt 
phantasticam, et ad pauca spectantem: quinetiam Gilbertus, postquam in 
contemplationibus magnetis se laboriosissime exercuisset, confinxit statim 
philosophiam consentaneam rei apud ipsum praepollenti. 
 
 

LV. 
Maximum et velut radicale discrimen ingeniorum, quoad philosophiam et scientias, illud 
est; quod alia ingenia sint fortiora et aptiora ad notandas rerum differentias; alia, ad 
notandas rerum similitudines. Ingenia enim constantia et acuta figere contemplationes, 
et morari, et haerere in omni subtilitate differentiarum possunt: ingenia autem sublimia 
et discursiva etiam tenuissimas et catholicas rerum similitudines et agnoscunt et 
componunt: utrumque autem ingenium facile labitur in excessum, prensando aut gradus 
rerum, aut umbras. 
 
 



24  

 

LVI. 
Reperiuntur ingenia alia in admirationem antiquitatis, alia in amorem et amplexum 
novitatis effusa; pauca vero ejus temperamenti sunt, ut modum tenere possint, quin aut 
quae recte posita sunt ab antiquis convellant, aut ea contemnant quae recte afferuntur 
a novis. Hoc vero magno scientiarum et philosophiae detrimento fit, quum studia potius 
sint antiquitatis et novitatis, quam judicia: veritas autem non a felicitate temporis 
alicujus, quae res varia est; sed a lumine naturae et experientiae, quod aeternum est, 
petenda est. Itaque abneganda sunt ista studia; et videndum, ne intellectus ab illis ad 
consensum abripiatur. 
 
 

LVII. 
Contemplationes naturae et corporum in simplicitate sua intellectum frangunt et 
comminuunt [29]; contemplationes vero naturae et corporum in compositione et 
configuratione sua intellectum stupefaciunt et solvunt [30]. Id optime cernitur in schola 
Leucippi et Democriti [31] [31.1], collata cum reliquis philosophiis. Illa enim ita versatur 
in particulis rerum, ut fabricas fere negligat; reliquae autem ita fabricas intuentur 
attonitae, ut ad simplicitatem naturae non penetrent: itaque alternandae sunt 
contemplationes istae, et vicissim sumendae; ut intellectus reddatur simul penetrans et 
capax; et evitentur ea, quae diximus, incommoda, atque idola ex iis provenientia. 
 
[29] i.e. Break up the understanding and distract it in minute observation of the parts. 

[JS] 
 
[30] i.e. Astonish and dissolve it in a vain endeavour to take in the whole. -[JS] 
 
[31] That is, in the Atomists. [js] 
 
[31.1]"Leucippi" = "Leucippus" (5th Century BCE) and "Democriti" = "Democritus" (460-

370 BCE) were two Greek "atomists". [HJ] 
 
 

LVIII. 
Talis itaque esto prudentia contemplativa in arcendis et summovendis Idolis Specus; 
quae aut ex praedominantia, aut ex excessu compositionis et divisionis, aut ex studiis 
erga tempora, aut ex objectis largis et minutis, maxime ortum habent. Generaliter autem 
pro suspecto habendum unicuique rerum naturam contemplanti quicquid intellectum 
suum potissimum capit et detinet; tantoque major adhibenda in hujusmodi placitis est 
cautio, ut intellectus servetur aequus et purus. 
 
 
 



25  

LIX. 
At Idola Fori omnium molestissima sunt; quae ex foedere verborum et nominum se 
insinuarunt in intellectum. Credunt enim homines, rationem suam verbis imperare. Sed 
fit etiam ut verba vim suam super intellectum retorqueant et reflectant; quod 
philosophiam et scientias reddidit sophisticas et inactivas. Verba autem plerunque ex 
captu vulgi induntur, atque per lineas vulgari intellectui maxime conspicuas res secant. 
Quum autem intellectus acutior, aut observatio diligentior, eas lineas transferre velit, ut 
illae sint magis secundum naturam; verba obstrepunt. Unde fit, ut magnae et solennes 
disputationes hominum doctorum saepe in controversias circa verba et nomina 
desinant; a quibus (ex more et prudentia mathematicorum) incipere consultius foret, 
easque per definitiones in ordinem redigere. Quae tamen definitiones, in naturalibus et 
materiatis, huic malo mederi non possunt; quoniam et ipsae definitiones ex verbis 
constant, et verba gignunt verba: adeo ut necesse sit ad instantias particulares, 
earumque series et ordines recurrere; ut mox dicemus, quum ad modum et rationem 
constituendi notiones et axiomata deventum fuerit. 
 
 

LX. 
Idola, quae per verba intellectui imponuntur, duorum generum sunt; aut enim sunt 
rerum nomina, quae non sunt (quemadmodum enim sunt res, quae nomine carent per 
inobservationem; ita sunt et nomina, quae carent rebus, per suppositionem 
phantasticam), aut sunt nomina rerum, quae sunt, sed confusa et male terminata, et 
temere et inaequaliter a rebus abstracta. Prioris Generis sunt, Fortuna, Primum Mobile, 
Planetarum Orbes, Elementum Ignis, et hujusmodi commenta, quae a vanis et falsis 
 theoriis ortum habent. Atque hoc genus Idolorum facilius ejicitur, quia per constantem 
abnegationem et antiquationem theoriarum exterminari possunt. 
 
At alterum genus perplexum est, et alte haerens; quod ex mala et imperita abstractione 
excitatur. Exempli gratia, accipiatur aliquod verbum (Humidum, si placet), et videamus 
quomodo sibi constent quae per hoc verbum significantur: et invenietur verbum istud, 
Humidum, nihil aliud quam nota confusa diversarum actionum, quae nullam 
constantiam aut reductionem patiuntur. Significat enim et quod circa aliud corpus facile 
se circumfundit; et quod in se est indeterminabile, nec consistere potest; et quod facile 
cedit undique; et quod facile se dividit et dispergit; et quod facile se unit et colligit; et 
quod facile fluit et in motu ponitur; et quod alteri corpori facile adhaeret, idque 
madefacit; et quod facile reducitur in liquidum, sive colliquatur, cum antea consisteret. 
Itaque quum ad hujus nominis praedicationem et impositionem ventum sit; si alia 
accipias, flamma humida est; si alia accipias, aer humidus non est; si alia, pulvis minutus 
humidus est; si alia, vitrum humidum est: ut facile appareat istam notionem ex aqua 
tantum et communibus et vulgaribus liquoribus, absque ulla debita verificatione, temere 
abstractam esse. 
 
In verbis autem gradus sunt quidam pravitatis et erroris. Minus vitiosum genus est 
nominum substantiae alicujus, praesertim specierum infirmarum, et bene deductarum 



26  

(nam notio cretae, Luti, bona; Terrae, mala): vitiosius genus est actionum, ut Generare, 
Corrumpere, Alterare: vitiosissimum qualitatum (exceptis objectis sensus immediatis), 
ut Gravis, Levis, Tenuis, Densi, etc.; et tamen in omnibus istis fieri non potest, quin sint 
aliae notiones aliis paulo meliores, prout in sensum humanum incidit rerum copia [32]. 
 
[32] Here, according to the tripartite distribution of the subject mentioned in aphorism 

115, the first of the three Redargutiones ends. The following aphorisms from I-LXI 
(1.61) to I-CXV (1.115) contain the two others, Redargutio Philosophiarum and 
Redargutio Demonstrationum, which are not kept quite separate. The 1.69th and 
1.70th aphorisms belong especially to the last. — [JS] 

 
 

LXI. 
At Idola Theatri innata non sunt, nec occulto insinuata in intellectum; sed ex fabulis 
theoriarum, et perversis legibus demonstrationum, plane indita et recepta. In his autem 
confutationes tentare et suscipere consentaneum prorsus non est illis, quae a nobis dicta 
sunt. Quum enim nec de principiis consentiamus, nec de demonstrationibus, tollitur 
omnis argumentatio. Id vero bono fit fato, ut antiquis suus constet honos. Nihil enim illis 
detrahitur, quum de via omnino quaestio sit. Claudus enim (ut dicitur) in via antevertit 
cursorem extra viam. Etiam illud manifesto liquet, currenti extra viam, quo habilior sit et 
velocior, eo majorem contingere aberrationem. 
 
Nostra vero inveniendi scientias ea est ratio, ut non multum ingeniorum acumini et 
robori relinquatur; sed quae ingenia et intellectus fere exaequet. Quemadmodum enim 
ad hoc ut linea recta fiat, aut circulus perfectus describatur, multum est in constantia et 
exercitatione manus, si fiat ex vi manus propria, sin autem adhibeatur regula, aut 
circinus, parum aut nihil; omnino similis est nostra ratio. Licet autem confutationum 
particularium nullus sit usus; de sectis tamen et generibus hujusmodi theoriarum 
nonnihil dicendum est; atque etiam paulo post de signis exterioribus, quod se male 
habeant; et postremo de causis tantae infelicitatis et tam diuturni et generalis in errore 
consensus; ut ad vera minus difficilis sit aditus, et intellectus humanus volentius 
expurgetur et idola dimittat. 
 
 

LXII. 
Idola Theatri, sive theoriarum, multa sunt, et multo plura esse possunt, et aliquando 
fortasse erunt. Nisi enim per multa jam saecula hominum ingenia circa religionem et 
theologiam occupata fuissent; atque etiam politiae civiles (praesertim monarchiae) ab 
istiusmodi novitatibus, etiam in contemplationibus, essent aversae; ut cum periculo et 
detrimento fortunarum suarum in illas homines incumbant, non solum praemio 
destituti, sed etiam contemptui et invidiae expositi; complures aliae proculdubio 
philosophiarum et theoriarum sectae, similes illis, quae magna varietate olim apud 
Graecos floruerunt introductae fuissent. Quemadmodum enim super phaenomena 
aetheris plura themata coeli confingi possunt; similiter, et multo magis, super 



27  

phaenomena philosophiae fundari possunt et constitui varia dogmata. Atque hujusmodi 
theatri fabulae habent etiam illud, quod in theatro poetarum usu venit; ut narrationes 
fictae ad scenam narrationibus ex historia veris concinniores sint et elegantiores, et 
quales quis magis vellet. 
 
In genere autem, in materiam philosophiae sumitur aut multum ex paucis, aut parum ex 
multis; ut utrinque philosophia super experientiae et naturalis historiae nimis angustam 
basin fundata sit, atque ex paucioribus, quam par est, pronunciet. Rationale enim genus 
philosophantium ex experientia arripiunt varia et vulgaria, eaque neque certo comperta, 
nec diligenter examinata et pensitata; reliqua in meditatione atque ingenii agitatione 
ponunt. 
 
Est et aliud genus philosophantium, qui in paucis experimentis sedulo et accurate 
elaborarunt, atque inde philosophias educere et confingere ausi sunt; reliqua miris 
modis ad ea detorquentes. 
 
Est et tertium genus eorum, qui theologiam et traditiones ex fide et veneratione 
immiscent; inter quos vanitas nonnullorum ad petendas et derivandas scientias a 
Spiritibus scilicet et Geniis deflexit; ita ut stirps errorum et philosophia falsa genere 
triplex sit: Sophistica, Empirica, et Superstitiosa. 
 
 

LXIII. 
Primi generis exemplum in Aristotele maxime conspicuum est, qui philosophiam 
naturalem dialectica sua corrupit: quum mundum ex categoriis effecerit; animae 
humanae, nobilissimae substantiae, genus ex vocibus secundae intentionis tribuerit [33]; 
negotium densi et Rari, per quod corpora subeunt majores et minores dimensiones sive 
spatia, per frigidam distinctionem Actus et Potentiae [34] transegerit; motum singulis 
corporibus unicum et proprium [35], et, si participent ex alio motu, id aliunde moveri, 
asseruerit: et innumera alia, pro arbitrio suo, naturae rerum imposuerit: magis ubique 
sollicitus quomodo quis respondendo se explicet, et aliquid reddatur in verbis positivum, 
quam de interna rerum veritate; quod etiam optime se ostendit in comparatione 
philosophiae ejus ad alias philosophias quae apud Graecos celebrabantur. Habent enim 
Homoiomera Anaxagorae, Atomi Leucippi et Democriti, coelum et terra Parmenidis, lis 
et Amicitia Empedoclis, Resolutio corporum in adiaphoram naturam ignis et Replicatio 
eorundem ad densum Heracliti, aliquid ex philosopho naturali; et rerum naturam, et 
experientiam, et corpora sapiunt; ubi Aristotelis Physica nihil aliud quam dialecticae 
voces plerunque sonet: quam etiam in Metaphysicis sub solenniore nomine, et ut magis 
scilicet realis, non nominalis, retractavit. Neque illud quenquam moveat, quod in libris 
ejus De animalibus, et in Problematibus, et in aliis suis tractatibus, versatio frequens sit 
in experimentis. Ille enim prius decreverat, neque experientiam ad constituenda decreta 
et axiomata rite consuluit; sed postquam pro arbitrio suo decrevisset, experientiam ad 
sua placita tortam circumducit et captivam; ut hoc etiam nomine magis accusandus sit, 
quam sectatores ejus moderni (scholasticorum philosophorum genus) qui experientiam 
omnino deseruerunt. 



28  

 
[33] This censure refers to Aristotle's definition of the soul, De Anima [33.1], ii. 1. ή πρώτη 

έντελέχεια σώματος φυσικού όργανικού — in which the word Entelecheia is, as the 
scholastic commentators remark, assigned as the genus to which the soul is referred. 
[js] 

 
[33.1] "De Anima" = "On the Soul" is a book by Aristotle. [HJ] 
 
[34] The "frigida distinctio actus et potentiae" refers apparently to the Phys. Ausc. 

Volume iv. Chpater 5. [34.1]; where it is said that water is air in poteiitia, and vice 
versá. The possibility of their reciprocal transmutation Bacon does not appear to have 
doubted of. [With reference to this censure of Aristotle, see the preface to the 
Historia Densi et. Rari. — [JS]] 

 
[34.1] "Phys." is Aristotle's "Physics" = "Physica" = "Naturales Auscultationes" or even 

known as "Physical Auscultation of Aristotle". However, the combination of “Phys. 
Ausc.” seems unfamiliar to me. One might think that abbreviation "Ausc." has been 
used as equivalent to “pars” = “part”. But the abbreviation “c.” rules that out. In any 
case, this is a reference to Aristotles Physics, Volume 4, Chapter 5.  [HJ] 

 
[35] "Simplicis corporis simplicem esse motum" [35.1] is an important principle in 

Aristotelian physics, as one of the bases on which the system of the universe was 
made to depend. See, for instance, Melanchthon's Initia Doctr. Physicæ [35.2], p. 41. 
[js] 

 
[35.1] "Simplicis corporis simplicem esse motum" = "A simple body has a simple motion." 

[HJ] 
 
[35.2] "Initia Doctr. Physicæ" = "Initia doctrinae physicæ" written in (1549) is a book by 

"Melanchthon" = "Philip Melanchthon" (1497-1560). [HJ] 
 
 

LXIV. 
At philosophiae genus Empiricum placita magis deformia et monstrosa educit, quam 
Sophisticum aut rationale genus; quia non in luce notionum vulgarium (quae licet tenuis 
sit et superficialis, tamen est quodammodo universalis, et ad multa pertinens) sed in 
paucorum  experimentorum  angustiis  et  obscuritate  fundatum  est.  Itaque  talis 
philosophia illis, qui in hujusmodi experimentis quotidie versantur atque ex ipsis 
phantasiam contaminarunt, probabilis videtur et quasi certa; caeteris, incredibilis et 
vana. Cujus exemplum notabile est in chemicis, eorumque dogmatibus; alibi autem vix 
hoc tempore invenitur, nisi forte in philosophia Gilberti. Sed tamen circa hujusmodi 
philosophias cautio nullo modo praetermittenda erat; quia mente jam praevidemus et 
auguramur, si quando homines, nostris monitis excitati, ad experientiam se serio 
contulerint (valere jussis doctrinis sophisticis), tum demum, propter praematuram et 
praeproperam intellectus festinationem, et saltum sive volatum ad generalia et rerum 



29  

principia, fore ut magnum ab hujusmodi philosophiis periculum immineat; cui malo 
etiam nunc obviam ire debemus. 
 
 

LXV. 
At corruptio philosophiae ex Superstitione, et theologia admista, latius omnino patet, et 
plurimum mali infert, aut in philosophias integras, aut in earum partes. Humanus enim 
intellectus non minus impressionibus phantasiae est obnoxius, quam impressionibus 
vulgarium notionum. Pugnax enim genus philosophiae et sophisticum illaqueat 
intellectum: at illud alterum phantasticum, et tumidum, et quasi Poeticum, magis 
blanditur intellectui. Inest enim homini quaedam intellectus ambitio, non minor quam 
voluntatis; praesertim in ingeniis altis et elevatis. 
 
Hujus autem generis exemplum inter Graecos illucescit, praecipue in Pythagora, sed cum 
superstitione magis crassa et onerosa conjunctum; at periculosius et subtilius in Platone 
atque ejus schola. Invenitur etiam hoc genus mali in partibus philosophiarum 
reliquarum, introducendo formas abstractas, et causas finales, et causas primas; 
omittendo saepissime medias, et hujusmodi. Huic autem rei summa adhibenda est 
cautio. Pessima enim res est errorum apotheosis, et pro peste intellectus habenda est, 
si vanis accedat veneratio. Huic autem vanitati nonnulli ex modernis summa levitate ita 
indulserunt, ut in primo capitulo Geneseos, et in libro Job, et aliis Scripturis sacris, 
philosophiam naturalem fundare conati sint; inter viva quaerentes mortua. Tantoque 
magis haec vanitas inhibenda venit, et coercenda, quia ex divinorum et humanorum 
malesana admistione non solum educitur philosophia phantasica, sed etiam religio 
haeretica. Itaque salutare admodum est, si mente sobria fidei tantum dentur quae fidei 
sunt [36]. 
 
[36] Compare Kepler's [36.1] phrase: "Missum faciat Spiritum Sanctum, neque ilium in 

scholas physicas cum ludibrio pertrahat." [36.2] — De Stellâ Mortis Præfat. [js] 
 
[36.1] "Kepler" = "Johannes Kepler" (1571-1630). [HJ] 
 
[36.2] Let him send the Holy Spirit, and let him not drag him into the schools of physics 

with mockery. [HJ] 
 
 

LXVI. 
Et de malis authoritatibus philosophiarum, quae aut in vulgaribus notionibus, aut in 
paucis experimentis, aut in superstitione fundatae sunt, jam dictum est. Dicendum porro 
est et de vitiosa materia contemplationum, praesertim in philosophia naturali. Inficitur 
autem intellectus humanus ex intuitu eorum quae in artibus mechanicis fiunt, in quibus 
corpora per compositiones aut separationes ut plurimum alterantur; ut cogitet simile 
quiddam etiam in natura rerum universali fieri. Unde fluxit commentum illud 
Elementorum, atque illorum concursu, ad constituenda corpora naturalia Rursus, quum 



30  

homo naturae libertatem [37] contemplatur, incidit in species rerum, animalium, 
plantarum, mineralium; unde facile in eam labitur cogitationem, ut existimet esse in 
natura quasdam formas rerum primarias, quas natura educere molitur: atque reliquam 
varietatem ex impedimentis et aberrationibus naturae in opere suo conficiendo, aut ex 
diversarum specierum conflictu, et transplantatione alterius in alteram, provenire. Atque 
prima cogitatio qualitates primas elementares, secunda proprietates occultas et virtutes 
specificas nobis peperit [38]; quarum utraque pertinet ad inania contemplationum 
compendia, in quibus acquiescit animus et a solidioribus avertitur. At medici in secundis 
rerum qualitatibus et operationibus, attrahendi, repellendi, attenuandi, inspissandi, 
dilatandi, astringendi, discutiendi, maturandi, et hujusmodi, operam praestant 
meliorem; atque, nixi ex illis duobus (quae dixi) compendiis (qualitatibus scilicet 
elementaribus, et virtutibus specificis) illa altera (quae recte notata sunt) corrumperent, 
reducendo illa ad primas qualitates earumque mixturas subtiles et incommensurabiles, 
aut ea non producendo cum majore et diligentiore observatione ad qualitates tertias et 
quartas, sed contemplationem intempestive abrumpendo, illi multo melius profecissent. 
Neque hujusmodi virtutes (non dico eaedem, sed similes) in humani corporis medicinis 
tantum exquirendae sunt; sed etiam in caeterorum corporum naturalium mutationibus. 
 
[37] That is, nature acting freely, in opposition to nature constrained by the conditions 

of our experiments. [js] 
 
[38] The elementary qualities are four in number, — hot, cold, dry, moist; and it is by 

combining them two and two that the Peripatetic [38.1] conception of the nature of 
each element is formed. Thus fire is hot and dry, water cold and moist, etc. All the 
other qualities of bodies, which result from the combination and mutual 
modification of the elementary and primary qualities, were called secondary 
qualities. [js] 

 
[38.1] "Peripatetic" = from “peripatos" = “followers of Aristotle”, is a philosophical 

school founded by Aritotle in (335 BCE). [HJ] 
 
Sed multo adhuc majore cum malo fit, quod quiescentia rerum principia, ex quibus; et 
non moventia, per quae res fiunt, contemplentur et inquirant. Illa enim ad sermones, 
ista ad opera spectant. Neque enim vulgares illae differentiae Motus, quae in naturali 
philosophia recepta notantur, Generationis, Corruptionis, Augmentationis, Diminutionis, 
Alterationis, et Lationis, ullius sunt pretii [39]. Quippe hoc sibi volunt; si corpus, alias non 
mutatum, loco tamen moveatur, hoc lationem esse; si, manente et loco et specie, 
qualitate mutetur, hoc Alterationem esse; si vero ex illa mutatione moles ipsa et 
quantitas corporis non eadem maneat, hoc Augmentationis et Diminutionis motum esse; 
si eatenus mutentur, ut speciem ipsam et substantiam mutent, et in alia migrent, hoc 
Generationem et Corruptionem esse. At ista mere popularia sunt, et nullo modo in 
naturam penetrant; suntque mensurae et periodi tantum, non species motus. Innuunt 
enim illud, hucusque, et non quomodo, vel ex quo fonte. Neque enim de corporum 
appetitu, aut de partium eorum processu, aliquid significant; sed tantum quum motus 
ille rem aliter ac prius, crasso modo, sensui exhibeat, inde divisionem suam auspicantur. 



31  

Etiam quum de causis motuum aliquid significare volunt, atque divisionem ex illis 
instituere, differentiam motus naturalis et violenti, maxima cum socordia, introducunt; 
quae et ipsa omnino ex notione vulgari est; cum omnis motus violentus etiam naturalis 
revera sit, scilicet cum externum efficiens naturam alio modo in opere ponet quam quo 
prius. 
 
[39] In the Physics, Aristotle does not reckon Generation and Corruption as kinds of 

motion. Bacon's enumeration is that given in the Categories. [js] 
 
At hisce omissis; si quis (exempli gratia) observaverit, inesse corporibus appetitum 
contactus ad invicem, ut non patiantur unitatem naturae prorsus dirimi aut abscindi, ut 
vacuum detur: aut si quis dicat, inesse corporibus appetitum se recipiendi in naturalem 
suam dimensionem vel tensuram, ut, si ultra eam aut citra eam comprimantur aut 
distrahantur, statim in veterem sphaeram et exporrectionem suam se recuperare et 
remittere moliantur: aut si quis dicat, inesse corporibus appetitum congregationis ad 
massas connaturalium suorum, densorum videlicet versus orbem terrae, tenuiorum et 
rariorum versus ambitum coeli: haec et hujusmodi vere physica sunt genera motuum. At 
illa altera plane logica sunt et scholastica, ut ex hac collatione eorum manifesto liquet. 
 
Neque minus etiam malum est, quod in philosophiis et contemplationibus suis, in 
principiis rerum atque ultimatibus naturae investigandis et tractandis, opera insumatur; 
cum omnis utilitas et facultas operandi in mediis consistat. Hinc fit, ut abstrahere 
naturam homines non desinant, donec ad materiam potentialem et informem ventum 
fuerit; nec rursus secare naturam desinant, donec perventum fuerit ad atomum; quae, 
etiamsi vera essent, tamen ad juvandas hominum fortunas parum possunt [40]. 
 
[40] The construction of this sentence is somewhat abrupt. The relative quae must be 

referred to some such antecedent as "doctrines of this character;" and for possunt 
we ought to read possent. For the antithesis between abstrahere and secare, see I-LI 
(1.51). The first part of Bacon's censure refers to Aristotle. [js] 

 
 

LXVII. 
Danda est etiam cautio intellectui de intemperantiis philosophiarum, quoad assensum 
praebendum aut cohibendum; quia hujusmodi intemperantiae videntur idola figere, et 
quodammodo perpetuare, ne detur aditus ad ea summovenda. 
 
Duplex autem est excessus: alter eorum, qui facile pronunciant, et scientias reddunt 
positivas et magistrales; alter eorum, qui Acatalepsiam introduxerunt, et inquisitionem 
vagam sine termino; quorum primus intellectum deprimit, alter enervat. Nam Aristotelis 
philosophia, postquam caeteras philosophias (more Ottomanorum erga fratres suos) 
pugnacibus confutationibus contrucidasset, de singulis pronunciavit; et ipse rursus 
quaestiones ex arbitrio suo subornat, deinde conficit; ut omnia certa sint et decreta: 
quod etiam apud successiones suas valet et in usu est. 
 



32  

At Platonis schola Acatalepsiam introduxit, primo tanquam per jocum et ironiam, in 
odium veterum sophistarum, Protagorae, Hippiae, et reliquorum, qui nihil tam 
verebantur, quam ne dubitare de re aliqua viderentur [41]. At Nova Academia 
Acatalepsiam dogmatizavit, et ex professo tenuit: quae licet honestior ratio sit, quam 
pronunciandi licentia, quum ipsi pro se dicant se minime confundere inquisitionem, ut 
Pyrrho fecit et Ephectici, sed habere quod sequantur ut probabile, licet non habeant 
quod teneant ut verum; tamen postquam animus humanus de veritate invenienda semel 
desperaverit, omnino omnia fiunt languidiora: ex quo fit, ut deflectant homines potius 
ad amoenas disputationes et discursus, et rerum quasdam peragrationes, quam in 
severitate inquisitionis se sustineant. Verum, quod a principio diximus et perpetuo 
agimus, sensui et intellectui humano eorumque infirmitati authoritas non est 
deroganda, sed auxilia praebenda. 
 
[41] "Tum Velleius, fidenter sane, ut solent isti, nihil tarn verens quam ne dubitare aliqua 

de re videretur; tanquam mode ex Deorum concilio et ex Epicuri intermundiis 
descendisset ; Audite, inquit," etc. — Cicero De Natura Deorum i. c. 8. 

 
 

LXVIII. 
Atque de Idolorum singulis generibus, eorumque apparatu jam diximus; quae omnia 
constanti et solenni decreto sunt abneganda et renuncianda, et intellectus ab iis omnino 
liberandus est et expurgandus; ut non alius fere sit aditus ad regnum hominis, quod 
fundatur in scientiis, quam ad regnum coelorum, in quod, nisi sub persona infantis, 
intrare non datur. 
 

LXIX. 
At pravae demonstrationes, Idolorum veluti munitiones quaedam sunt et praesidia; 
eaeque, quas in dialecticis habemus, id fere agunt, ut mundum plane cogitationibus 
humanis, cogitationes autem verbis addicant et mancipent. Demonstrationes vero 
potentia quadam philosophiae ipsae sunt et scientiae. Quales enim eae sunt, ac prout 
rite aut male institutae, tales sequuntur philosophiae et contemplationes. Fallunt autem 
et incompetentes sunt eae quibus utimur in universo illo processu, qui a sensu et rebus 
ducit ad axiomata et conclusiones. Qui quidem processus quadruplex est, et vitia ejus 
totidem. Primo, impressiones sensus ipsius vitiosae sunt; sensus enim et destituit et 
fallit. At destitutionibus substitutiones, fallaciis rectificationes debentur. Secundo, 
notiones ab impressionibus sensuum male abstrahuntur, et interminatae et confusae 
sunt, quas terminatas et bene finitas esse oportuit. Tertio, inductio mala est, quae per 
enumerationem simplicem principia concludit scientiarum, non adhibitis exclusionibus 
et solutionibus, sive separationibus naturae debitis. Postremo, modus ille inveniendi et 
probandi, ut primo principia maxime generalia constituantur, deinde media axiomata ad 
ea applicentur et probentur, errorum mater est, et scientiarum omnium calamitas. 
Verum de istis, quae jam obiter perstringimus, fusius dicemus, quum veram 
interpretandae naturae viam, absolutis istis expiationibus et expurgationibus mentis, 
proponemus. 



33  

 

LXX. 
Sed demonstratio longe optima est experientia; modo haereat in ipso experimento. Nam 
si traducatur ad alia quae similia existimantur, nisi rite et ordine fiat illa traductio, res 
fallax est. At modus experiendi, quo homines nunc utuntur, caecus est et stupidus. Itaque 
cum errant et vagantur nulla via certa, sed ex occursu rerum tantum consilium capiunt, 
circumferuntur ad multa, sed parum promovent; et quandoque gestiunt, quandoque 
distrahuntur; et semper inveniunt quod ulterius quaerant. Fere autem ita fit, ut homines 
leviter et tanquam per ludum experiantur, variando paululum experimenta jam cognita; 
et, si res non succedat, fastidiendo et conatum deserendo. Quod si magis serio et 
constanter ac laboriose ad experimenta se accingant, tamen in uno aliquo experimento 
eruendo operam collocant; quemadmodum Gilbertus in magnete, Chymici in auro. Hoc 
autem faciunt homines instituto non minus imperito quam tenui. Nemo enim alicujus rei 
naturam in ipsa re feliciter perscrutatur; sed amplianda est inquisitio ad magis 
communia. 
 
Quod si etiam scientiam quandam et dogmata ex experimentis moliantur; tamen semper 
fere studio praepropero et intempestivo deflectunt ad praxin: non tantum propter usum 
et fructum ejusmodi praxeos, sed ut in opere aliquo novo veluti pignus sibi arripiant, se 
non inutiliter in reliquis versaturos: atque etiam aliis se venditent, ad existimationem 
meliorem comparandam de iis in quibus occupati sunt. Ita fit ut, more Atalantae, de via 
decedant ad tollendum aureum pomum; interim vero cursum interrumpant, et victoriam 
emittant e manibus. Verum in experientiae vero curriculo eoque ad nova opera 
producendo, Divina Sapientia omnino et ordo pro exemplari sumenda sunt. Deus autem 
primo die creationis lucem tantum creavit, eique operi diem integrum attribuit; nec 
aliquid materiati operis eo die creavit. Similiter et ex omnimoda experientia, primum 
inventio causarum et axiomatum verorum elicienda est: et lucifera experimenta, non 
fructifera quaerenda. Axiomata autem recte inventa et constituta praxin non strictim sed 
confertim instruunt; et operum agmina ac turmas post se trahunt. Verum de experiendi 
viis, quae non minus quam viae judicandi obsessae sunt et interclusae, postea dicemus; 
impraesentiarum de experientia vulgari, tanquam de mala demonstratione, tantum 
loquuti. Jam vero postulat ordo rerum, ut de iis quorum paulo ante mentionem fecimus, 
signis, quod philosophiae et contemplationes in usu male se habeant, et de causis rei 
primo intuitu tam mirabilis et incredibilis, quaedam subjungamus. Signorum enim notio 
praeparat assensum: causarum vero explicatio tollit miraculum. Quae duo ad 
extirpationem idolorum ex intellectu faciliorem et clementiorem multum juvant. 
 
 

LXXI. 
Scientiae, quas habemus, fere a Graecis fluxerunt. Quae enim scriptores Romani, aut 
Arabes, aut recentiores addiderunt, non multa aut magni momenti sunt: et qualiacunque 
sint, fundata sunt super basin eorum quae inventa sunt a Graecis [42]. Erat autem 
sapientia Graecorum professoria, et in disputationes effusa: quod genus inquisitioni 
veritatis adversissimum est. Itaque nomen illud Sophistarum, quod per contemptum ab 



34  

iis, qui se philosophos haberi voluerunt, in antiquos rhetores rejectum et traductum est, 
Gorgiam, Protagoram, Hippiam, Polum, etiam universo generi competit, Platoni, 
Aristoteli, Zenoni, Epicuro, Theophrasto, et eorum successoribus, Chrysippo, Carneadi, 
reliquis. Hoc tantum intererat: quod prius genus vagum fuerit et mercenarium, civitates 
circumcursando, et sapientiam suam ostentando, et mercedem exigendo; alterum vero 
solennius et generosius, quippe eorum qui sedes fixas habuerunt, et scholas aperuerunt, 
et gratis philosophati sunt. Sed tamen utrumque genus (licet caetera dispar) 
professorium erat, et ad disputationes rem deducebat, et sectas quasdam atque 
haereses philosophiae instituebat et propugnabat: ut essent fere doctrinae eorum (quod 
non male cavillatus est Dionysius in Platonem) Verba otiosorum senum ad imperitos 
juvenes [43]. At antiquiores illi ex Graecis, Empedocles, Anaxagoras, Leucippus, 
Democritus, Parmenides, Heraclitus, Xenophanes, Philolaus, reliqui (nam Pythagoram, 
ut superstitiosum, omittimus), scholas (quod novimus) non aperuerunt: sed majore 
silentio, et severius, et simplicius, id est, minore cum affectatione et ostentatione, ad 
inquisitionem veritatis se contulerunt. Itaque et melius, ut arbitramur, se gesserunt; nisi 
quod opera eorum a levioribus istis, qui vulgari captui et affectui magis respondent ac 
placent, tractu temporis extincta sint: tempore (ut fluvio) leviora et magis inflata ad nos 
devehente, graviora et solida mergente. Neque tamen isti a nationis vitio prorsus 
immunes erant: sed in ambitionem et vanitatem sectae condendae et aurae popularis 
captandae nimium propendebant. Pro desperata autem habenda est veritatis inquisitio, 
cum ad hujusmodi inania deflectat. Etiam non omittendum videtur judicium illud, sive 
vaticinium potius, sacerdotis Aegyptii de Graecis: Quod semper pueri essent; neque 
haberent antiquitatem scientiae, aut scientiam antiquitatis [44]. Et certe habent id quod 
puerorum est; ut ad garriendum prompti sint, generare autem non possint: nam verbosa 
videtur sapientia eorum, et operum sterilis. Itaque ex ortu et gente philosophiae quae in 
usu est, quae capiuntur signa bona non sunt. 
 
[42] M. Chasles [42.1] appears to have shown this with respect to the principle of 

position in arithmetic. We derive it, according to him, not from the Hindoos [42.2] or 
Arabs, but from the Greeks. It is remarkable that the Chinese have from the earliest 
times known how to express any number by means of a few characters. [js] 

 
[42.1] "M. Chasles" = "Michel Floréal Chasles" (1793-1880). [HJ] 
 
[42.2] "Hindoos" = old spelling of "Hindu". [HJ] 
 
[43] Οί λόγοι σου γερντιώσι. — Diogenes Laertius. in Platon. c. 18. [js] 
 
[44] Timaeus [44.1], p. 22. b. «Ελληνες άεί παίδές έστε, γέρων δέ» Ελληω ούκ έστι. [44.2] 

[js] 
 
[44.1] "Timaeus" = "Timaios" is one of Plato's dialogues.  
 
[44.2] This comment by Ellis (or maybe Spedding) is from the second edition of the book, 

and is different from the one in the first edition. With some reservation for the 



35  

spelling and poor translation, it says "Greeks are children, not old people." and "Hell 
is not here"! [HJ] 

 
 

LXXII. 
Neque multo meliora sunt signa quae ex natura temporis et aetatis capi possunt, quam 
quae ex natura loci et nationis. Angusta enim erat et tenuis notitia per illam aetatem vel 
temporis vel orbis: quod longe pessimum est, praesertim iis qui omnia in experientia 
ponunt. Neque enim mille annorum historiam, quae digna erat nomine historiae, 
habebant; sed fabulas et rumores antiquitatis. Regionum vero tractuumque mundi 
exiguam partem noverant: cum omnes hyperboreos, Scythas, omnes occidentales, 
Celtas indistincte appellarent; nil in Africa ultra citimam Aethiopiae partem, nil in Asia 
ultra Gangem, multo minus Novi Orbis provincias, ne per auditum sane aut famam 
aliquam certam et constantem, nossent; imo et plurima climata et zonae, in quibus 
populi infiniti spirant et degunt, tanquam inhabitabiles ab illis pronuntiata sint; 
quinetiam peregrinationes Democriti, Platonis, Pythagorae, non longinquae profecto, 
sed potius suburbanae, ut magnum aliquid celebrarentur. Nostris autem temporibus, et 
Novi Orbis partes complures et veteris orbis extrema undique innotescunt; et in 
infinitum experimentorum cumulus excrevit. Quare si ex nativitatis aut geniturae 
tempore (astrologorum more) signa capienda sint, nil magni de istis philosophiis 
significari videtur. 
 
 

LXXIII. 
Inter signa, nullum magis certum aut nobile est, quam quod ex fructibus. Fructus enim 
et opera inventa pro veritate philosophiarum velut sponsores et fidejussores sunt. Atque 
ex philosophiis istis Graecorum, et derivationibus earum per particulares scientias, jam 
per tot annorum spatia, vix unum experimentum adduci potest, quod ad hominum 
statum levandum et juvandum spectet, et philosophiae speculationibus ac dogmatibus 
vere acceptum referri possit. Idque Celsus ingenue ac prudenter fatetur; nimirum, 
experimenta medicinae primo inventa fuisse, ac postea homines circa ea philosophatos 
esse et causas indagasse et assignasse; non ordine inverso evenisse, ut ex philosophia et 
causarum cognitione ipsa experimenta inventa aut deprompta essent [45]. Itaque mirum 
non erat, apud Aegyptios (qui rerum inventoribus divinitatem et consecrationem 
attribuerunt) plures fuisse brutorum animalium imagines quam hominum: quia bruta 
animalia, per instinctus naturales, multa inventa perpererunt; ubi homines, ex 
sermonibus et conclusionibus rationalibus, pauca aut nulla exhibuerint. 
 
[45] "Repertis deinde medicinae remediis homines de rationibus eorum disserere 

ccepisse: nee post rationem medicinam esse inventam, sed post inventam 
medicinam rationem esse quaesitam." — Celsus, Praefatio [45.1]. 

 
But this remark is not made by Celsus as the expression of his own opinion; on the 
contrary it occurs in his statement of the views entertained by the empirical school 



36  

of medicine, to which he is decidedly opposed. The error of citing Celsus as an 
authority for it is repeated in several parts of Bacon's works. [See among others De 
Augmentis Scientiarum, v. 2 — [JS]] 
 

[45.1] "Celsus" = "Kélsos" (2nd Century). [HJ] 
 
At Chymicorum industria nonnulla peperit; sed tanquam fortuito et obiter, aut per 
experimentorum quandam variationem (ut mechanici solent), non ex arte aut theoria 
aliqua; nam ea, quam confinxerunt, experimenta magis perturbat, quam juvat. Eorum 
etiam, qui in magia (quam vocant) naturali versati sunt, pauca reperiuntur inventa; 
eaque levia, et imposturae propiora. Quocirca, quemadmodum in religione cavetur, ut 
fides ex operibus monstretur; idem etiam ad philosophiam optime traducitur, ut ex 
fructibus judicetur et vana habeatur quae sterilis sit: atque eo magis si, loco fructuum 
uvae et olivae, producat disputationum et contentionum carduos et spinas. 
 
 

LXXIV. 
Capienda etiam sunt signa ex incrementis et progressibus philosophiarum et 
scientiarum. Quae enim in natura fundata sunt, crescunt et augentur: quae autem in 
opinione, variantur, non augentur. Itaque si istae doctrinae plane instar plantae a 
stirpibus suis revulsae non essent, sed utero naturae adhaererent atque ab eadem 
alerentur, id minime eventurum fuisset, quod per annos bis mille jam fieri videmus: 
nempe, ut scientiae suis haereant vestigiis, et in eodem fere statu maneant, neque 
augmentum aliquod memorabile sumpserint; quin potius in primo authore maxime 
floruerint, et deinceps declinaverint. In artibus autem mechanicis, quae in natura et 
experientiae luce fundatae sunt, contra evenire videmus: quae (quamdiu placent) veluti 
spiritu quodam repletae continuo vegetant et crescunt; primo rudes, deinde commodae, 
postea excultae, et perpetuo auctae. 
 
 

LXXV. 
Etiam aliud signum capiendum est (si modo signi appellatio huic competat; cum potius 
testimonium sit, atque adeo testimoniorum omnium validissimum); hoc est, propria 
confessio authorum, quos homines nunc sequuntur. Nam et illi qui tanta fiducia de rebus 
pronuntiant, tamen per intervalla cum ad se redeunt, ad querimonias de naturae 
subtilitate, rerum obscuritate, humani ingenii infirmitate, se convertunt. Hoc vero si 
simpliciter fieret, alios fortasse, qui sunt timidiores, ab ulteriori inquisitione deterrere, 
alios vero, qui sunt ingenio alacriori et magis fidenti, ad ulteriorem progressum acuere 
et incitare possit. Verum non satis illis est de se confiteri, sed quicquid sibi ipsis aut 
magistris suis incognitum aut intactum fuerit id extra terminos Possibilis ponunt, et 
tanquam ex arte cognitu aut factu impossibile pronuntiant: summa superbia et invidia 
suorum inventorum infirmitatem in naturae ipsius calumniam et aliorum omnium 
desperationem vertentes. Hinc schola Academiae Novae, quae Acatalepsiam ex professo 
tenuit, et homines ad sempiternas tenebras damnavit. Hinc opinio, quod Formae sive 



37  

verae rerum differentiae (quae revera sunt leges actus puri [46]) inventu impossibiles 
sint, et ultra hominem [47]. Hinc opiniones illae in activa et operativa parte: calorem solis 
et ignis toto genere differre; ne scilicet homines putent se per opera ignis aliquid simile 
iis quae in natura fiunt educere et formare posse. Hinc illud: compositionem tantum 
opus hominis, mixtionem vero opus solius naturae esse [48]; ne scilicet homines sperent 
aliquam ex arte corporum naturalium generationem aut transformationem. Itaque ex 
hoc signo homines sibi persuaderi facile patientur, ne cum dogmatibus non solum 
desperatis, sed etiam desperationi devotis, fortunas suas et labores misceant. 
 
[46] Compare II-II (2.2). "Licet enim in naturá nihil vere existat prseter corpora individua 

edentia actus puros ex lege. etc. Eam autem legem ejusque paragraphos Formarum 
nomine iutelligimus." And for an explanation of the meaning of "actus purus" [46.1] 
see the General Preface [46.2], p. 75. — [JS] 

 
[46.1] According to SEH (1857), the principal passage in which Form is described as a law 

appears in Book II, Aphorism 2 of the Novum Organum. There, Bacon writes that 
although in nature nothing truly exists (vere existat) except individual bodies 
producing pure individual actions in accordance with a law (ex lege), this law is of 
fundamental importance in doctrine. It is this law—and its clauses (or structured 
parts)—that he intends by the term Form. 

 
 Bacon’s shift from metaphysical essences to law-like regularities marks a key 

moment in the early modern redefinition of explanation. While Forms do not exist 
in nature as entities, they are epistemologically indispensable to science because 
they capture stable, reproducible patterns of behavior in nature’s operations. It 
should be noted, however, that in modern science (as of 2025), the concept of “law” 
has evolved considerably. It no longer carries the metaphysical or explanatory weight 
it did in Bacon’s time or even in the mid-19th century. Today, scientific laws are 
typically regarded as empirically robust generalizations or mathematical regularities, 
often provisional and model-dependent, rather than essential structures embedded 
in nature. [HJ] 

 
[46.2] I have not reproduced the General Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ] 
 
[47] The doctrine of the incognoscibility of forms is quoted by Boyle [47.1] and Sennert 

[47.2]. See the "Quid sint qualitates occultae" of the latter, from Scaliger's 
Exertitationes in Cardanum [47.3], — a work which seems to have been very 
generally read. [js] 

 
[47.1] "Boyle" = "Robert Boyle" (1627-1691). [HJ] 
 
[47.2] "Sennert" = "Daniel Sennert" (1572-1637). [HJ] 
 
[47.3] I guess "Scaliger" should be "Julius Caesar Scaliger" (1484-1558). "Exertitationes" 

is a book written by Scaliger in (1557). "Cardanum" = "Gerolamo Cardano" (1501-



38  

1576). [HJ] 
 
[48] The reference, is to Galen, who in his treatise De Naturalibus Facultatibus contrasts 

the inwardly formative power of nature with the external operations of art. See note 
on Temporis Parlus Masculus [48.1]. — [JS] 

 
[48.1] See Aphorism I-CXVI (1.116), and Footnote [78]. [HJ] 
 
 

LXXVI. 
Neque illud signum praetermittendum est, quod tanta fuerit inter philosophos olim 
dissensio et scholarum ipsarum varietas: quod satis ostendit, viam a sensu ad 
intellectum non bene munitam fuisse, cum eadem materia philosophiae (natura scilicet 
rerum) in tam vagos et multiplices errores abrepta fuerit et distracta. Atque licet hisce 
temporibus dissensiones et dogmatum diversitates circa principia ipsa, et philosophias 
integras, ut plurimum extinctae sint; tamen circa partes philosophiae innumerae manent 
quaestiones et controversiae; ut plane appareat, neque in philosophiis ipsis, neque in 
modis demonstrationum aliquid certi aut sani esse. 
 
 

LXXVII. 
Quod vero putant homines, in philosophia Aristotelis magnum utique consensum esse; 
cum post illam editam antiquorum philosophiae cessaverint et exoleverint; ast apud 
tempora, quae sequuta sunt, nil melius inventum fuerit; adeo ut illa tam bene posita et 
fundata videatur, ut utrumque tempus ad se traxerit: primo, quod de cessatione 
antiquarum philosophiarum post Aristotelis opera edita homines cogitant, id falsum est; 
diu enim postea, usque ad tempora Ciceronis et secula sequentia, manserunt opera 
veterum philosophorum. Sed temporibus insequentibus, ex inundatione Barbarorum in 
imperium Romanum, postquam doctrina humana velut naufragium perpessa esset; tum 
demum philosophiae Aristotelis et Platonis, tanquam tabulae ex materia leviore et minus 
solida, per fluctus temporum servatae sunt. Illud etiam de consensu fallit homines, si 
acutius rem introspiciant. Verus enim consensus is est, qui ex libertate judicii (re prius 
explorata) in idem conveniete consistit. At numerus longe maximus eorum, qui in 
Aristotelis philosophiam consenserunt, ex praejudicio et authoritate aliorum se illi 
mancipavit: ut sequacitas sit potius et coitio, quam consensus. Quod si fuisset ille verus 
consensus et late patens, tantum abest ut consensus pro vera et solida authoritate 
haberi debeat, ut etiam violentam praesumptionem inducat in contrarium. Pessimum 
enim omnium est augurium, quod ex consensu capitur in rebus intellectualibus: exceptis 
divinis et politicis, in quibus suffragiorum jus est [49]. Nihil enim multis placet, nisi 
imaginationem feriat, aut intellectum vulgarium notionum nodis astringat, ut supra 
dictum est. Itaque optime traducitur illud Phocionis a moribus ad intellectualia: Ut statim 
se examinare debeant homines, quid erraverint aut peccaverint, si multitudo consentiat 
et complaudat [50]. Hoc signum igitur ex aversissimis est. Itaque quod signa veritatis et 
sanitatis philosophiarum et scientiarum, quae in usu sunt, male se habeant; sive 



39  

capiantur ex originibus ipsarum, sive ex fructibus, sive ex progressibus, sive ex 
confessionibus authorum, sive ex consensu; jam dictum est. 
 
[49] Bacon does not mean that the votes of a majority are necessarily valid in matters of 

divinity or politics, but merely that, from the nature of the case, the argument ex 
consensu has more weight in these than in purely scientific questions. [js] 

 
[50] Plutarch in Phocion [50.1], Chapter 8. [js] 
 
[50.1] "Phocion" = "Phokion" (402-318 BCE), also known as “the Good”, and the name 

of a book by Plutarch. [HJ] 
 
 

LXXVIII. 
Jam vero veniendum ad causas errorum, et tam diuturnae in illis per tot secula morae; 
quae plurimae sunt et potentissimae: ut tollatur omnis admiratio, haec quae adducimus 
homines hucusque latuisse et fugisse; et maneat tantum admiratio, illa nunc tandem 
alicui mortalium in mentem venire potuisse, aut cogitationem cujuspiam subiisse: quod 
etiam (ut nos existimamus) felicitatis magis est cujusdam, quam excellentis alicujus 
facultatis; ut potius pro temporis partu haberi debeat, quam pro partu ingenii. 
 
Primo autem tot seculorum numerus, vere rem reputanti, ad magnas angustias recidit. 
Nam ex viginti quinque annorum centuriis, in quibus memoria et doctrina hominum fere 
versatur, vix sex centuriae seponi et excerpi possunt, quae scientiarum feraces earumve 
proventui utiles fuerunt. Sunt enim non minus temporum quam regionum eremi et 
vastitates. Tres enim tantum doctrinarum revolutiones et periodi recte numerari 
possunt: una, apud Graecos; altera, apud Romanos; ultima, apud nos, occidentales 
scilicet Europae nationes: quibus singulis vix duae centuriae annorum merito attribui 
possunt. Media mundi tempora, quoad scientiarum segetem uberem aut laetam, 
infelicia fuerunt. Neque enim causa est ut vel Arabum vel Scholasticorum mentio fiat: 
qui per intermedia tempora scientias potius contriverunt numerosis tractatibus, quam 
pondus earum auxerunt. Itaque prima causa tam pusilli in scientiis profectus ad 
angustias temporis erga illas propitii rite et ordine refertur. 
 
 

LXXIX. 
At secundo loco se offert causa illa magni certe per omnia momenti: ea videlicet, quod 
per illas ipsas aetates, quibus hominum ingenia et literae maxime vel etiam mediocriter 
floruerint, Naturalis Philosophia minimam partem humanae operae sortita sit. Atque 
haec ipsa nihilominus pro magna scientiarum matre haberi debet. Omnes enim artes et 
scientiae, ab hac stirpe revulsae, poliuntur fortasse et in usum effinguntur; sed nil 
admodum crescunt. At manifestum est, postquam Christiana fides recepta fuisset et 
adolevisset, longe maximam ingeniorum praestantissimorum partem ad Theologiam se 
contulisse; atque huic rei et amplissima praemia proposita, et omnis generis adjumenta 



40  

copiosissime subministrata fuisse: atque hoc theologiae studium praecipue occupasse 
tertiam illam partem sive periodum temporis apud nos Europaeos occidentales; eo 
magis, quod sub idem fere tempus et literae florere, et controversiae circa religionem 
pullulare coeperint. At aevo superiori, durante periodo illa secunda apud Romanos, 
potissimae philosophorum meditationes et industriae in Morali Philosophia (quae 
Ethnicis vice Theologiae erat) occupatae et consumptae fuerunt: etiam summa ingenia 
illis temporibus ut plurimum ad res civiles se applicuerunt, propter magnitudinem 
imperii Romani, quod plurimorum hominum opera indigebat. At illa aetas, qua Naturalis 
Philosophia apud Graecos maxime florere visa est, particula fuit temporis minime 
diuturna; cum et antiquioribus temporibus septem illi, qui sapientes nominabantur, 
omnes (praeter Thaletem) ad Moralem Philosophiam et civilia se applicuerint; et 
posterioribus temporibus postquam Socrates philosophiam de coelo in terras 
deduxisset, adhuc magis invaluerit moralis philosophia, et ingenia hominum a Naturali 
averterit. 
 
At ipsissima illa periodus temporis, in qua inquisitiones de natura viguerunt, 
contradictionibus et novorum placitorum ambitione corrupta est, et inutilis reddita. 
Itaque quandoquidem per tres istas periodos Naturalis Philosophia majorem in modum 
neglecta aut impedita fuerit, nil mirum si homines parum in ea re profecerint, cum 
omnino aliud egerint. 
 
 

LXXX. 
Accedit et illud, quod Naturalis Philosophia in iis ipsis viris, qui ei incubuerint, vacantem 
et integrum hominem, praesertim his recentioribus temporibus, vix nacta sit; nisi forte 
quis monachi alicujus in cellula, aut nobilis in villula lucubrantis, exemplum adduxerit: 
sed facta est demum Naturalis philosophia instar transitus cujusdam et ponti-sternii ad 
alia. 
 
Atque magna ista scientiarum mater mira indignitate ad officia ancillae detrusa est; quae 
medicinae aut mathematices operibus ministret, et rursus quae adolescentium 
immatura ingenia lavet et imbuat velut tinctura quadam prima, ut aliam postea foelicius 
et commodius excipiant. Interim nemo expectet magnum progressum in scientiis 
(praesertim in parte earum operativa), nisi Philosophia Naturalis ad scientias particulares 
producta fuerit, et scientiae particulares rursus ad Naturalem Philosophiam reductae. 
Hinc enim fit, ut astronomia, optica, musica, plurimae artes mechanicae, atque ipsa 
medicina, atque (quod quis magis miretur) philosophia moralis et civilis, et scientiae 
logicae, nil fere habeant altitudinis in profundo: sed per superficiem et varietatem rerum 
tantum labantur: quia, postquam particulares istae scientiae dispertitae et constitutae 
fuerint, a Philosophia Naturali non amplius aluntur; quae ex fontibus et veris 
contemplationibus motuum, radiorum, sonorum, texturae, et schematismi corporum, 
affectuum, et prehensionum intellectualium, novas vires et augmenta illis impertiri 
potuerit. Itaque minime mirum est si scientiae non crescant, cum a radicibus suis sint 
separatae. 
 



41  

 

LXXXI. 
Rursus se ostendit alia causa potens et magna, cur scientiae parum promoverint. Ea vero 
haec est; quod fieri non possit, ut recte procedatur in curriculo, ubi ipsa meta non recte 
posita sit et defixa. Meta autem scientiarum vera et legitima non alia est quam ut dotetur 
vita humana novis inventis et copiis. At turba longe maxima nihil ex hoc sapit, sed 
meritoria plane est et professoria; nisi forte quandoque eveniat, ut artifex aliquis acrioris 
ingenii, et gloriae cupidus, novo alicui invento det operam; quod fere fit cum facultatum 
dispendio. At apud plerosque tantum abest ut homines id sibi proponant, ut scientiarum 
et artium massa augmentum obtineat, ut ex ea, quae praesto est, massa nil amplius 
sumant aut quaerant, quam quantum ad usum professorium aut lucrum aut 
existimationem aut hujusmodi compendia convertere possint. Quod si quis ex tanta 
multitudine scientiam affectu ingenuo et propter se expetat; invenietur tamen ille ipse 
potius contemplationum et doctrinarum varietatem, quam veritatis severam et rigidam 
inquisitionem sequi. Rursus, si alius quispiam fortasse veritatis inquisitor sit severior; 
tamen et ille ipse talem sibi proponet veritatis conditionem, quae menti et intellectui 
satisfaciat in redditione causarum rerum quae jampridem sunt cognitae; non eam, quae 
nova operum pignora, et novam axiomatum lucem assequatur. Itaque, si finis 
scientiarum a nemine adhuc bene positus sit, non mirum est si in iis, quae sunt 
subordinata ad finem, sequatur aberatio. 
 
 

LXXXII. 
Quemadmodum autem finis et meta scientiarum male posita sunt apud homines; ita 
rursus etiamsi illa recte posita fuissent, viam tamen sibi delegerunt omnino erroneam et 
imperviam. Quod stupore quodam animum rite rem reputanti perculserit; non ulli 
mortalium curae aut cordi fuisse, ut intellectui humano ab ipso sensu et experientia 
ordinata et bene condita via aperiretur et muniretur; sed omnia vel traditionum caligini, 
vel argumentorum vertigini et turbini, vel casus et experientiae vagae et inconditae undis 
et ambagibus permissa esse. Atque cogitet quis sobrie et diligenter, qualis sit ea via, 
quam in inquisitione et inventione alicujus rei homines adhibere consueverunt. Et primo 
notabit proculdubio inveniendi modum simplicem et inartificiosum, qui hominibus 
maxime est familiaris. Hic autem non alius est, quam ut is, qui se ad inveniendum aliquid 
comparat et accingit, primo quae ab aliis circa illa dicta sint inquirat et evolvat; deinde 
propriam meditationem addat, atque per mentis multam agitationem spiritum suum 
proprium sollicitet, et quasi invocet, ut sibi oracula pandat: quae res omnino sine 
fundamento est, et in opinionibus tantum volvitur. 
 
At alius quispiam dialecticam ad inveniendum advocet, quae nomine tenus tantum ad id 
quod agitur pertinet. Inventio enim dialecticae non est principiorum et axiomatum 
praecipuorum, ex quibus artes constant, sed eorum tantum quae illis consentanea 
videntur. Dialectica enim magis curiosos et importunos, et sibi negotium facessentes, 
eamque interpellantes de probationibus et inventionibus principiorum, sive axiomatum 
primorum, ad fidem, et veluti sacramentum cuilibet arti praestandum, notissimo 



42  

responso rejicit. 
 
Restat experientia mera: quae, si occurrat, casus; si quaesita sit, experimentum 
nominatur. Hoc autem experientiae genus nihil aliud est, quam (quod aiunt) scopae 
dissolutae [51], et mera palpatio, quali homines noctu utuntur, omnia pertentando, si 
forte in rectam viam incidere detur; quibus multo satius et consultius foret diem 
praestolari, aut lumen accendere, et deinceps viam inire. At contra, verus experientiae 
ordo primo lumen accendit, deinde per lumen iter demonstrat, incipiendo ab experientia 
ordinata et digesta, et minime praepostera aut erratica, atque ex ea educendo axiomata, 
atque ex axiomatibus constitutis rursus experimenta nova; quum nec verbum divinum in 
rerum massam absque ordine operatum sit. 
 
[51] i. e. a besom without a band. "Scopas dissolvere proverbio dicitur, rem aliquam 

prorsus inutilem reddere ; nam scopse solutse nullse sunt.'' — Facciolati [51.1]. I do 
not remember any proverbial expression which answers to this in English; but the 
allusion is to the want of combination and coherency in these experiments. They are 
the "Experimenta omnigena absque ulla serie aut methodo tentata." (De Augmentis 
Scientiarum. Vol. 2.), and are opposed to the "Experientia Literata," or "Experientia 
certa lege procedens seriatim et continenter," spoken of in Aphorisms I-C (1.100) and 
I-CIII (1.103). — [JS] 

 
[51.1] "Facciolati" = "Jacopo Facciolati" (1682–1769). [HJ] 
 
Itaque desinant homines mirari si spatium scientiarum non confectum sit, cum a via 
omnino aberraverint; relicta prorsus et deserta experientia, aut in ipsa (tanquam in 
labyrintho) se intricando, et circumcursando; cum rite institutus ordo per experientiae 
sylvas ad aperta axiomatum tramite constanti ducat. 
 
 

LXXXIII. 
Excrevit autem mirum in modum istud malum ex opinione quadam, sive aestimatione 
inveterata, verum tumida et damnosa; minui nempe mentis humanae majestatem, si 
experimentis, et rebus particularibus sensui subjectis et in materia deteriminatis, diu ac 
multum versetur: praesertim quum hujusmodi res ad inquirendum laboriosae, ad 
meditandum ignobiles, ad dicendum asperae, ad practicam illiberales, numero infinitae, 
et subtilitate tenues esse soleant. Itaque jam tandem huc res rediit, ut via vera non 
tantum deserta, sed etiam interclusa et obstructa sit; fastidita experientia, nedum 
relicta, aut male administrata. 
 
 

LXXXIV. 
Rursus vero homines a progressu in scientiis detinuit et fere incantavit reverentia 
antiquitatis, et virorum, qui in philosophia magni habiti sunt, authoritas, atque deinde 
consensus. Atque de consensu superius dictum est. 



43  

 
De antiquitate autem opinio, quam homines de ipsa fovent, negligens omnino est, et vix 
verbo ipsi congrua. Mundi enim senium et gradaevitas pro antiquitate vere habenda 
sunt; quae temporibus nostris tribui debent, non juniori aetati mundi, qualis apud 
antiquos fuit. Illa enim aetas, respectu nostri, antiqua et major [52]; respectu mundi 
ipsius, nova et minor fuit. Atque revera quemadmodum majorem rerum humanarum 
notitiam et maturius judicium ab homine sene expectamus quam a juvene, propter 
experientiam et rerum, quas vidit, et audivit, et cogitavit, varietatem et copiam; eodem 
modo et a nostra aetate (si vires suas nosset, et experiri et intendere vellet) majora multo 
quam a priscis temporibus expectari par est; utpote aetate mundi grandiore, et infinitis 
experimentis et observationibus aucta et cumulata. 
 
[52] See note on De Augmentis Scientiarum. Libre. I. near the middle. [js] 
 
Neque pro nihilo aestimandum, quod per longinquas navigationes et peregrinationes 
(quae seculis nostris increbuerunt) plurima in natura patuerint, et reperta sint, quae 
novam philosophiae lucem immittere possint. Quin et turpe hominibus foret, si globi 
materialis tractus, terrarum videlicet, marium, astrorum, nostris temporibus immensum 
aperti et illustrati sint; globi autem intellectualis finis inter veterum inventa et angustias 
cohibeantur [53]. 
 
[53] Compare Campanella [53.1]: "Quapropter invidi sunt aut ingenio et fide in Deum 

exigui qui putant in Aristotele et aliis philosophis antiquis quiescendum, nee ultra 
quaerendum: praesertim post evangelii lucem, et novi orbis ac stellarum 
inventionem, qua prisci caruerunt, sicut et luce fidei quae perficit in nobis naturam 
supra ethnicos non deprimit sub eorum jugo; cum eorum philosophia sit catechismus 
et nostra sit perfecta doctrina, teste Cyrillo [53.2]: unde in mundo qui est liber Dei et 
sapientia [q. sapientiae?] melius legere poterimus, si gratiam quae est in nobis non 
negligamus." — Apologia pro Galileo [53.3]. [js] 

 
[53.1] "Tommaso Campanella" (1568-1639). [HJ] 
 
[53.2] "Cyrillo" is probably "Domenico Cirillo" (1739-1799). [HJ] 
 
[53.3] "Apologia pro Galileo" is a book by Campanella written in (1622). [HJ] 
 
[53.4] “Galileo” = “Galileo Galilei” (1564-1642). [HJ] 
 
Authores vero quod attinet, summae pusillanimitatis est authoribus infinita tribuere, 
authori autem authorum, atque adeo omnis authoritatis, Tempori, jus suum denegare. 
Recte enim Veritas Temporis filia dicitur, non Authoritatis. Itaque mirum non est, si 
fascina ista antiquitatis et authorum et consensus, hominum virtutem ita ligaverint, ut 
cum rebus ipsis consuescere (tanquam maleficiati) non potuerint. 
 
 



44  

LXXXV. 
Neque solum admiratio antiquitatis, authoritatis, et consensus, hominum industriam in 
iis, quae jam inventa sunt, acquiescere compulit; verum etiam operum ipsorum 
admiratio, quorum copia jampridem facta est humano generi. Etenim quum quis rerum 
varietatem, et pulcherrimum apparatum qui per artes mechanicas ad cultum humanum 
congestus et introductus est, oculis subjecerit, eo certe inclinabit, ut potius ad 
opulentiae humanae admirationem, quam ad inopiae sensum accedat; minime 
advertens primitivas hominis observationes [54] atque naturae operationes (quae ad 
omnem illam varietatem instar animae sunt, et primi motus) nec multas, nec alte petitas 
esse; caetera ad patientiam hominum tantum, et subtilem et ordinatum manus vel 
instrumentorum motum, pertinere. Res enim (exempli gratia) subtilis est certe et accurata 
confectio horologiorum, talis scilicet, quae coelestia in rotis, pulsum animalium in motu 
successivo et ordinato, videatur imitari; quae tamen res ex uno aut altero naturae 
axiomate pendet. 
 
[54] "Primitivas hominis observationes" maybe rendered "primary results of 

observation." The word hominis is merely used in antithesis to naturae in the next 
clause. [js] 

 
Quod si quis rursus subtilitatem illam intueatur quae ad artes liberales pertinet; aut 
etiam eam quae ad corporum naturalium praeparationem per artes mechanicas spectat, 
et hujusmodi res suspiciat; veluti inventionem motuum coelestium in astronomia, 
concentuum in musica, literarum alphabeti (quae etiam adhuc in regno Sinarum in usu 
non sunt) in grammatica; aut rursus in mechanicis, factorum Bacchi et Cereris, hoc est, 
praeparationum vini et cervisiae, panificiorum, aut etiam mensae delitiarum, et 
distillationum, et similium: ille quoque, si secum cogitet, et animum advertat, per 
quantos temporum circuitus (cum haec omnia, praeter distillationes [55], antiqua 
fuerint) haec ad eam, quam nunc habemus, culturam perducta sint, et (ut jam de 
horologiis dictum est) quam parum habeant ex observationibus et axiomatibus naturae, 
atque quam facile, et tanquam per occasiones obvias et contemplationes incurrentes, 
ista inveniri potuerint: ille (inquam) ab omni admiratione se facile liberabit, et potius 
humanae conditionis miserebitur, quod per tot secula tanta fuerit rerum et inventorum 
penuria et sterilitas. Atque haec ipsa tamen, quorum nunc mentionem fecimus, inventa, 
philosophia et artibus intellectus antiquiora fuerunt: adeo ut(si verum dicendum sit) cum 
hujusmodi scientiae rationales et dogmaticae inceperint, inventio operum utilium 
desierit [56]. 
 
[55] It has been said that Porson [55.1] affirmed that distillation was known to the 

ancients. Dutens [55.2] of course maintains that it was; but the passage he quotes 
from Dioscorides [55.3] merely refers to sublimation. The word alembic is, as he 
remarks, a compound of the Arabic article with the Greek word άμβιξ, operculum; 
thus resembling in formation the word ''almagest" and some others. But no valid 
conclusion can be drawn from hence. See Dutens, Origine des Decouvertes [55.4], 
etc., p. 187. of the London edition. See a very interesting account of the history of 
distillation in Humboldt's Examen critique de l’ Histoire de la Geographie du Nouveau 



45  

Continent [55.5], etc., Vol. ii. p. 306. [js] 
 
[55.1] "Porson" = "Richard Porson" (1759-1808). [HJ] 
 
[55.2] "Dutens" = "Louis Dutens" (1730-1812). [HJ] 
 
[55.3] "Dioscorides" = "Pedanius Dioscorides" (40?-90?). [HJ] 
 
[55.4] "Origine des Decouvertes" = "Recherches sur l'origine des découvertes attribuées 

aux modernes" published in (1766). [HJ] 
 
[55.5] "Humboldt" = "Friedrich Wilhelm Heinrich Alexander von Humboldt" (1769–

1859), and "Examen critique de l’ Histoire de la Geographie" = "Examen critique de 
l’ Histoire de la Geographie" is a 4-Volume book that he wrote (1814-1834). [HJ] 

 
[56] Thus we find Aristotle speaks of philosophy as having sprung up after all the wants 

of life were satisfied. See the beginning of the Metaphysics. [js] 
 
Quod si quis ab officinis ad bibliothecas se converterit, et immensam, quam videmus, 
librorum varietatem in admiratione habuerit, is, examinatis et diligentius introspectis 
ipsorum librorum materiis et contentis, obstupescet certe in contrarium; et postquam 
nullum dari finem repetitionibus observaverit, quamque homines eadem agant et 
loquantur, ab admiratione varietatis transibit ad miraculum indigentiae et paucitatis 
earum rerum quae hominum mentes adhuc tenuerunt et occuparunt. 
 
Quod si quis ad intuendum ea, quae magis curiosa habentur quam sana, animum 
submiserit, et alchymistarum aut magorum opera penitius introspexerit, is dubitabit 
forsitan utrum risu an lachrymis potius illa digna sint. Alchymista enim spem alit 
aeternam, atque ubi res non succedit, errores proprios reos substituit; secum accusatorie 
reputando, se aut artis aut authorum vocabula non satis intellexisse, unde ad traditiones 
et auriculares susurros animum applicat; aut in practicae suae scrupulis et momentis 
aliquid titubatum esse [57], unde experimenta in infinitum repetit: ac interim quum inter 
experimentorum sortes in quaedam incidit aut ipsa facie nova aut utilitate non 
contemnenda; hujusmodi pignoribus animum pascit, eaque in majus ostentat et 
celebrat: reliqua spe sustentat. Neque tamen negandum est, Alchymistas non pauca 
invenisse, et inventis utilibus homines donasse. Verum fabula illa non male in illos 
quadrat de sene, qui filiis aurum in vinea defossum (sed locum se nescire simulans) 
legaverit; unde illi vineae fodiendae diligenter incubuerunt, et aurum quidem nullum 
repertum, sed vindemia ex ea cultura facta est uberior. 
 
[57] That is, that something has gone wrong in his manipulations, either in weighing his 

materials, or because the moment of projection has been missed. [js] 
 
At naturalis Magiae cultores, qui per rerum Sympathias et Antipathias omnia expediunt, 
ex conjecturis otiosis et supinissimis, rebus virtutes et operationes admirabiles 



46  

affinxerunt; atque si quando opera exhibuerint, ea illius sunt generis, ut ad 
admirationem et novitatem, non ad fructum et utilitatem, accommodata sint. 
 
In superstitiosa autem Magia (si et de hac dicendum sit) illud inprimis animadvertendum 
est, esse tantummodo certi cujusdam et definiti generis subjecta, in quibus artes 
curiosae et superstitiosae, per omnes nationes atque aetates atque etiam religiones, 
aliquid potuerint aut luserint. Itaque ista missa faciamus. Interim nil mirum est, si opinio 
copiae causam inopiae dederit. 
 
 

LXXXVI. 
Atque hominum admirationi, quoad doctrinas et artes, per se satis simplici et prope 
puerili, incrementum accessit ab eorum astu et artificio qui scientias tractaverunt et 
tradiderunt. Illi enim ea ambitione et affectatione eas proponunt, atque in eum modum 
efformatas ac veluti personatas in hominum conspectum producunt, ac si illae omni ex 
parte perfectae essent et ad exitum perductae. Si enim methodum aspicias et 
partitiones, illae prorsus omnia complecti et concludere videntur, quae in illud 
subjectum cadere possunt. Atque licet membra illa male impleta et veluti capsulae 
inanes sint; tamen apud intellectum vulgarem scientiae formam et rationem integrae 
prae se ferunt. 
 
At primi et antiquissimi veritatis inquisitores, meliore fide et fato, cognitionem illam, 
quam ex rerum contemplatione decerpere, et in usum recondere statuebant, in 
aphorismos, sive breves easdemque sparsas nec methodo revinctas sententias, conjicere 
solebant; neque se artem universam complecti simulabant aut profitebantur. At eo quo 
nunc res agitur modo, minime mirum est, si homines in iis ulteriora non quaerant, quae 
pro perfectis et numeris suis jampridem absolutis traduntur. 
 
 
 

LXXXVII. 
Etiam antiqua magnum existimationis et fidei incrementum acceperunt ex eorum 
vanitate et levitate, qui nova proposuerunt; praesertim in Philosophiae Naturalis parte 
activa et operativa. Neque enim defuerunt homines vaniloqui et phantastici, qui partim 
ex credulitate, partim ex impostura, genus humanum promissis onerarunt: vitae 
prolongationem, senectutis retardationem, dolorum levationem, naturalium defectuum 
reparationem, sensuum deceptiones, affectuum ligationes et incitationes, 
intellectualium facultatum illuminationes et exaltationes, substantiarum 
transmutationes, et motuum ad libitum roborationes et multiplicationes, aeris 
impressiones et alterationes, coelestium influentiarum deductiones et procurationes, 
rerum futurarum divinationes, remotarum repraesentationes, occultarum revelationes, 
et alia complura pollicitando et ostentando. Verum de istis largitoribus non multum 
aberraverit, qui istiusmodi judicium fecerit, tantum nimirum in doctrinis philosophiae 
inter horum vanitates et veras artes interesse, quantum inter res gestas Julii Caesaris, 



47  

aut Alexandri Magni, et res gestas Amadicii ex Gallia, aut Arthuri ex Britannia, in historiae 
narrationibus intersit. Inveniuntur enim clarissimi illi imperatores revera majora gessisse, 
quam umbratiles isti heroes etiam fecisse fingantur; sed modis et viis scilicet actionum 
minime fabulosis et prodigiosis. Neque propterea aequum est verae memoriae fidem 
derogari, quod a fabulis illa quandoque laesa sit et violata. Sed interim minime mirum 
est, si propositionibus novis (praesertim cum mentione operum) magnum sit factum 
praejudicium per istos impostores, qui similia tentaverunt; cum vanitatis excessus et 
fastidium etiam nunc omnem in ejusmodi conatibus magnanimitatem destruxerit. 
 
 

LXXXVIII. 
At longe majora a pusillanimitate, et pensorum, quae humana industria sibi proposuit, 
parvitate et tenuitate, detrimenta in scientias invecta sunt. Et tamen (quod pessimum 
est) pusillanimitas ista non sine arrogantia et fastidio se offert. 
 
Primum enim, omnium artium illa reperitur cautela jam facta familiaris, ut in qualibet 
arte authores artis suae infirmitatem in naturae calumniam vertant; et quod ars ipsorum 
non assequitur, id ex eadem arte impossibile in natura pronunciant. Neque certe 
damnari potest ars, si ipsa judicet. Etiam philosophia, quae nunc in manibus est, in sinu 
suo posita quaedam fovet, aut placita, quibus (si diligentius inquiratur) hoc hominibus 
omnino persuaderi volunt; nil ab arte, vel hominis opere, arduum, aut in naturam 
imperiosum et validum, expectari debere; ut de heterogenia caloris astri et ignis, et 
mistione, superius dictum est. Quae si notentur accuratius, omnino pertinent ad 
humanae potestatis circumscriptionem malitiosam, et ad quaesitam et artificiosam 
desperationem, quae non solum spei auguria turbet, sed etiam omnes industriae 
stimulos et nervos incidat, atque ipsius experientiae aleas abjiciat; dum de hoc tantum 
solliciti sint, ut ars eorum perfecta censeatur; gloriae vanissimae et perditissimae dantes 
operam, scilicet ut quicquid adhuc inventum et comprehensum non sit, id omnino nec 
inveniri, nec comprehendi posse in futurum credatur. At si quis rebus addere se [58] et 
novum aliquid reperire conetur, ille tamen omnino sibi proponet et destinabit unum 
aliquod inventum (nec ultra) perscrutari et eruere; ut magnetis naturam, maris fluxum 
et refluxum, thema coeli, et hujusmodi, quae secreti aliquid habere videntur, et hactenus 
parum feliciter tractata sint: quum summae sit imperitiae, rei alicujus naturam in se ipsa 
perscrutari; quandoquidem eadem natura, quae in aliis videtur latens et occulta, in aliis 
manifesta sit et quasi palpabilis, atque in illis admirationem, in his ne attentionem 
quidem moveat; ut fit in natura consistentiae, quae in ligno vel lapide non notatur, sed 
solidi appellatione transmittitur, neque amplius de fuga separationis aut solutionis 
continuitatis inquiritur; at in aquarum bullis eadem res videtur subtilis et ingeniosa; quae 
bullae se conjiciunt in pelliculas quasdam, in hemisphaerii formam curiose effictas, ut ad 
momentum temporis evitetur solutio continuitatis. 
 
[58] Compare Redargutio Philosophiarum, — "Quare missis istis philosophiis abstractis, 

vos et ego, filii, rebus ipsis nos adjungamus;" and Footnote [3] in Praefatio in 
Instauration Magna, p. 203 of this volume, — "Qui autem et ipsi experiri et se scientiis 
addere, earumque fines proferre, statuerunt, nee illi a receptis prorsus desciscere ausi 



48  

sunt," etc. "Addere se" (says Heyne [58.1], Virgil, Georgics [58.2], i. 513.) "vulgari usu 
est adjungere se, accedere ... Inde si idem fit cum impetu, irruere, instare, έπέχειν." 
— [JS] 

 
[58.1] "Heyne" = "Christian Gottlob Heyne" (1729-1812). [HJ] 
 
[58.2] "Virgil" = "Vergil" = "Publius Vergilius Maro" (70-19 BCE). "Georgics" is one of the 

three famous collections of Virgil’s poems. [HJ]  
 
Atque prorsus illa ipsa, quae habentur pro secretis, in aliis habent naturam manifestam 
et communem; quae nunquam se dabit conspiciendam, si hominum experimenta aut 
contemplationes in illis ipsis tantum versentur. Generaliter autem et vulgo, in operibus 
mechanicis habentur pro novis inventis, si quis jampridem inventa subtilius poliat, vel 
ornet elegantius, vel simul uniat et componat, vel cum usu commodius copulet, aut opus 
majore, aut etiam minore, quam fieri consuevit, mole vel volumine exhibeat, et similia. 
 
Itaque minime mirum est, si nobila et genere humano digna inventa in lucem extracta 
non sint, quum homines hujusmodi exiguis pensis et puerilibus contenti et delectati 
fuerint; quinetiam in iisdem se magnum aliquod sequutos, aut assequutos putaverint. 
 
 

LXXXIX. 
Neque illud praetermittendum est, quod nacta sit philosophia naturalis per omnes 
aetates adversarium molestum et difficilem; superstitionem nimirum, et zelum religionis 
caecum et immoderatum. Etenim videre est apud Graecos, eos, qui primum causas 
naturales fulminis et tempestatum insuetis adhuc hominum auribus proposuerunt, 
impietatis in deos eo nomine damnatos: nec multo melius a nonnullis antiquorum 
patrum religionis Christianae exceptos fuisse eos, qui ex certissimis demonstrationibus 
(quibus nemo hodie sanus contradixerit) terram rotundam esse posuerunt, atque ex 
consequenti antipodas esse asseruerunt. 
 
Quinetiam, ut nunc sunt res, conditio sermonum de natura facta est durior et magis cum 
periculo, propter theologorum scholasticorum summas et methodos; qui cum 
theologiam (satis pro potestate) in ordinem redegerint, et in artis formam effinxerint, 
hoc insuper effecerunt, ut pugnax et spinosa Aristotelis philosophia corpori religionis, 
plus quam par erat, immisceretur [59]. 
 
[59] Compare Kepler in the introduction to his great work De Stellâ Martis [59.1]: — "In 

theologiâ quidem authoritatum, in Philosophiâ vero rationum esse momenta 
ponderanda. Sanctus igitur Lactantius qui terram negavit esse rotundam: Sanctus 
Augustinus qui rotunditate concessa negavit tamen Antipodas: Sanctum Officium 
hodiernorum qui exilitate terras concessa negant tamen ejus motum: at magis mihi 
sancta Veritas qui terram et rotundam et Antipodibus circumhabitam et 
contemptissimae parvitatis esse et denique per sidera ferri, salvo Doctorum ecclesias 
respectu, ex philosophia demonstro." See for a defence of St. Boniface [59.2], 



49  

touching the story of the Antipodes [59.3] and Virgilius Bishop of Saltzburg [59.4], 
Fromondus De Orbe Terrce Immobili [59.5], Chapter 4. [js] 

 
[59.1] I could not find anything about "De Stellâ Martis". Another book of Kepler with a 

similar name ("De Stella Nova in Pede Serpentarii", or "De Stella Nova") is more 
known!! [HJ]  

 
[59.2] "St. Boniface" = "Saint Boniface" (675-754). [HJ] 
 
[59.3] "Antipodes"! Well, this is difficult to explain! "Anitpodes" are two places on the 

surface of the Earth that are "opposite" to eachother with respect to the center of 
the Earth. This was a point of discussion between some men of Church (such as those 
named here) about the orgin of living humans, and if all of them descended from 
Adam! [HJ] 

 
[59.4] "Virgilius Bishop of Salzburg" (700?-784), also known with many other names.  

[HJ] 
 
[59.5] "Fromondus" = "Libertus Fromondus" = "Libert Froidmont" (1587-1653). And "De 

Orbe Terrce Immobili " should be the short name for his book "Anti-Aristarchus sive 
orbis terrae immobilis adversus Philippum Lansbergium", written in (1634). [HJ] 

 
Eodem etiam spectant (licet diverso modo) eorum commentationes, qui veritatem 
Christianae religionis ex principiis ex authoritatibus philosophorum deducere et 
confirmare haud veriti sunt; fidei et sensus conjugium tanquam legitimum multa pompa 
et solennitate celebrates, et grata rerum varietate animos hominum permulcentes; sed 
interim divina humanis, impari conditione, permiscentes. At in hujusmodi misturis 
theologiae cum philosophia, ea tantum, quae nunc in philosophia recepta sunt, 
comprehenduntur; sed nova, licet in melius mutata, tantum non summoventur et 
exterminantur. 
 
Denique invenias, ex quorundam theologorum imperitia, aditum alicui philosophiae, 
quamvis emendatae, pene interclusum esse. Alii siquidem simplicius subverentur, ne 
forte altior in naturam inquisitio ultra concessum sobrietatis terminum penetret; 
traducentes et perperam torquentes ea, quae de divinis mysteriis in Scripturis sacris 
adversus rimantes secreta divina dicuntur, ad occulta naturae, quae nullo interdicto 
prohibentur. Alii callidus conjiciunt et animo versant, si media ignorentur, singula ad 
manum et virgulam divinam (quod religionis, ut putant, maxime intersit) facilius posse 
referri: quod nihil aliud est, quam Deo per mendacium gratificari velle. Alii ab exemplo 
metuunt, ne motus et mutationes circa philosophiam in religionem incurrant ac 
desinant. Alii denique solliciti videntur, ne in naturae inquisitione aliquid inveniri possit, 
quod religionem (praesertim apud indoctos) subvertat, aut saltem labefactet. At isti duo 
posteriores metus nobis videntur omnino sapientiam animalem sapere; ac si homines, 
in mentis suae recessibus et secretis cogitationibus de firmitudine religionis, et fidei in 
sensum imperio diffiderent ac dubitarent; et propterea ab inquisitione veritatis in 



50  

naturalibus periculum illis impendere metuerent. At vere rem reputanti, Philosophia 
Naturalis, post verbum Dei, certissima superstitionis medicina est; eademque 
probatissimum fidei alimentum. Itaque merito religioni donatur tanquam fidissima 
ancilla: cum altera voluntatem Dei, altera potestatem manifestet. Neque enim erravit 
Ille, quit dixit; Erratis, nescientes Scripturas et potestatem Dei [60]: informationem de 
voluntate et meditationem de potestate nexu individuo commiscens et copulans. Interim 
minus mirum est, si Naturalis Philosophiae incrementa cohibita sint; cum religio, quae 
plurimum apud animos hominum pollet, per quorundam imperitiam et zelum incautum 
in partem contrariam transierit et abrepta fuerit. 
 
[60] Matthew 22:29 [60.1]. [js]  
 
[60.1] Jesus replied, “You are in error because you do not know the Scriptures or the power 

of God. [HJ] 
 
 

XC. 
Rursus in moribus et institutis scholarum, academiarum, collegiorum, et similium 
conventuum, quae doctorum hominum sedibus et eruditionis culturae destinata sunt, 
omnia progressui scientiarum adversa inveniuntur. Lectiones enim et exercitia ita sunt 
disposita, ut aliud a consuetis haud facile cuiquam in mentem veniat cogitare aut 
contemplari. Si vero unus aut alter fortasse judicii libertate uti sustinuerit, is sibi soli hanc 
operam imponere possit; ab aliorum autem consortio nihil capiet utilitatis. Sin et hoc 
toleraverit, tamen in capessenda fortuna industriam hanc et magnanimitatem sibi non 
levi impedimento fore experietur. Studia enim hominum in ejusmodi locis in quorundam 
authorum scripta, veluti in carceres, conclusa sunt; a quibus si quis dissentiat, continuo 
ut homo turbidus et rerum novarum cupidus corripitur. At magnum certe discrimen inter 
res civiles et artes: non enim idem periculum a novo motu et a nova luce. Verum in rebus 
civilibus mutatio etiam in melius suspecta est ob perturbationem; cum civilia 
authoritate, consensu, fama, et opinione, non demonstratione, nitantur. In artibus 
autem et scientiis, tanquam in metalli fodinis, omnia novis operibus et ulterioribus 
progressibus circumstrepere debent. Atque secundum rectam rationem res ita se habet, 
sed interim non ita vivitur: sed ista, quam diximus, doctrinarum administratio et politia 
scientiarum augmenta durius premere consuevit. 
 
 

XCI. 
Atque insuper licet ista invidia cessaverit; tamen satis est ad cohibendum augmentum 
Scientiarum, quod hujusmodi conatus et industriae praemiis careant. Non enim penes 
eosdem est cultura scientiarum et praemium. Scientiarum enim augmenta a magnis 
utique ingeniis proveniunt; at pretia et praemia scientiarum sunt penes vulgus aut 
principes viros, qui (nisi raro admodum) vix mediocriter docti sunt. Quinetiam hujusmodi 
progressus non solum praemiis et beneficentia hominum, verum etiam ipsa populari 
laude destituti sunt. Sunt enim illi supra captum maximae partis hominum, et ab 



51  

opinionum vulgarium ventis facile obruuntur et extinguuntur. Itaque nil mirum, si res illa 
non faeliciter successerit, quae in honore non fuit. 
 
 

XCII. 
Sed longe maximum progressibus scientiarum, et novis pensis ac provinciis in iisdem 
suscipiendis, obstaculum deprehenditur in desperatione hominum, et suppositione 
Impossibilis. Solent enim viri prudentes et severi in hujusmodi rebus plane diffidere: 
naturae obscuritatem, vitae brevitatem, sensuum fallacias, judicii infirmitatem, 
experimentorum difficultates, et similia secum reputantes. Itaque existimant, esse 
quosdam scientiarum, per temporum et aetatum mundi revolutiones, fluxus et refluxus; 
cum aliis temporibus crescant et floreant, aliis declinent et jaceant: ita tamen, ut cum ad 
certum quendam gradum et statum pervenerint, nil ulterius possint. 
 
Itaque si quis majora credat aut spondeat, id putant esse cujusdam impotentis et 
immaturi animi; atque hujusmodi conatus initia scilicet laeta, media ardua, extrema 
confusa habere. Atque cum hujusmodi cogitationes eae sint, quae in viros graves et 
judicio praestantes facile cadant, currandum revera est, ne rei optimae et pulcherrimae 
amore capti severitatem judicii relaxemus, aut minuamus; et sedulo videndum, quid spei 
affulgeat, et ex qua parte se ostendat; atque auris levioribus spei rejectis, eae, quae plus 
firmitudinis habere videntur, omnino discutiendae sunt et pensitandae. Quinetiam 
prudentia civilis ad consilium vocanda est et adhibenda, quae ex praescripto diffidit, et 
de rebus humanis in deterius conjicit. Itaque jam et de spe dicendum est; praesertim 
cum nos promissores non simus, nec vim aut insidias hominum judiciis faciamus aut 
struamus, sed homines manu et sponte ducamus. Atque licet longe potentissimum 
futurum sit remedium ad spem imprimendam, quando homines ad particularia, 
praesertim in Tabulis nostris inveniendi digesta et disposita (quae partim ad secundam, 
sed multo magis ad quartam Instaurationis nostrae partem pertinent), adducemus; cum 
hoc ipsum sit non spes tantum, sed tanquam res ipsa: tamen ut omnia clementius fiant, 
pergendum est in instituto nostro de praeparandis hominum mentibus; cujus 
praeparationis ista ostensio spei pars est non exigua. Nam absque ea, reliqua faciunt 
magis ad contristationem hominum (scilicet, ut deteriorem et viliorem habeant de iis, 
quae jam in usu sunt, opinionem, quam nunc habent, et suae conditionis infortunium 
plus sentiant et pernoscant), quam ad alacritatem aliquam inducendam, aut industriam 
experiendi acuendam. Itaque conjecturae nostrae, quae spem in hac re faciunt 
probabilem, aperiendae sunt et proponendae: sicut Columbus fecit, ante navigationem 
illam suam mirabilem maris Atlantici: cum rationes adduxerit, cur ipse novas terras et 
continentes praeter eas, quae ante cognitae fuerunt, inveniri posse confideret: quae 
rationes, licet primo rejectae, postea tamen experimento probatae sunt, et rerum 
maximarum causae et initia fuerunt. 
 
 

XCIII. 
Principium autem sumendum a Deo [61]: hoc nimirum quod agitur, propter excellentem 



52  

in ipso boni naturam, manifeste a Deo esse, qui auctor boni, et pater luminum est. In 
operationibus autem divinis, initia quaeque tenuissima exitum certo trahunt. Atque 
quod de spiritualibus dictum est, Regnum Dei non venit cum observatione, id etiam in 
omni majore opere Providentiae evenire reperitur; ut omnia sine strepitu et sonitu 
placide labantur, atque res plane agatur priusquam homines eam agi putent aut 
advertant. Neque omittenda est prophetia Danielis de ultimis mundi temporibus; Multi 
pertransibunt, et multiplex erit scientia: manifeste innuens et significans, esse in fatis, id 
est, in Providentia, ut pertransitus mundi (qui per tot longinquas navigationes impletus 
plane aut jam in opere esse videtur) et augmenta scientiarum in eandem aetatem 
incidant. 
 
[61] Ἐκ Διὸς ἄρχωμεθα. — Aratus, Phaenomena [61.1] 1. 1. [js] 
 
[61.1] Aratus (315-240 BCE) is a Greek poet, and Phaenomena is a poem of him. [HJ] 
 
 

XCIV. 
Sequitur ratio omnium maxima ad faciendam spem; nempe ex erroribus temporis 
praeteriti et viarum adhuc tentatarum. Optima enim est ea reprehensio, quam de statu 
civili haud prudenter administrato quispiam his verbis complexus est: Quod ad praeterita 
pessimum est, id ad futura optimum videri debet. Si enim vos omnia, quae ad officium 
vestrum spectant, praestitissetis, neque tamen res vestrae in meliore loco essent; ne spes 
quidem ulla reliqua foret, eas in melius provehi posse. Sed cum rerum vestrarum status, 
non a vi ipsa rerum, sed ab erroribus vestris male se habeat; sperandum est, illis erroribus 
missis aut correctis, magnam rerum in melius mutationem fieri posse [62]. Simili modo, 
si homines per tanta annorum spatia viam veram inveniendi et colendi scientias 
tenuissent, nec tamen ulterius progredi potuissent; audax proculdubio et temeraria foret 
opinio, posse rem in ulterius provehi. Quod si in via ipsa erratum sit, atque hominum 
opera in iis consumpta, in quibus minime oportebat; sequitur ex eo, non in rebus ipsis 
difficultatem oriri, quae potestatis nostrae non sunt, sed in intellectu humano ejusque usu et 
applicatione; quae res remedium et medicinam suscipit. Itaque optimum fuerit illos ipsos errores 
proponere: quot enim fuerint errorum impedimenta in praeterito, tot sunt spei argumenta in 
futurum. Ea vero licet in his, quae superius dicta sunt, non intacta omnino fuerint; tamen ea etiam 
nunc breviter, verbis nudis ac simplicibus, repraesentare visum est. 
 
[62] Demosthenes [62.1]: see the first Philippic, p. 40. ; and the third Philippic [62.2], p. 

112. Ed. Reiske [62.3] [js] 
 
[62.1] Demosthenes (384-322 BCE).  [HJ] 
 
[62.2] Demosthenes' first Philippic (about King Philip II of Macedon) was delivered in 

(351-349 BCE), and the third Philippic is from (342 BCE). [HJ] 
 
[62.3] "Reiske" = "Johann Jacob Reiske" (1716-1774). [HJ] 
 



53  

 

XCV. 
Qui tractaverunt scientias aut Empirici aut Dogmatici fuerunt. Empirici, formicae more, 
congerunt tantum, et utuntur: Rationales, aranearum more, telas ex se conficiunt [63]: 
apis vero ratio media est, quae materiam ex floribus horti et agri elicit; sed tamen eam 
propria facultate vertit et digerit. Neque absimile philosophiae verum opificium est; 
quod nec mentis viribus tantum aut praecipue nititur, neque ex historia naturali et 
mechanicis experimentis praebitam materiam, in memoria integram, sed in intellectu 
mutatam et subactam, reponit. Itaque ex harum facultatum (experimentalis scilicet et 
rationalis) arctiore et sanctiore foedere (quod adhuc factum non est) bene sperandum 
est. 
 
[63] Ἀρόντων τοὺς λόγους τῶν διαλεκτικῶν τοῖς τῶν ἀραχνίων ὑφάσμασιν εἰκάζων, 

ούδεν μέν χρησίμους, λίαν δέ τεχνιούς (perhaps χρησίμοις and τεχνικοίς). -
Stobaeus, Florilegium [63.1] § 82. Compare De Augmentis Scientiarum, v. 2. [js] 

 
[63.1] "Stobaeus" = "Joannes Stobaeus" (5th Century). "Florilegium" = "Anthology" is a 

collection compiled by "Stobaeus". [HJ] 
 
 

XCVI. 
Naturalis Philosophia adhuc sincera non invenitur, sed infecta et corrupta: in Aristotelis 
schola, per logicam, in Platonis schola, per theologiam naturalem; in secunda schola 
Platonis, Procli, et aliorum, per mathematicam; quae philosophiam naturalem 
terminare, non generare aut procreare debet. At ex philosophia naturali pura et 
impermista meliora speranda sunt. 
 
 

XCVII. 
Nemo adhuc tanta mentis constantia et rigore inventus est, ut decreverit et sibi 
imposuerit theorias et notiones communes penitus abolere, et intellectum abrasum et 
aequum ad particularia de integro applicare. Itaque ratio illa humana, quam habemus, 
ex multa fide, et multo etiam casu, nec non ex puerilibus, quas primo hausimus, 
notionibus, farrago quaedam est et congeries. 
 
Quod si quis aetate matura, et sensibus integris, et mente repurgata, se ad experientiam 
et ad particularia de integro applicet, de eo melius sperandum est. Atque hac in parte 
nobis spondemus fortunam Alexandri Magni: neque quis nos vanitatis arguat, antequam 
exitum rei audiat, quae ad exuendam omnem vanitatem spectat. 
 
Etenim de Alexandro et ejus rebus gestis Aeschines ita loquutus est: Nos certe vitam 
mortalem non vivimus; sed in hoc nati sumus, ut posteritas de nobis portenta narret et 
praedicet: perinde ac si Alexandri res gestas pro miraculo habuisset [64]. 



54  

 
[64] Aeschines, De Coronâ [64.1], p. 72. Ed. H. Stephan. [64.2] [js] 
 
[64.1] Aeschines (389–314 BCE). De Coronâ is the oration by Demosthenes (384-322 

BCE) in response to Aeschines’ charges. The quote may be found in that volume as 
edited by H. Stephan. [HJ] 

 
[64.2] "H. Stephan" = “Henricus Stephanus” = “Henri Estienne” (1528/1531 – 1598). [HJ] 
 
At aevis sequentibus Titus Livius melius rem advertit et introspexit, atque de Alexandro 
hujusmodi quippiam dixit: Eum non aliud quam bene ausum vana contemnere [65]. 
Atque simile etiam de nobis judicium futuris temporibus factum iri existimamus: Nos nil 
magni fecisse; sed tantum ea, quae pro magnis habentur, minoris fecisse. Sed interim 
(quod jam diximus) non est spes nisi in regeneratione scientiarum; ut eae scilicet ab 
experientia certo ordine excitentur et rursus condantur: quod adhuc factum esse aut 
cogitatum nemo (ut arbitramur) affirmaverit. 
 
[65] Lib. ix. c. 17. [js] [65.1] 
 
[65.1] “This quotation comes from Livy, Ab Urbe Condita, Book 9, Chapter 17, as cited 

by James Spedding.” 
 
 

XCVIII. 
Atque Experientiae fundamenta (quando ad hanc omnino deveniendum est) aut nulla, 
aut admodum infirma adhuc fuerunt; nec particularium sylva et materies, vel numero, 
vel genere, vel certitudine, informando intellectui competens, aut ullo modo sufficiens, 
adhuc quaesita est et congesta. Sed contra homines docti (supini sane et faciles) rumores 
quosdam Experientiae, et quasi famas et auras ejus, ad philosophiam suam vel 
constituendam vel confirmandam exceperunt, atque illis nihilominus pondus legitimi 
testimonii attribuerunt. Ac veluti si regnum aliquod aut status non ex literis et 
relationibus a legatis et nuntiis fide dignis missis, sed ex urbanorum sermunculis et ex 
triviis consilia sua et negotia gubernaret; omnino talis in philosophiam administratio, 
quatenus ad Experientiam, introducta est. Nil debitis modis exquisitum, nil verificatum, 
nil numeratum, nil appensum, nil dimensum in Naturali Historia reperitur. At quod in 
observatione indefinitum et vagum, id in informatione fallax et infidum est. Quod si cui 
haec mira dictu videantur, et querelae minus justae propiora, cum Aristoteles tantus ipse 
vir, et tanti regis opibus subnixus, tam accuratam de Animalibus historiam confecerit, 
atque alii nonnulli majore diligentia (licet strepitu minore) multe adjecerint, et rursus alii 
de plantis, de metallis, et fossilibus, historias et narrationes copiosas conscripserint; is 
sane non satis attendere et perspicere videtur, quid agatur in praesentia. Alia enim est 
ratio Naturalis Historiae, quae propter se confecta est; alia ejus, quae collecta est ad 
informandum intellectum in ordine ad condendam philosophiam. Atque hae duae 
historiae tum aliis rebus, tum praecipue in hoc differunt; quod prima ex illis specierum 
naturalium varietatem, non artium mechanicarum experimenta contineat. 



55  

Quemadmodum enim in civilibus ingenium cujusque, et occultus animi affectuumque 
sensus, melius elicitur, cum quis in perturbatione ponitur, quam alias: simili modo, et 
occulta naturae magis se produnt per vexationes artium, quam cum cursu suo meant. 
Itaque tum demum bene sperandum est de Naturali Philosophia, postquam Historia 
Naturalis (quae ejus basis est et fundamentum) melius instructa fuerit; antea vero 
minime. 
 
 

XCIX. 
Atque rursus in ipsa experimentorum mechanicorum copia, summa eorum, quae ad 
intellectus informationem maxime faciunt et juvant, detegitur inopia. Mechanicus enim, 
de veritatis inquisitione nullo modo sollicitus, non ad alia quam quae operi suo 
subserviunt aut animum erigit aut manum porrigit. Tum vero de scientiarum ulteriore 
progressu spes bene fundabitur, quum in Historiam Naturalem recipientur et 
aggregabuntur complura experimenta, quae in se nullius sunt usus, sed ad inventionem 
causarum et axiomatum tantum faciunt; quae nos lucifera experimenta, ad differentiam 
fructiferorum, appellare consuevimus. Illa autem miram habent in se virtutem et 
conditionem; hanc videlicet, quod nunquam fallant aut frustrentur. Cum enim ad hoc 
adhibeantur, non ut opus aliquod efficiant sed ut causam naturalem in aliquo revelent, 
quaquaversum cadunt, intentioni aeque satisfaciunt; cum quaestionem terminent. 
 
 

C. 
At non solum copia major experimentorum quaerenda est et procuranda, atque etiam 
alterius generis, quam adhuc factum est; sed etiam methodus plane alia et ordo et 
processus continuande et provehendae Experientiae introducenda. Vaga enim 
Experientia et se tantum sequens (ut superius dictum est) mera palpatio est, et homines 
potius stupefacit quam informat. At cum Experientia lege certa procedet, seriatim et 
continenter, de scientiis aliquid melius sperari poterit. 
 
 

CI. 
Postquam vero copia et materies Historiae Naturalis et Experientiae, talis qualis ad opus 
intellectus sive ad opus philosophicum requiritur, praesto jam sit et parata; tamen nullo 
modo sufficit intellectus, ut in illam materiem agat sponte et memoriter; non magis, 
quam si quis computationem alicujus ephemeridis memoriter se tenere et superare 
posse speret. Atque hactenus tamen potiores meditationis partes quam scriptionis in 
inveniendo fuerunt; neque adhuc Experientia literata [66] facta est: atqui nulla nisi de 
scripto inventio probanda est. Illa vero in usum inveniente, ab Experientia facta demum 
literata melius sperandum. 
 
[66] "Experientia literata" does not appear to be used here in the same sense as in 

Aphorism I-CIII (1.103), or in the De Augmentis Scientiarum, v. 2. : "Cum quis 



56  

experimenta ornnigena absque ullâ serie aut methodo tentet, ea demum mera est 
palpatio: cum vero nonnullâ utatur in experimentando directione et ordine, perinde 
est ac si manu ducatur. Atque hoc ipsum est quod per Experientiam Literatam 
intelligimus." Here it is used merely for a mode of experimenting in which the results 
are recorded in writing. The "experientia literata" of the De Augmentis Scientiarum 
answers to the "experientia certâ lege procedens" of the last Aphorism. — [JS] 

 
 

CII. 
Atque insuper cum tantus sit particularium numerus et quasi exercitus, isque ita sparsus 
et diffusus, ut intellectum disgreget et confundat, de velitationibus et levibus motibus et 
transcursibus intellectus non bene sperandum est; nisi fiat instructio et coordinatio, per 
tabulas inveniendi idoneas et bene dispositas et tanquam vivas, eorum quae pertinent 
ad subjectum in quo versatur inquisitio, atque ad harum tabularum auxilia praeparata et 
digesta mens applicetur. 
 
 

CIII. 
Verum post copiam particularium rite et ordine veluti sub oculos positorum, non statim 
transeundum est ad inquisitionem et inventionem novorum particularium aut operum; 
aut saltem, si hoc fiat, in eo non acquiescendum. Neque enim negamus, postquam 
omnia omnium artium experimenta collecta et digesta fuerint atque ad unius hominis 
notitam et judicium pervenerint, quin ex ipsa traductione experimentorum unius artis in 
alias multa nova inveniri possint ad humanam vitam et statum utilia, per istam 
Experientiam quam vocamus Literatam [67]: sed tamen minora de ea speranda sunt; 
majora vero a nova luce Axiomatum ex particularibus illis certa via et regula eductorum, 
quae rursus nova particularia indicent et designent. Neque enim in plano via sita est, sed 
ascendendo et descendendo; ascendendo primo ad Axiomata, descendendo ad Opera. 
 
[67] Here "experientia literata" is the same as in the De Augmentis Scientiarum. See the 

last note. [JS] 
 
 

CIV. 
Neque tamen permittendum est, ut intellectus a particularibus ad axiomata remota et 
quasi generalissima (qualia sunt principia, quae vocant, artium et rerum) saliat et volet; 
et ad eorum immotam veritatem axiomata media probet et expediat: quod adhuc 
factum est, prono ad hoc impetu naturali intellectus, atque etiam ad hoc ipsum, per 
demonstrationes quae fiunt per syllogismum, jampridem edocto et assuefacto. Sed de 
scientiis tum demum bene sperandum est, quando per scalam veram, et per gradus 
continuos et non intermissos aut hiulcos, a particularibus ascendetur ad axiomata 
minora, et deinde ad media, alia aliis superiora, et postremo demum ad generalissima. 
Etenim axiomata infirma non multum ab experientia nuda discrepant. Suprema vero illa 



57  

et generalissima (quae habentur) notionalia sunt et abstracta, et nil habent solidi. At 
media sunt axiomata illa vera et solida et viva, in quibus humanae res et fortunae sitae 
sunt; et supra haec quoque, tandem ipsa illa generalissima; talia scilicet quae non 
abstracta sint, sed per haec media vere limitantur [68]. 
 
[68] That is, of which these intermediate axioms are really limitations, i.e. particular 

cases. [js] 
 
Itaque hominum intellectui non plumae addendae, sed plumbum potius et pondera; ut 
cohibeant omnem saltum et volatum. Atque hoc adhuc factum non est; quum vero 
factum fuerit, melius de scientiis sperare licebit. 
 
 

CV. 
In constituendo autem axiomate, forma inductionis alia quam adhuc in usu fuit 
excogitanda est; eaque non ad principia tantum (quae vocant) probanda et invenienda, 
sed etiam ad axiomata minora et media, denique omnia. Inductio enim quae procedit 
per enumerationem simplicem res puerilis est, et precario concludit, et periculo 
exponitur ab instantia contradictoria, et plerumque secundum pauciora quam par est, 
et ex his tantummodo quae praesto sunt, pronunciat. At inductio, quae ad inventionem 
et demonstrationem scientiarum et artium erit utilis, naturam separare debet, per 
rejectiones et exclusiones debitas; ac deinde, post negativas tot quot sufficiunt, super 
affirmativas concludere; quod adhuc factum non est, nec tentatum certe, nisi 
tantummodo a Platone, qui ad excutiendas definitiones et ideas hac certe forma 
inductionis aliquatenus utitur [69]. Verum ad hujus inductionis, sive demonstrationis, 
instructionem bonam et legitimam quamplurima adhibenda sunt, quae adhuc nullius 
mortalium cogitationem subiere; adeo ut in ea major sit consumenda opera, quam 
adhuc consumpta est in syllogismo. Atque hujus inductionis auxilio, non solum ad 
axiomata invenienda, verum etiam ad notiones terminandas, utendum est [70]. Atque 
in hac certe Inductione spes maxima sita est. 
 
[69] This is one of many passages which show that Bacon was very far from asserting 

that he was the first to propose an inductive method. It is remarkable that M. de St. 
Hilaire [69.1] in his translation of the treatise De Animâ [69.2] of Aristotle has 
repeated the popular assertion that Bacon claimed to be the first discoverer of 
induction. [js] 

 
[69.1] "M. de St. Hilaire" = "Jules Barthélemy-Saint-Hilaire" (1805–1895). [HJ] 
 
[69.2] "De Animâ" = "On the soul" (350 BCE) is a book by Aristotle. [HJ] 
 
[70] "Ad notiones terminandas" may be rendered "in order to the formation of 

conceptions." This passage, especially when compared with the 14th Aphorism, 
shows that Bacon contemplated a twofold application of induction, though he has 
left nothing on the subject of the formation of conceptions. [js] 



58  

 
 

CVI. 
At in axiomatibus constituendis per hanc inductionem, examinatio et probatio etiam 
facienda est, utrum quod constituitur axioma aptatum sit tantum et ad mensuram 
factum eorum particularium ex quibus extrahitur; an vero sit amplius et latius. Quod si 
sit amplius aut latius, videndum an eam suam amplitudinem et latitudinem per novorum 
particularium designationem, quasi fide-jussione quadam, firmet [71]; ne vel in jam notis 
tantum haereamus, vel laxiore fortasse complexu umbras et formas abstractas, non 
solida et determinata in materia, prensemus. Haec vero cum in usum venerint, solida 
tum demum spes merito affulserit. 
 
[71] The meaning of this will be made clearer by comparing it with the following passage 

in Valerius Terminus [71.1]: — "That the discovery of new works or active directions 
not known before is the only trial to be accepted of; and yet not that neither in case 
where one particular giveth light to another, but where particulars induce an axiom 
or observation, which axiom found out discovereth and designeth new particulars. 
That the nature of this trial is not only on the point whether the knowledge be 
profitable or no, but even upon the point whether the knowledge be true or no. Not 
because you may always conclude that the axiom which discovereth new instances 
is true; but contrariwise you may safely conclude that, if you discover not any new 
instance, it i s vain and untrue. That by new instances are not always to be 
understood new recipes, but new assignations; and of the diversity between these 
two.” — Valerius Terminus, abridgment of the 12th chapter of the first book. [JS] 

 
[71.1] "Valerius Terminus" an unfinished philosophical treatise by Francis Bacon, dated 

to around 1603. [HJ] 
 
 

CVII. 
Atque hic etiam resumendum est, quod superius dictum est de Naturali Philosophia 
producta et scientiis particularibus ad eam reductis, ut non fiat scissio et truncatio 
scientiarum; nam etiam absque hoc minus de progressu sperandum est. 
 
 

CVIII. 
Atque de desperatione tollenda et spe facienda, ex praeteriti temporis erroribus valere 
jussis aut rectificatis, jam dictum est. Videndum autem et si quae alia sint quae spem 
faciant. Illud vero occurrit; si hominibus non quaerentibus, et aliud agentibus, multa 
utilia, tanquam casu quodam aut per occasionem, inventa sint; nemini dubium esse 
posse, quin iisdem quaerentibus et hoc agentibus, idque via et ordine, non impetu et 
desultorie, longe plura detegi necesse sit. Licet enim semel aut iterum accidere possit, 
ut quispiam in id forte fortuna incidat, quod magno conatu et de industria scrutantem 



59  

antea fugit; tamen in summa rerum proculdubio contrarium invenitur. Itaque longe plura 
et meliora, atque per minora intervalla, a ratione et industria et directione et intentione 
hominum speranda sunt, quam a casu et instinctu animalium et hujusmodi, quae 
hactenus principium inventis dederunt. 
 
 

CIX. 
Etiam illud ad spem trahi possit, quod nonnulla ex his quae jam inventa sunt ejus sint 
generis ut antequam invenirentur haud facile cuiquam in mentem venisset de iis aliquid 
suspicari; sed plane quis illa ut impossibilia contempsisset. Solent enim homines de 
rebus novis ad exemplum veterum, et secundum phantasiam ex iis praeceptam et 
inquinatam, hariolari; quod genus opinandi fallacissimum est, quandoquidem multa ex 
his quae ex fontibus rerum petuntur per rivulos consuetos non fluant. 
 
Veluti si quis, ante tormentorum igneorum inventionem, rem per effectus descripsisset, 
atque in hunc modum dixisset: inventum quoddam detectum esse, per quod muri et 
munitiones quaeque maximae ex longo intervallo concuti et dejici possint; homines sane 
de viribus tormentorum et machinarum per pondera et rotas et hujusmodi arietationes 
et impulsus multiplicandis, multa et varia secum cogitaturi fuissent; de vento autem 
igneo, tam subito et violenter se expandente et exsufflante, vix unquam aliquid alicujus 
imaginationi aut phantasiae occursurum fuisset; utpote cujus exemplum in proximo non 
vidisset [72], nisi forte in terrae motu aut fulmine, quae, ut magnalia naturae et non 
imitabilia ab homine, homines statim rejecturi fuissent. 
 
[72] As a thing to which he had seen nothing immediately analogous. [js] 
 
Eodem modo si, ante fili bombycini inventionem, quispiam hujusmodi sermonem 
injecisset: esse quoddam fili genus inventum ad vestium et supellectilis usum, quod filum 
linteum aut laneum tenuitate, et nihilominus tenacitate, ac etiam splendore et mollitie, 
longe superaret; homines statim aut de serico aliquo vegetabili, aut de animalis alicujus 
pilis delicatioribus, aut de avium plumis et lanugine, aliquid opinaturi fuissent; verum de 
vermis pusilli textura, eaque tam copiosa et se renovante et anniversaria, nil fuissent 
certe commenturi. Quod si quis etiam de vermi verbum aliquod injecisset, ludibrio certe 
futurus fuisset, ut qui novas aranearum operas somniaret. 
 
Similiter, si ante inventionem acus nauticae quispiam hujusmodi sermonem intulisset: 
inventum esse quoddam instrumentum, per quod cardines et puncta coeli exacte capi 
et dignosci possint; homines statim de magis exquisita fabricatione instrumentorum 
astronomicorum ad multa et varia, per agitationem phantasiae, discursuri fuissent; quod 
vero aliquid inveniri possit, cujus motus cum coelestibus tam bene conveniret, atque 
ipsum tamen ex coelestibus non esset, sed tantum substantia lapidea aut metallica, 
omnino incredibile visum fuisset. Atque haec tamen et similia per tot mundi aetates 
homines latuerunt, nec per philosophiam aut artes rationales inventa sunt, sed casu et 
per occasionem; suntque illius (ut diximus) generis, ut ab iis quae antea cognita fuerunt 
plane heterogenea et remotissima sint, ut praenotio aliqua nihil prorsus ad illa 



60  

conducere potuisset. 
 
Itaque sperandum omnino est, esse adhuc in naturae sinu multa excellentis usus 
recondita, quae nullam cum jam inventis cognationem habent aut parallelismum, sed 
omnino sita sunt extra vias phantasiae; quae tamen adhuc inventa non sunt; quae 
proculdubio per multos saeculorum circuitus et ambages et ipsa quandoque prodibunt, 
sicut illa superiora prodierunt; sed per viam, quam nunc tractamus, propere et subito et 
simul repraesentari [73] et anticipari possunt. 
 
[73] I. e. to be presented at once, before the regular time. Thus Pliny [73.1], 31.2., 

"Thespiarum fons conceptus mulieribus reprcesentat ; " i. e. Makes them conceive at 
once. And Cicero, Epistulae ad Familiares,  Vol. 16. [73.2], "neque debemus expectare  
temporis medicinam, quam repraesentare ratione possimus."  

 
And again Philippic 2., "Corpus libenter obtulerim, si repraesentari morte mea 
libertas civitatis potest;" i. e. to be recovered at once; or at least the recovery 
hastened. Many other examples are given by Facciolati [73.3], showing that this was 
a very common use of the word. — [JS] 

 
[73.1] "Pliny" must be "Pliny the Elder" (23-79 CE). [HJ] 
 
[73.2] "Epistulae ad Familiares” (‘Letters to Friends’) is a collection of correspondence 

by Cicero. [HJ] 
 
[73.3] "Facciolati" = "Jacopo Facciolati" (1682–1769). [HJ] 
 
 

CX. 
Attamen conspiciuntur et alia inventa ejus generis, quae fidem faciant, posse genus 
humanum nobilia inventa, etiam ante pedes posita, praeterire et transilire. Utcunque 
enim pulveris tormentarii vel fili bombycini vel acus nauticae vel sacchari vel papyri vel 
similium inventa quibusdam rerum et naturae proprietatibus niti videantur, at certe 
imprimendi artificium nil habet quod non sit apertum et fere obvium. Et nihilominus 
homines, non advertentes literarum modulos difficilius scilicet collocari quam literae per 
motum manus scribantur, sed hoc interesse, quod literarum moduli semel collocati 
infinitis impressionibus, literae autem per manum exaratae unicae tantum scriptioni, 
sufficiant; aut fortasse iterum non advertentes atramentum ita inspissari posse, ut 
tingat, non fluat; praesertim literis resupinatis et impressione facta desuper; hoc 
pulcherrimo invento (quod ad doctrinarum propagationem tantum facit) per tot saecula 
caruerunt. 
 
Solet autem mens humana, in hoc inventionis curriculo, tam laeva saepenumero et male 
composita esse, ut primo diffidat, et paulo post se contemnat; atque primo incredibile 
ei videatur aliquid tale inveniri posse, postquam autem inventum sit, incredibile rursus 
videatur id homines tamdiu fugere potuisse. Atque hoc ipsum ad spem rite trahitur; 



61  

superesse nimirum adhuc magnum inventorum cumulum, qui non solum ex 
operationibus incognitis eruendis, sed et ex jam cognitis transferendis et componendis 
et applicandis, per eam quam diximus Experientiam Literatam, deduci possit. 
 
 

CXI. 
Neque illud omittendum ad faciendam spem: reputent (si placet) homines infinitas 
ingenii, temporis, facultatum expensas, quas homines in rebus et studiis longe minoris 
usus et pretii collocant; quorum pars quota si ad sana et solida verteretur, nulla non 
difficultas superari possit. Quod idcirco adjungere visum est, quia plane fatemur 
Historiae Naturalis et Experimentalis collectionem, qualem animo metimur et qualis esse 
debet, opus esse magnum, et quasi regium, et multae operae atque impensae. 
 
 

CXII. 
Interim particularium multitudinem nemo reformidet, quin potius hoc ipsum ad spem 
revocet. Sunt enim artium et naturae particularia Phaenomena manipuli instar ad ingenii 
commenta, postquam ab evidentia rerum disjuncta et abstracta fuerint. Atque hujus viae 
exitus in aperto est, et fere in propinquo; alterius exitus nullus, sed implicatio infinita. 
Homines enim adhuc parvam in Experientia moram fecerunt, et eam leviter 
perstrinxerunt, sed in meditationibus et commentationibus ingenii infinitum tempus 
contriverunt. Apud nos vero si esset praesto quispiam qui de facto naturae ad interrogata 
responderet [74], paucorum annorum esset inventio causarum et scientiarum omnium. 
 
[74] The allusion is to judicial examination on interrogatories. Naturae is to be construed 

with de facto, and not with interrogata. "Interrogata naturae" cannot be rendered 
our "interrogations of nature," which is Mr. Wood's [74.1] translation. [js] 

 
[74.1] This is probably "Anthony Wood" (1632–1695). [HJ] 
 
 

CXIII. 
Etiam nonnihil hominibus spei fieri posse putamus ab exemplo nostro proprio; neque 
jactantiae causa hoc dicimus sed quod utile dictu sit. Si qui diffidant, me videant, 
hominem inter homines aetatis meae civilibus negotiis occupatissimum, nec firma 
admodum valetudine (quod magnum habet temporis dispendium), atque in hac re plane 
protopirum, et vestigia nullius sequutum, neque haec ipsa cum ullo mortalium 
communicantem, et tamen veram viam constanter ingressum et ingenium rebus 
submittentem, haec ipsa aliquatenus (ut existimamus) provexisse: et deinceps videant, 
quid ab hominibus otio abundantibus, atque a laboribus consociatis, atque a temporum 
successione, post haec indicia nostra expectandum sit; praesertim in via quae non 
singulis solummodo pervia est (ut fit in via illa rationali), sed ubi hominum labores et 
operae (praesertim quantum ad experientiae collectam) optime distribui et deinde 



62  

componi possint. Tum enim homines vires suas nosse incipient, cum non eadem infiniti, 
sed alia alii praestabunt. 
 
 

CXIV. 
Postremo, etiamsi multo infirmior et obscurior aura spei ab ista Nova Continente 
spiraverit [75], tamen omnino experiendum esse (nisi velimus animi esse plane abjecti) 
statuimus. Non enim res pari periculo non tentatur, et non succedit; cum in illo ingentis 
boni, in hoc exiguae humanae operae, jactura vertatur. Verum ex dictis, atque etiam ex 
non dictis, visum est nobis spei abunde subesse, non tantum homini strenuo ad 
experiendum, sed etiam prudenti et sobrio ad credendum. 
 
[75] Bacon refers to what Peter Martyr Anghiera [75.1] has related, that Columbus 

observing the west-winds which blow at certain times of the year on the coast of 
Portugal, came to the conclusion that there must be land to generate them. [js] 

 
[75.1] "Peter Martyr Anghiera" (1457–1526). [HJ] 
 
 

CXV. 
Atque de desperatione tollenda, quae inter causas potentissimas ad progressum 
scientiarum remorandum et inhibendum fuit, jam dictum est. Atque simul sermo de 
signis et causis errorum, et inertiae et ignorantiae quae invaluit, absolutus est; 
praesertim cum subtiliores causae, et quae in judicium populare aut observationem non 
incurrunt, ad ea quae de Idolis animi humani dicta sunt referri debeant. 
 
Atque hic simul pars destruens Instaurationis nostrae claudi debet, quae perficitur tribus 
redargutionibus: redargutione nimirum Humanae Rationis Nativae et sibi permissae 
[76]; redargutione Demonstrationum; et redargutione Theoriarum, sive philosophiarum 
et doctrinarum quae receptae sunt. Redargutio vero earum talis fuit qualis esse potuit; 
videlicet per signa, et evidentiam causarum; cum confutatio alia nulla a nobis (qui et de 
principiis et de demonstrationibus ab aliis dissentimus) adhiberi potuerit. 
 
[76] For an explanation of this passage, as connected with the first form of the doctrine 

of Idols when they were divided into three kinds to each of which one of these 
confutations corresponded, see the preface. In comparing it w ith the corresponding 
passages in the Partis secundce delineatio, and the Distributio operis, it will be 
observed that the order of the confutations is inverted. The first of these 
redargutions extends from the 40th to the 60th aphorism ; the other two, which are 
not kept distinct, end here. — [JS] 

 
Quocirca tempus est, ut ad ipsam artem et normam Interpretandi Naturam veniamus; 
et tamen nonnihil restat quod praevertendum est. Quum enim in hoc primo 
Aphorismorum libro illud nobis propositum sit, ut tam ad intelligendum quam ad 



63  

recipiendum ea quae sequuntur mentes hominum praeparentur; expurgata jam et 
abrasa et aequata mentis area, sequitur ut mens sistatur in positione bona, et tanquam 
aspectu benevolo, ad ea quae proponemus. Valet enim in re nova ad praejudicium, non 
solum praeoccupatio fortis opinionis veteris, sed et praeceptio sive praefiguratio falsa rei 
quae affertur. Itaque conabimur efficere ut habeantur bonae et verae de iis quae 
adducimus opiniones, licet ad tempus tantummodo, et tanquam usurariae [77], donec 
res ipsa pernoscatur. 
 
[77] Compare Distributio Operis, p. 226.: "At quinta pars ad tempus tantum, donee 

reliqua perficiantur, adhibetur; et tanquam foenus redditur usque dum sors haberi 
possit." See also the next Aphorism, in which the same expression occurs. [js] 

 
 

CXVI. 
Primo itaque postulandum videtur, ne existiment homines nos, more antiquorum 
Graecorum, aut quorundam novorum hominum, Telesii, Patricii, Severini [78], sectam 
aliquam in philosophia condere velle. Neque enim hoc agimus; neque etiam multum 
interesse putamus ad hominum fortunas quales quis opiniones abstractas de natura et 
rerum principiis habeat; neque dubium est, quin multa hujusmodi et vetera revocari et 
nova introduci possint; quemadmodum et complura themata coeli supponi possunt, 
quae cum phaenomenis sat bene conveniunt, inter se tamen dissentiunt. 
 
[78] See De Augmentis Scientiarum iv. 3. for a rather fuller mention of these 

philosophers, and the note upon the passage.' See also, for Telesius, the preface to 
Fabula Cæli et Cupidinis [78.1]; for Patricius [78.2], the Descriptio Globi intellectualis 
[78.3]; for Severinus [78.4], the Temperis Partus Masculus [78.5]. — [JS] 

 
[78.1] "Fabula Cæli et Cupidinis" = "The Story of Heaven and Cupid". This phrase apperas 

in several forms in the works of many authors, and is related to the concept of "void" 
in Aristotle's book "Physics". [HJ] 

 
[78.2] “Patricius” = “Franciscus Patricius” (1529-1597). The reader should note that he is 

not the author of  “Descriptio Globi intellectualis”. [HJ] 
 
[78.3] “Descriptio Globi intellectualis” (1612) is a book by Bacon. [HJ] 
 
[78.4] “Severinus” = “Petrus Severinus” = “Peder Sørensen” (1542–1602). [HJ] 
 
[78.5] “Temperis Partus Masculus” (1601-1602) is a book by Bacon. [HJ] 
 
At nos de hujusmodi rebus opinabilibus, et simul inutilibus, non laboramus. At contra 
nobis constitutum est experiri, an revera potentiae et amplitudinis humanae firmiora 
fundamenta jacere ac fines in latius proferre possimus. Atque licet sparsim, et in 
aliquibus subjectis specialibus, longe veriora habeamus et certiora (ut arbitramur) atque 
etiam magis fructuosa quam quibus homines adhuc utuntur (quae in quintam 



64  

Instaurationis nostrae partem congessimus), tamen theoriam nullam universalem aut 
integram proponimus. Neque enim huic rei tempus adhuc adesse videtur. Quin nec spem 
habemus vitae producendae ad sextam. Instaurationis partem (quae philosophiae per 
legitimam Naturae Interpretationem inventae destinata est) absolvendam; sed satis 
habemus si in mediis sobrie et utiliter nos geramus, atque interim semina veritatis 
sincerioris in poteros spargamus, atque initiis rerum magnarum non desimus. 
 
 

CXVII. 
Atque quemadmodum sectae conditores non sumus, ita nec operum particularium 
largitores aut promissores. Attamen possit aliquis hoc modo occurrere; quod nos, qui 
tam saepe operum mentionem faciamus et omnia eo trahamus, etiam operum 
aliquorum pignora exhibeamus. Verum via nostra et ratio (ut saepe perspicue diximus 
et adhuc dicere juvat) ea est; ut non opera ex operibus sive experimenta ex experimentis 
(ut empirici), sed ex operibus et experimentis causas et axiomata, atque ex causis et 
axiomatibus rursus nova opera et experimenta (ut legitimi Naturae Interpretes), 
extrahamus. 
 
Atque licet in tabulis nostris inveniendi (ex quibus quarta pars Instaurationis consistit), 
atque etiam exemplis particularium (quae in secunda parte adduximus), atque insuper 
in observationibus nostris super historiam (quae in tertia parte operis descripta est), 
quivis vel mediocris perspicaciae et solertiae complurium operum nobilium indicationes 
et designationes ubique notabit; ingenue tamen fatemur, historiam naturalem quam 
adhuc habemus, aut ex libris aut ex inquisitione propria, non tam copiosam esse et 
verificatam, ut legitimae Interpretationi satisfacere aut ministrare possit. 
 
Itaque si quis ad mechanica sit magis aptus et paratus, atque sagax ad venanda opera 
[79] ex conversatione sola cum experimentis, ei permittimus et relinquimus illam 
industriam, ut ex historia nostra et tabulis multa tanquam in via decerpat et applicet ad 
opera, ac veluti foenus recipiat ad tempus, donec sors haberi possit. Nos vero, cum ad 
majora contendamus, moram omnem praeproperam et praematuram in istiusmodi 
rebus tanquam Atalantae pilas (ut saepius solemus dicere) damnamus. Neque enim 
aurea poma pueriliter affectamus, sed omnia in victoria cursus artis super naturam 
ponimus; neque muscum aut segetem herbidam demetere festinamus, sed messem 
tempestivam expectamus. 
 
[79] Compare Temporis Partus Mascuius [79.1]: — "Siquidera utile genus eorum est qui 

de theoriis non admodum solicit!, mechanica quadam subtilitate rerum inventarum 
extensiones prehendunt; qualis est Bacon."  — [JS] 

 
[79.1] "Temporis Partus Masculus" (1603–1604) is an early philosophical treatise by 

Francis Bacon. [HJ] 
 
 



65  

CXVIII. 
Occurret etiam alicui proculdubio, postquam ipsam historiam nostram et inventionis 
tabulas perlegerit, aliquid in ipsis experimentis minus certum, vel omnino falsum; atque 
propterea secum fortasse reputabit, fundamentis et principiis falsis et dubiis inventa 
nostra niti. Verum hoc nihil est; necesse enim est talia sub initiis evenire. Simile enim est 
ac si in scriptione aut impressione una forte litera aut altera perperam posita aut 
collocata sit; id enim legentem non multum impedire solet, quandoquidem errata ab 
ipso sensu facile corriguntur. Ita etiam cogitent homines, multa in historia naturali 
experimenta falso credi et recipi posse, quae paulo post a causis et axiomatibus inventis 
facile expunguntur et rejiciuntur. Sed tamen verum est, si in historia naturali et 
experimentis magna et crebra et continua fuerint errata, illa nulla ingenii aut artis 
faelicitate corrigi aut emendari posse. Itaque si in historia nostra naturali, quae tanta 
diligentia et severitate et fere religione probata et collecta est, aliquid in particularibus 
quandoque subsit falsitatis aut erroris, quid tandem de naturali historia vulgari, quae 
prae nostra tam negligens est et facilis, dicendum erit? aut de philosophia et scientiis 
super hujusmodi arenas (vel syrtes potius) aedificatis? Itaque hoc quod diximus 
neminem moveat. 
 
 

CXIX. 
Occurrent etiam in historia nostra et experimentis plurimae res, primo leves et vulgatae, 
deinde viles et illiberales, postremo nimis subtiles ac mere speculativae, et quasi nullius 
usus: quod genus rerum hominum studia avertere et alienare possit. 
 
Atque de istis rebus, quae videntur vulgatae, illud homines cogitent; solere sane eos 
adhuc nihil aliud agere, quam ut eorum quae rara sunt causas ad ea quae frequenter 
fiunt referant et accommodent, at ipsorum quae frequenter eveniunt nullas causas 
inquirant, sed ea ipsa recipiant tanquam concessa et admissa. 
 
Itaque non ponderis, non rotationis coelestium, non caloris, non frigoris, non luminis, 
non duri, non mollis, non tenuis, non densi, non liquidi, non consistentis, non animati, 
non inanimati, non similaris, non dissimilaris, nec demum organici, causas quaerunt; sed 
illis, tanquam pro evidentibus et manifestis, receptis, de ceteris rebus, quae non tam 
frequenter et familiariter occurrunt, disputant et judicant. 
 
Nos vero, qui satis scimus nullum de rebus raris aut notabilibus judicium fieri posse, 
multo minus res novas in lucem protrahi, absque vulgarium rerum causis et causarum 
causis rite examinatis et repertis, necessario ad res vulgarissimas in historiam nostram 
recipiendas compellimur. Quinetiam nil magis philosophiae offecisse deprehendimus 
quam quod res, quae familiares sunt et frequenter occurrunt, contemplationem 
hominum non morentur et detineant, sed recipiantur obiter, neque earum causae quaeri 
soleant: ut non saepius requiratur informatio de rebus ignotis, quam attentio in notis. 
 
 



66  

CXX. 
Quod vero ad rerum vilitatem attinet, vel etiam turpitudinem, quibus (ut ait Plinius 
[79.5]) honos praefandus est [80]; eae res, non minus quam lautissimae et 
pretiosissimae, in historiam naturalem recipiendae sunt. Neque propterea polluitur 
naturalis historia: sol enim aeque palatia et cloacas ingreditur, neque tamen polluitur. 
Nos autem non Capitolium aliquod aut Pyramidem hominum superbiae dedicamus aut 
condimus, sed templum sanctum ad exemplar mundi in intellectu humano fundamus. 
Itaque exemplar sequimur. Nam quicquid essentia dignum est, id etiam scientia dignum, 
quae est essentiae imago. At vilia aeque subsistunt ac lauta. Quinetiam, ut e quibusdam 
putridis materiis, veluti musco et zibetho, aliquando optimi odores generantur; ita et ab 
instantiis vilibus et sordidis quandoque eximia lux et informatio emanat. Verum de hoc 
nimis multa; cum hoc genus fastidii sit plane puerile et effoeminatum. 
 
[79.5] “Plinius” = “Pliny (Elder)”. [HJ] 
 
[80] "Reruin natura, hoc est, vita narratur, et hsec sordidissima sui parte, ut plurimarum 

rerum aut rusticis vocabulis aut externis, imo barbaris, etiam cum honoris 
praefatione ponendis." — Pliny. Hist. Nat. [80.1]. i. ad init. Compare also Aristotle De 
Partibus Animalium, i. 5. [js] 

 
[80.1] This could be a typographical mistake! It should read "Naturalis Historia". [HJ] 
 
[80.2] "De Partibus Animalium" = "On the Animal Parts" is book by Aristotle. [HJ] 
 
 

CXXI. 
At de illo omnino magis accurate dispiciendum; quod plurima in historia nostra captui 
vulgari, aut etiam cuivis intellectui (rebus praesentibus assuefacto), videbuntur curiosae 
cujusdam et inutilis subtilitatis. Itaque de hoc ante omnia et dictum et dicendum est: hoc 
scilicet; nos jam sub initiis et ad tempus, tantum lucifera experimenta, non fructifera 
quaerere; ad exemplum creationis divinae, quod saepius diximus, quae primo die lucem 
tantum produxit, eique soli unum integrum diem attribuit, neque illo die quicquam 
materiati operis immiscuit. 
 
Itaque si quis istiusmodi res nullius esse usus putet, idem cogitat ac si nullum etiam lucis 
esse usum censeat, quia res scilicet solida aut materiata non sit. Atque revera dicendum 
est, simplicum naturarum cognitionem bene examinatam et definitam instar lucis esse; 
quae ad universa operum penetralia aditum praebet, atque tota agmina operum et 
turmas, et axiomatum nobilissimorum fontes, potestate quadam complectitur et post se 
trahit; in se tamen non ita magni usus est. Quin et literarum elementa per se et separatim 
nihil significant nec alicujus usus sunt, sed tamen ad omnis sermonis compositionem et 
apparatum instar materiae primae sunt. Etiam semina rerum potestate valida, usu (nisi 
in processu suo) nihili sunt. Atque lucis ipsius radii dispersi, nisi coeant, beneficium suum 
non impertiuntur. 



67  

 
Quod si quis subtilitatibus speculativis offendatur, quid de scholasticis viris dicendum 
erit, qui subtilitatibus immensum indulserunt? quae tamen subtilitates in verbis, aut 
saltem vulgaribus notionibus (quod tantundem valet), non in rebus aut natura 
consumptae fuerunt, atque utilitatis expertes erant, non tantum in origine, sed etiam in 
consequentiis; tales autem non fuerunt, ut haberent in praesens utilitatem nullam, sed 
per consequens infinitam; quales sunt eae de quibus loquimur. Hoc vero sciant homines 
pro certo, omnem subtilitatem disputationum et discursuum mentis, si adhibeatur 
tantum post axiomata inventa, seram esse et praeposteram; et subtilitatis tempus verum 
ac proprium, aut saltem praecipuum, versari in pensitanda experientia et inde 
constituendis axiomatibus: nam illa altera subtilitas naturam prensat et captat, sed 
nunquam apprehendit aut capit. Et verissimum certe est quod de occasione sive fortuna 
dici solet, si transferatur ad naturam: videlicet, eam a fronte comatam, ab occipitio 
calvam esse. 
 
Denique de contemptu in naturali historia rerum aut vulgarium, aut vilium, aut nimis 
subtilium et in originibus suis inutilium, illa vox mulierculae ad tumidum principem, qui 
petitionem ejus ut rem indignam et majestate sua inferiorem abjecisset, pro oraculo sit; 
Disne ergo rex esse: quia certissimum est, imperium in naturam, si quis hujusmodi rebus 
ut nimis exilibus et minutis vacare nolit, nec obtineri nec geri posse. 
 
 

CXXII. 
Occurrit [81] etiam et illud; mirabile quiddam esse et durum, quod nos omnes scientias 
atque omnes authores simul ac veluti uno ictu et impetu summoveamus: idque non 
assumpto aliquo ex antiquis in auxilium et praesidium nostrum, sed quasi viribus 
propriis. 
 
[81] So in the original edition. I think it should be occurret. — [JS] 
 
Nos autem scimus, si minus sincera fide agere voluissemus, non difficile fuisse nobis, ista 
quae afferuntur vel ad antiqua saecula ante Graecorum tempora (cum scientiae de 
natura magis fortasse sed tamen majore cum silentio floruerint, neque in Graecorum 
tubas et fistulas adhuc incidissent), vel etiam (per partes certe) ad aliquos ex Graecis 
ipsis referre, atque astipulationem et honorem inde petere: more novorum hominum, 
qui nobilitatem sibi ex antiqua aliqua prosapia, per genealogiarum favores, astruunt et 
affingunt. Nos vero rerum evidentia freti, omnem commenti et imposturae conditionem 
rejicimus; neque ad id quod agitur plus interesse putamus, utrum quae jam invenientur 
antiquis olim cognita, et per rerum vicissitudines et saecula occidentia et orientia sint, 
quam hominibus curae esse debere, utrum Novus Orbis fuerit insula illa Atlantis et veteri 
mundo cognita, an nunc primum reperta. Rerum enim inventio a naturae luce petenda, 
non ab antiquitatis tenebris repetenda est. 
 
Quod vero ad universalem istam reprehensionem attinet, certissimum est vere rem 
reputanti, eam et magis probabilem esse et magis modestam, quam si facta fuisset ex 



68  

parte. Si enim in primis notionibus errores radicati non fuissent, fieri non potuisset quin 
nonnulla recte inventa alia perperam inventa correxissent. Sed cum errores 
fundamentales fuerint, atque ejusmodi, ut homines potius res neglexerint ac 
praeterierint, quam de illis pravum aut falsum judicium fecerint; minime mirum est, si 
homines id non obtinuerint quod non egerint, nec ad metam pervenerint quam non 
posuerint aut collocarint, neque viam emensi sint quam non ingressi sint aut tenuerint. 
 
Atque insolentiam rei quod attinet; certe si quis manus constantia atque oculi vigore 
lineam magis rectam aut circulum magis perfectum se describere posse quam alium 
quempiam sibi assumat, inducitur scilicet facultatis comparatio: quod si quis asserat se 
adhibita regula aut circumducto circino lineam magis rectam aut circulum magis 
perfectum posse describere, quam aliquem alium vi sola oculi et manus, is certe non 
admodum jactator fuerit. Quin hoc, quod dicimus, non solum in hoc nostro conatu primo 
et incoeptivo locum habet; sed etiam pertinet ad eos qui huic rei posthac incumbent. 
Nostra enim via inveniendi scientias exaequat fere ingenia, et non multum excellentiae 
eorum relinquit: cum omnia per certissimas regulas et demonstrationes transigat. Itaque 
haec nostra (ut saepe diximus) faelicitatis cujusdam sunt potius quam facultatis, et 
potius temporis partus quam ingenii. Est enim certe casus aliquis non minus in 
cogitationibus humanis, quam in operibus et factis. 
 
 

CXXIII. 
Itaque dicendum de nobis ipsis quod ille per jocum dixit, praesertim cum tam bene rem 
secet: fieri non potest ut idem sentiant, qui aquam et qui vinum bibant. At caeteri 
homines, tam veteres quam novi, liquorem biberunt crudum in scientiis, tanquam 
aquam vel sponte ex intellectu manantem, vel per dialecticam, tanquam per rotas ex 
puteo, haustam. At nos liquorem bibimus et propinamus ex infinitis confectam uvis, 
iisque maturis et tempestivis, et per racemos quosdam collectis ac decerptis, et subinde 
in torculari pressis, ac postremo in vase repurgatis et clarificatis. Itaque nil mirum si nobis 
cum aliis non conveniat. 
 
 

CXXIV. 
Occurret proculdubio et illud: nec metam aut scopum scientiarum a nobis ipsis (id quod 
in aliis reprehendimus) verum et optimum praefixum esse. Esse enim contemplationem 
veritatis omni operum utilitate et magnitudine digniorem et celsiorem: longam vero 
istam et sollicitam moram in experientia et materia et rerum particularium fluctibus 
mentem veluti humo affigere, vel potius in Tartarum quoddam confusionis et 
perturbationis dejicere; atque ab abstractae sapientiae serenitate et tranquillitate 
(tanquam a statu multo diviniore) arcere et summovere. Nos vero huic rationi libenter 
assentimur; et hoc ipsum, quod innuunt ac praeoptant, praecipue atque ante omnia 
agimus. Etenim verum exemplar mundi in intellectu humano fundamus; quale invenitur, 
non quale cuipiam sua propria ratio dictaverit. Hoc autem perfici non potest, nisi facta 
mundi dissectione atque anatomia diligentissima. Modulos vero ineptos mundorum et 



69  

tanquam simiolas, quas in philosophiis phantasiae hominum extruxerunt, omnino 
dissipandas edicimus. Sciant itaque homines (id quod superius diximus) quantum intersit 
inter humanae mentis idola et divinae mentis ideas. Illa enim nihil aliud sunt quam 
abstractiones ad placitum: hae autem sunt vera signacula Creatoris super creaturas, 
prout in materia per lineas veras et exquisitas imprimuntur et terminantur. Itaque 
ipsissimae res sunt (in hoc genere) veritas et utilitas [82]: atque opera ipsa pluris facienda 
sunt, quatenus sunt veritatis pignora, quam propter vitae commoda. 
 
[82] Compare Partis Instaurationis Secundce Delineatio: — "Quinetiara illis quibus in 

contemplationis amorem eiFusis frequens apud nos operum mentio asperum 
quiddam et ingratum et mechanicum sonat, monstrabimus quantum illi desideriis 
suis propriis adversentur. cum puritas contemplationum atque substructio et inventio 
operum prorsus eisdem rebus nitantur et simul perfruantur." In a corresponding 
passage in the Cogitata et Visa we find, instead of the last clause, "etenim in natura 
Opera non tantum vitae beneficia sed et veritatis pignora esse ... Veritatem enim per 
Operum indicationem magis quam ex argumentatione aut etiam ex sensu et patefieri 
et probari. Quare unam eandemque rationem et conditionis humanai et mentis 
dotandce esse." 

 
Compare also Novum Organum. II-IV (2.4): "Ista autem duo pronuntiata, Activum et 
Contemplativum, res eadem sunt; et quod in operando utilissimum id in sciendo 
verissimum." 
 
I do not think that the use of ipsissimce here can be justified: if the meaning be (as I 
think it must) that truth and utility are (in this kind) "the very same things." If 
ipsissimce be used correctly, the meaning must be that things themselves, the very 
facts of nature, are truth and utility both. But in that case we should expect "et veritas 
et utilitas.'' Mr. Ellis proposes to, render the phrase thus: "Truth and utility are in this 
kind the very things we seek for." But to me it seems less probable that Bacon would 
have expressed such a meaning by such a phrase than that he used the wold 
ipsissimos incorrectly in the sense I have attributed to it. — [JS] 

 
 
 

CXXV. 
Occurret fortasse et illud: nos tanquam actum agere, atque antiquos ipsos eandem quam 
nos viam tenuisse. Itaque verisimile putabit quispiam etiam nos, post tantum motum et 
molitionem, deventuros tandem ad aliquam ex illis philosophiis quae apud antiquos 
valuerunt. Nam et illos in meditationum suarum principiis vim et copiam magnam 
exemplorum et particularium paravisse, atque in commentarios per locos et titulos 
digessisse, atque inde philosophias suas et artes confecisse, et postea, re comperta, 
pronuntiasse, et exempla ad fidem et docendi lumen sparsim addidisse; sed 
particularium notas et codicillos ac commentarios suos in lucem edere supervacuum et 
molestum putasse: ideoque fecisse quod in aedificando fieri solet, nempe post aedificii 
structuram machinas et scalas a conspectu amovisse. Neque aliter factum esse credere 



70  

certe oportet. Verum nisi quis omnino oblitus fuerit eorum quae superius dicta sunt, huic 
objectioni (aut scrupulo potius) facile respondebit. Formam enim inquirendi et 
inveniendi apud antiquos et ipsi profitemur [83], et scripta eorum prae se ferunt. Ea 
autem non alia fuit, quam ut ab exemplis quibusdam et particularibus (additis notionibus 
communibus, et fortasse portione nonnulla ex opinionibus receptis, quae maxime 
placuerunt) ad conclusiones maxime generales sive principia scientiarum advolarent, ad 
quorum veritatem immotam et fixam conclusiones inferiores per media educerent ac 
probarent; ex quibus artem constituebant. Tum demum si nova particularia et exempla 
mota essent et adducta quae placitis suis refragarentur, illa aut per distinctiones aut per 
regularum suarum explanationes in ordinem subtiliter redigebant, aut demum per 
exceptiones grosso modo summovebant: at rerum particularium non refragantium 
causas ad illa principia sua laboriose et pertinaciter accommodabant. Verum nec historia 
naturalis et experientia illa erat, quam fuisse oportebat (longe certe abest), et ista 
advolatio ad generalissima omnia perdidit. 
 
[83] "Profitemur" in the original edition; obviously a misprint. Compare the 

corresponding passage in Inquisitio legitima de Motu. [js] 
 
 

CXXVI. 
Occurret et illud: nos, propter inhibitionem quandam pronuntiandi et principia certa 
ponendi donec per medios gradus ad generalissima rite perventum sit, suspensionem 
quandam judicii tueri, atque ad Acatalepsiam rem deducere. Nos vero non 
Acatalepsiam, sed Eucatalepsiam meditamur et proponimus: sensui enim non 
derogamus, sed ministramus; et intellectum non contemnimus, sed regimus. Atque 
melius est scire quantum opus sit, et tamen nos non penitus scire putare, quam penitus 
scire nos putare, et tamen nil eorum quae opus est scire. 
 
 

CXXVII. 
Etiam dubitabit quispiam potius quam objiciet, utrum nos de Naturali tantum 
Philosophia, an etiam de scientiis reliquis, Logicis, Ethicis, Politicis, secundum viam 
nostram perficiendis loquamur. At nos certe de universis haec quae dicta sunt 
intelligimus: atque quemadmodum vulgaris logica, quae regit res per Syllogismum, non 
tantum ad naturales, sed ad omnes scientias pertinet; ita et nostra, quae procedit per 
Inductionem, omnia complectitur. Tam enim historiam et tabulas inveniendi conficimus 
de Ira, Metu, et Verecundia, et similibus; ac etiam de exemplis rerum Civilium: nec minus 
de motibus mentalibus Memoriae, Compositionis et Divisionis [84], Judicii, et 
reliquorum, quam de Calido et Frigido, aut Luce, aut Vegetatione, aut similibus [85]. Sed 
tamen cum nostra ratio Interpretandi, post historiam praeparatam et ordinatam, non 
mentis tantum motus et discursus (ut logica vulgaris), sed et rerum naturam intueatur; 
ita mentem regimus, ut ad rerum naturam se, aptis per omnia modis, applicare possit. 
Atque propterea multa et diversa in doctrina Interpretationis praecipimus, quae ad 
subjecti, de quo inquirimus, qualitatem et conditionem, modum inveniendi nonnulla ex 



71  

parte applicent. 
 
[84] Synthesis and analysis? [js] 
 
[85] This passage is important because it shows that Bacon proposed to apply his method 

to mental phenomena; which is in itself a sufficient refutation of M. Cousin's [85.1] 
interpretation of the passage in which, when censuring the writings of the 
schoolmen, he compares them to the self-evolved web of the spider. I have 
elsewhere spoken more at length of this passage. [See p. 161.] [js] 

 
[85.1] “M. Cousine” = Victor Cousine” (1792-1867). [HJ] 
 
 

CXXVIII. 
At illud de nobis ne dubitare quidem fas sit; utrum nos philosophiam et artes et scientias 
quibus utimur destruere et demoliri cupiamus: contra enim, earum et usum et cultum 
et honores libenter amplectimur. Neque enim ullo modo officimus, quin istae, quae 
invaluerunt, et disputationes alant, et sermones ornent, et ad professoria munera ac 
vitae civilis compendia adhibeantur et valeant; denique, tanquam numismata quaedam, 
consensu inter homines recipiantur. Quinetiam significamus aperte, ea quae nos 
adducimus ad istas res non multum idonea futura; cum ad vulgi captum deduci omnino 
non possint, nisi per effecta et opera tantum. At hoc ipsum, quod de affectu nostro et 
bona voluntate erga scientias receptas dicimus, quam vere profiteamur, scripta nostra in 
publicum edita (praesertim libri De Progressu Scientiarum) fidem faciant. Itaque id verbis 
amplius vincere non conabimur. Illud interim constanter et diserte monemus; his modis, 
qui in usu sunt, nec magnos in scientiarum doctrinis et contemplatione progressus fieri, 
nec illas ad amplitudinem operum deduci posse. 
 
 

CXXIX. 
Superest ut de Finis excellentia pauca dicamus. Ea si prius dicta fuissent, votis similia 
videri potuissent: sed spe jam facta, et iniquis praejudiciis sublatis, plus fortasse ponderis 
habebunt. Quod si nos omnia perfecissemus et plane absolvissemus, nec alios in partem 
et consortium laborum subinde vocaremus, etiam ab hujusmodi verbis abstinuissemus, 
ne acciperentur in praedicationem meriti nostri. Cum vero aliorum industria acuenda sit 
et animi excitandi atque accendendi, consentaneum est ut quaedam hominibus in 
mentem redigamus. 
 
Primo itaque, videtur inventorum nobilium introductio inter actiones humanas longe 
primas partes tenere: id quod antiqua saecula judicaverunt. Ea enim rerum inventoribus 
divinos honores tribuerunt; iis autem qui in rebus civilibus merebantur (quales erant 
urbium et imperiorum conditores, legislatores, patriarum a diuturnis malis liberatores, 
tyrannidum debellatores, et his similes), heroum tantum honores decreverunt. Atque 
certe si quis ea recte conferat, justum hoc prisci saeculi judicium reperiet. Etenim 



72  

inventorum beneficia ad universum genus humanum pertinere possunt, civilia ad certas 
tantummodo hominum sedes: haec etiam non ultra paucas aetates durant, illa quasi 
perpetuis temporibus. Atque status emendatio in civilibus non sine vi et perturbatione 
plerumque procedit: at inventa beant, et beneficium deferunt absque alicujus injuria aut 
tristitia. 
 
Etiam inventa quasi novae creationes sunt, et divinorum operum imitamenta; ut bene 
cecinit ille: 
 

“Primum frugiferos foetus mortalibus aegris  
Dididerant [*] quondam praestanti nomine Athenae;  

Et RECREAVERUNT vitam, legesque rogarunt.” [86] 
 
[*] “Dididerant” could be “Dididerunt” or “Dederunt”. [HJ] 
 
[86] Lucretius [86.1], vi. 1-8. [86.2] [js] 
 
[86.1] "Lucretius" = "Titus Lucretius Carus" (99–55 BCE). This is a passage from his 

philosophical poem "De Rerum Natura" (On the Nature of Things). [HJ] 
 
[86.2] "First, they (Athenians) had discovered the fertile fruits for sick mortals, // Once 

under the excellent name of Athens; // And they revived life, and asked for laws." 
[HJ] 

 
Atque videtur notatu dignum in Solomone; quod cum imperio, auro, magnificentia 
operum, satellitio, famulitio, classe insuper, et nominis claritate, ac summa hominum 
admiratione floreret, tamen nihil horum delegerit sibi ad gloriam sed ita pronuntiaverit: 
Gloriam Dei esse, celare rem; gloriam regis, investigare rem [87]. 
 
[87] Proverbs. XXV 2. (25:2). ["It is the glory of God to conceal a thing: but the honour of kings is 

to search out a matter."] [js] 
 
Rursus (si placet) reputet quipiam, quantum intersit inter hominum vitam in excultissima 
quapiam Europae provincia, et in regione aliqua Novae Indiae maxime fera et barbara: 
ea [88] tantum differre existimabit, ut merito hominem homini Deum esse, non solum 
propter auxilium et beneficium, sed etiam per status comparationem, recte dici possit. 
Atque hoc non solum, non coelum, non corpora, sed artes praestant. 
 
[88] So in the original edition. [js] 
 
Rursus, vim et virtutem et consequentias rerum inventarum notare juvat; quae non in 
aliis manifestius occurrunt, quam in illis tribus quae antiquis incognitae, et quarum 
primordia, licet recentia, obscura et ingloria sunt: Artis nimirum Imprimendi, Pulveris 
Tormentarii, et Acus Nauticae. Haec enim tria rerum faciem et statum in orbe terrarum 
mutaverunt: primum, in re literaria; secundum, in re bellica; tertium, in navigationibus: 



73  

unde innumerae rerum mutationes sequutae sunt; ut non imperium aliquod, non secta, 
non stella, majorem efficaciam et quasi influxum super res humanas exercuisse videatur, 
quam ista mechanica exercuerunt. 
 
Praeterea non abs re fuerit, tria hominum ambitionis genera et quasi gradus distinguere. 
Primum eorum, qui propriam potentiam in patria sua amplificare cupiunt; quod genus 
vulgare est et degener. Secundum eorum, qui patriae potentiam et imperium inter 
humanum genus amplificare nituntur; illud plus certe habet dignitatis, cupiditatis haud 
minus. Quod si quis humani generis ipsius potentiam et imperium in rerum 
universitatem instaurare et amplificare conetur, ea proculdubio ambitio (si modo ita 
vocanda sit) reliquis et sanior est et augustior. Hominis autem imperium in res, in solis 
artibus et scientiis ponitur. Naturae enim non imperatur, nisi parendo. 
 
Praeterea, si unius alicujus particularis inventi utilitas ita homines affecerit, ut eum qui 
genus humanum universum beneficio aliquo devincire potuerit homine majorem 
putaverint; quanto celsius videbitur tale aliquid invenire, per quod alia omnia expedite 
inveniri possint? Et tamen (ut verum omnino dicamus) quemadmodum luci magnam 
habemus gratiam, quod per eam vias inire, artes exercere, legere, nos invicem 
dignoscere possimus; et nihilominus ipsa visio lucis res praestantior est et pulchrior, 
quam multiplex ejus usus: ita certe ipsa contemplatio rerum prout sunt, sine 
superstitione aut impostura, errore aut confusione, in seipsa magis digna est, quam 
universus inventorum fructus [89]. 
 
[89] This is one of the passages which show how far Bacon was from what is now called 

a utilitarian. [js] 
 
Postremo, siquis depravationem scientiarum et artium ad malitiam et luxuriam et similia 
objecerit; id neminem moveat. Illud enim de omnibus mundanis bonis dici potest, 
ingenio, fortitudine, viribus, forma, divitiis, luce ipsa, et reliquis. Recuperet modo genus 
humanum jus suum in naturam quod ei ex dotatione divina competit, et detur ei copia: 
usum vero recta ratio et sana religio gubernabit. 
 
 

CXXX. 
Jam vero tempus est ut artem ipsam Interpretandi Naturam proponamus: in qua licet 
nos utilissima et verissima praecepisse arbitremur, tamen necessitatem ei absolutam (ac 
si absque ea nil agi possit) aut etiam perfectionem non attribuimus. Etenim in ea 
opinione sumus: si justam Naturae et Experientiae Historiam praesto haberent homines, 
atque in ea sedulo versarentur, sibique duas res imperare possent; unam, ut receptas 
opiniones et notiones deponerent; alteram, ut mentem a generalissimis et proximis ab 
illis ad tempus cohiberent; fore ut etiam vi propria et genuina mentis, absque alia arte, 
in formam nostram Interpretandi incidere possent. Est enim Interpretatio verum et 
naturale opus mentis, demptis iis quae obstant [90]: sed tamen omnia certe per nostra 
praecepta erunt magis in procinctu, et multo firmiora. 
 



74  

[90] Compare Valerius Terminus, ch. 22. : — "That it is true that interpretation is foe very 
natural and direct intention, action, and progression of the understanding, delivered 
from impediments; and that all anticipation is but a deflexion or declination by 
accident." Also Advancement of Learning (2d book): — " For he that shall attentively 
observe how the mind doth gather this excellent dew of knowledge, like unto that 
which the poet speaketh of, Aerii mellis ccdestia dena, distilling and contriving it out 
of particulars natural and artificial, as the flowers of the field and garden, shall find 
that the mind of herself by nature doth manage and act an induction much better 
than they describe it." — [JS] 

 
 
Neque tamen illis nihil addi posse affirmamus: sed contra, nos, qui mentem respicimus 
non tantum in facultate propria, sed quatenus copulatur cum rebus, Artem inveniendi 
cum Inventis adolescere posse, statuere debemus. 
 
 
 
 

Finis Libri Primus Novi Organi. 
 
 

  



75  

 
 

Libre Secundus 
LIBER SECUNDUS 
APHORISMORUM  

DE 
INTERPRETATIONE NATURAE  

SIVE DE 
REGNO HOMINIS. 

* 
APHORISMUS. 

 

I. 
Super datum corpus novam naturam sive novas naturas generare et superinducere, opus 
et intentio est humanae Potentiae. Datae autem naturae Formam, sive differentiam 
veram, sive naturam naturantem [91], sive fontem emanationis (ista enim vocabula 
habemus, quae ad indicationem rei proxime accedunt) invenire, opus et intentio est 
humanae Scientiae [92]. Atque his operibus primariis subordinantur alia opera duo 
secundaria et inferioris notae; priori, transformatio corporum concretorum de alio in 
aliud, intra terminos Possibilis [93]; posteriori, inventio in omni generatione et motu 
latentis processus, continuati ab efficiente manifesto et materia manifesta usque ad 
Formam inditam; et inventio similiter latentis schematismi corporum quiescentium et 
non in motu [94]. 
 
[91] This is the only passage in which I have met with the phrase natura naturans used 

as it is here. With the later schoolmen, as with Spinoza, it denotes God considered as 
the causa immanens of the universe, and therefore, according to the latter at least, 
not hypostatically distinct from it. (On the Pantheistic tendency occasionally 
perceptible among the schoolmen, see Neander's Essay on Scotus Erigena [91.1] in 
the Berlin Memoirs [91.2].) Bacon applies it to the Form, considered as the causa 
immanens of the properties of the body. I regret not having been able to trace the 
history of this remarkable phrase. It does not occur, I think, in St. Thomas Aquinas, 
though I have met with it in an index to his Summa; the passage referred to 
containing a quotation from St. Augustine, in which the latter speaks of "ea natura 
quae creavit omnes caeteras instituitque naturas." (V. [91.3] St. Augustine., De 
Trinitate [91.4], xiv. 9.) Neither does it occur, so far as I am aware, where we might 
have expected it, in the De Divisione Natures of Scotus Erigena [91.5]. Vossius, De 
Vitiis Latini Sermonis [91.6], notices its use among the schoolmen, but gives no 
particular reference. [js] 

 
[91.1] "Neander" = "Johann August Wilhelm Neander" (1789–1850), and Scotus Erigena 



76  

is one of Neander's works. [HJ] 
 
[91.2] "Berlin Memoirs" (=Denkschriften der Königlichen Akademie der Wissenschaften 

zu Berlin) is the name of the journal where Scotus Erigena was published. [HJ] 
 
[91.3] This seems strange to me! "V.", most probably, stands för "vide" = "see"! [HJ] 
 
[91.4] "De Trin". = "De Trinitate" by St. Augustine.  [HJ] 
 
[91.5] "Scotus Erigena" or "Scotus Eriugena" = "John Scotus Eriugena" (800?-877?), and 

"De Divisione Natures" is a book by Erigena. 
 
[91.6] "Vossius" = "Gerardus Vossius" = "Gerardus Johannes Vossius" (1577–1649). "De 

Vitiis Latini Sermonis", a book by Vossius. The title means "On the Defects of the Latin 
Language"! [HJ] 

 
[92] See General Preface [92.1], § 7. p. 67. [js] 
 
[92.1]I have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ] 
 
[93] The possibility of transmutation [93.1], long and strenuously denied, though 

certainly on no sufficient grounds, is now generally admitted. "There was a time 
when this fundamental doctrine of the alchemists was opposed to known analogies. 
It is now no longer so opposed to them, only some stages beyond their present 
development." — Faraday [93.2], Lectures on Non-Metallic Elements, p. 106. [js] 

 
[93.1] Please notice that "transmutation" meant two different things for Faraday and for 

Darwin. [HJ] 
 
[93.2] "Faraday" = "Michael Faraday" (1791-1867). [HJ] 
 
[94] In this Aphorism Bacon combines the antithesis of corpus and natura, the concrete 

and the abstract, with the antithesis of power and science, and thus arrives at a 
quadripartite classification. To translate, as Mr. Craik [94.1] has done, "natura" by 
"natural substance" involves the whole subject in confusion. 

 
In the last sentence continuati may be translated "continuously carried on. "The word 
is often thus used: as in the dictum "mutatio nil aliud est quam successiva et 
continuata formae adquisitio." [js] 
 

[94.1] "Craik" = "George Lillie Craik" (1798-1866). [HJ] 
 
 

II. 
Quam infeliciter se habeat scientia humana, quae in usu est, etiam ex illis liquet quae 



77  

vulgo asseruntur. Recte ponitur; Vere scire, esse per Causas scire. Etiam non male 
constituuntur causae quatuor; Materia, Forma, Efficiens, et Finis. At ex his Causa Finalis 
tantum abest ut prosit, ut etiam scientias corrumpat, nisi in hominis actionibus. Formae 
inventio habetur pro desperata. Efficiens vero, et Materia (quales quaeruntur et 
recipiuntur, remotae scilicet, absque latenti processu ad Formam) res perfunctoriae sunt, 
et superficiales, et nihili fere ad scientiam veram et activam. Neque tamen obliti sumus 
nos superius notasse et correxisse errorem mentis humanae, in deferendo formis primas 
essentiae [95]. Licet enim in natura nihil vere existat praeter corpora individua, edentia 
actus puros individuos ex lege; in doctrinis tamen, illa ipsa lex, ejusque inquisitio et 
inventio atque explicatio, pro fundamento est tam ad sciendum, quam ad operandum. 
Eam autem legem, ejusque paragraphos, formarum nomine intelligimus [96]; praesertim 
cum hoc vocabulum invaluerit, et familiariter occurrat. 
 
[95] [I. § 51. "Formae enim commenta animi humani sunt, nisi libeat leges illas actûs 

Formas appellare."] Translate, — "We have noted and corrected as an error of the 
human mind the opinion that forms give existence." Bacon alludes to the maxim 
"forma dat esse." [js] 

 
[96] See General Preface, p. 75. The paragraphs of a law are its sections or clauses. It is 

difficult to attach any definite meaning to Mr. Wood's translation of paragraphos, 
"its parallels in each science." [js] 

 
 

III. 
Qui causam alicujus naturae (veluti albedinis aut caloris) in certis tantum subjectis novit; 
ejus scientia imperfecta est: et qui effectum super certas tantum materias (inter eas, 
quae sunt susceptibiles) inducere potest; ejus Potentia pariter imperfecta est. At qui 
efficientem et Materialem causam tantummodo novit (quae causae fluxae sunt, et nihil 
aliud quam vehicula et causae Formam deferentes in aliquibus) [97], is ad nova inventa, 
in materia aliquatenus simili et praeparata, pervenire potest; sed rerum terminos altius 
fixos non movet. At qui Formas novit, is naturae unitatem in materiis dissimillimis 
complectitur; itaque quae adhuc facta non sunt, qualia nec naturae vicissitudines, neque 
experimentales industriae, neque casus ipse, in actum unquam perduxissent, neque 
cogitationem humanam subitura fuissent, detegere et producere potest. Quare ex 
Formarum inventione sequitur Contemplatio vera, et Operatio libera. 
 
[97] i. e. "which are unstable causes, and merely vehicles and causes which convey the 

form in certain cases." [js] 
 
 

IV. 
Licet viae ad potentiam atque ad scientiam humanam conjunctissimae sint et fere 
eaedem, tamen propter perniciosam et inveteratam consuetudinem versandi in 
abstractis, tutius omnino est ordiri et excitare scientias ab iis fundamentis quae in ordine 



78  

sunt ad partem activam, atque ut illa ipsa partem contemplativam signet et determinet. 
Videndum itaque est, ad aliquam naturam super corpus datum generandam et 
superinducendam, quale quis praeceptum aut qualem quis directionem aut 
deductionem maxime optaret; idque sermone simplici et minime abstruso. 
 
Exempli gratia; si quis argento cupiat superinducere flavum colorem auri aut augmentum 
ponderis (servatis legibus materiae [98]), aut lapidi alicui non diaphano diaphaneitatem, 
aut vitro tenacitatem, aut corpori alicui non vegetabili vegetationem; videndum 
(inquam) est, quale quis praeceptum aut deductionem potissimum sibi dari exoptet. 
Atque primo, exoptabit aliquis proculdubio sibi monstrari aliquid hujusmodi, quod opere 
non frustret neque experimento fallat. Secundo, exoptabit quis aliquid sibi praescribi, 
quod ipsum non astringat et coerceat ad media quaedam et modos quosdam operandi 
particulares. Fortasse enim destituetur, nec habebit facultatem et commoditatem talia 
media comparandi et procurandi. Quod si sint et alia media et alii modi (praeter illud 
praeceptum) progignendae talis naturae, ea fortasse ex iis erunt quae sunt in operantis 
potestate; a quibus nihilominus per angustias praecepti excludetur, nec fructum capiet. 
Tertio, optabit aliquid sibi monstrari, quod non sit aeque difficile ac illa ipsa operatio de 
qua inquiritur, sed propius accedat ad praxin. 
 
[98] That is, with a corresponding decrease of volume. [js] 
 
Itaque de praecepto vero et perfecto operandi, pronuntiatum erit tale; ut sit certum, 
liberum, et disponens sive in ordine ad actionem. Atque hoc ipsum idem est cum 
inventione Formae verae. Etenim Forma naturae alicujus talis est ut, ea posita, natura 
data infallibiliter sequatur. Itaque adest perpetuo, quando natura illa adest, atque eam 
universaliter affirmat, atque inest omni. Eadem Forma talis est ut, ea amota, natura data 
infallibiliter fugiat. Itaque abest perpetuo, quando natura illa abest, eamque perpetuo 
abnegat, atque inest soli. Postremo, Forma vera talis est, ut naturam datam ex fonte 
aliquo essentiae deducat quae inest pluribus, et notior est naturae [99] (ut loquuntur) 
quam ipsa Forma. Itaque de axiomate vero et perfecto sciendi pronuntiatum et 
praeceptum tale est; ut inveniatur natura alia, quae sit cum natura data convertibilis, et 
tamen sit limitatio naturae notioris, instar generis veri [100]. Ista autem duo pronuntiata, 
activum et contemplativum, res eadem sunt; et quod in Operando utilissimum, id in 
sciendo verissimum. 
 
[99] See note on Distributio Operis, p. 216. [js] 
 
[100] Let us adopt, for distinctness of expression, the theory commonly known as 

Boscovich's [100.1], — a theory which forms the basis of the ordinary mathematical 
theories of light, of heat, and of electricity. This theory supposes all bodies to be 
constituted of inextended atoms or centres of force, each of which attracts or repels 
and is attracted or repelled by all the rest. All the phenomena of nature are thus 
ascribed to mechanical forces, and all the differences which can be conceived to exist 
between two bodies, — gold, say, and silver, — can only arise either from the 
different configuration of the centres of force, or from the different law by which 



79  

they act on one another. 
 

Assuming the truth of this theory, the question, why are some bodies transparent 
and others not so — in other words, what is the essential cause of transparency 
which is precisely what Bacon would call the form of transparency, — is to be 
answered by saying that a certain configuration of the centres of force, combined 
with the existence of a certain law of force, constitutes such a system that the 
vibrations of the luminiferous ether pass through it. What this configuration or this 
law may be, is a question which the present state of mathematical physics does not 
enable us to answer; but there is no reason a priori why in time to come it may not 
receive a complete solution. If it does, we shall then have arrived at a knowledge, on 
Boscovich's theory, of the form of transparency. Those who are acquainted with the 
recent progress of physical science know that questions of this kind, so far from being 
rejected as the questions of a mere dreamer, are thought to be of the highest 
interest and importance, and that no inconsiderable advance has already been made 
towards the solution of some at least among them. [js] 
 

[100.1] "Boscovich" = "Ruggiero Giuseppe Boscovich" = "Roger Joseph Boscovich" (1711-
1787). [HJ] 

 
 

V. 
At praeceptum sive axioma de transformatione corporum duplicis est generis. Primum 
intuetur corpus, ut turmam sive conjugationem naturarum simplicium: ut in auro haec 
conveniunt; quod sit flavum; quod sit ponderosum, ad pondus tale; quod sit malleabile 
aut ductile, ad extensionem talem; quod non fiat volatile, nec deperdat de quanto suo 
per ignem; quod fluat fluore tali; quod separetur et solvatur modis talibus; et similiter 
de caeteris naturis, quae in auro concurrunt. Itaque hujusmodi axioma rem deducit ex 
Formis naturarum simplicium. Nam qui Formas et modos novit superinducendi flavi, 
ponderis, ductilis, fixi, fluoris, solutionum, et sic de reliquis, et eorum graduationes et 
modos, videbit et curabit ut ista conjungi possint in aliquo corpore, unde sequatur 
transformatio in aurum [101]. Atque hoc genus operandi pertinet ad actionem 
primariam. Eadem enim est ratio generandi naturam unam aliquam simplicem, et plures; 
nisi quod arctetur magis restringatur homo in operando, si plures requirantur, propter 
difficultatem tot naturas coadunandi; quae non facile conveniunt, nisi per vias naturae 
tritas et ordinarias. Utcunque tamen dicendum est, quod iste modus operandi (qui 
naturas intuetur simplices, licet in corpore concreto) procedat ex iis, quae in natura sunt 
constantia et aeterna et catholica, et latas praebeat potentiae humanae vias, quales (ut 
nunc sunt res) cogitatio humana vix capere aut repraesentare possit. 
 
[101] "On pourroit trouver le moyen de contrefaire l'or en sorte qu'il satisferoit a toutes 

les épreuves qu'on en a jusqu'ici; mais on pourroit aussi découvrir alors une nouvelle 
maniere d'essai, qui donneroit le moyen de distinguer l'or naturel de cet or fait par 
artifice ... nous pourrions avoir une definition plus parfaite de l'or que nous n'en 
avons présentement." — Leibnitz [101.1], Nouv. Ess. sur I' Entendement [101.2], c. 2. 



80  

[js] 
 
[101.1] "Leibnitz" = "Gottfried Wilhelm Leibniz" (1646–1716). [HJ] 
 
[101.2] "Nouv. Ess. sur I' Entendement" = "Nouveau Essai sur l'Entendement Humain" 
(New Essay on Human Understanding) is by Leibnitz. [HJ] 
 
At secundum genus axiomatis (quod a latentis processus inventione pendet) non per 
naturas simplices procedit, sed per concreta corpora, quemadmodum in natura 
inveniuntur, cursu ordinario. Exempli gratia; in casu ubi fit inquisitio, ex quibus initiis, et 
quo modo, et quo processu, aurum aut aliud quodvis metallum aut lapis generetur, a 
primis menstruis aut rudimentis suis usque ad mineram perfectam; aut similiter, quo 
processu herbae generentur, a primis concretionibus succorum in terra, aut a seminibus, 
usque ad plantam formatam, cum universa illa successione motus, et diversis et 
continuatis naturae nixibus; similiter, de generatione ordinatim explicata animalium, ab 
initu ad partum; et similiter de corporibus aliis. 
 
Enimvero neque ad generationes corporum tantum spectat haec inquisitio, sed etiam ad 
alios motus et opificia naturae. Exempli gratia; in casu ubi fit inquisitio de universa serie 
et continuatis actionibus alimentandi, a prima receptione alimenti ad assimilationem 
perfectam; aut similiter de motu voluntario in animalibus, a prima impressione 
imaginationis et continuatis nixibus spiritus usque ad flexiones et motus artuum; aut de 
explicato motu linguae et labiorum et instrumentorum reliquorum usque ad editionem 
vocum articulatarum. Nam haec quoque spectant ad naturas concretas, sive collegiatas 
et in fabrica; et intuentur veluti consuetudines naturae particulares et speciales, non 
leges fundamentales et communes, quae constituunt Formas. Veruntamen omnino 
fatendum est, rationem istam videri expeditiorem et magis sitam in propinquo, et spem 
injicere magis, quam illam primariam. 
 
At pars Operativa similiter, quae huic parti Contemplativae respondet, operationem 
extendit et promovet ab iis quae ordinario in natura inveniuntur ad quaedam proxima, 
aut a proximis non admodum remota; sed altiores et radicales operationes super 
naturam pendent utique ab axiomatibus primariis. Quinetiam ubi non datur homini 
facultas operandi, sed tantum sciendi, ut in coelestibus (neque enim ceditur homini 
operari in coelestia, aut ea immutare aut transformare), tamen inquisitio facti ipsius sive 
veritatis rei, non minus quam cognitio causarum et consensuum, ad primaria illa et 
catholica axiomata de naturis simplicibus (veluti de natura rotationis spontaneae, 
attractionis sive virtutis magneticae, et aliorum complurium quae magis communia sunt 
quam ipsa coelestia) refertur. Neque enim speret aliquis terminare quaestionem, utrum 
in motu diurno revera terra aut coelum rotet, nisi naturam rotationis spontaneae prius 
comprehenderit. 
 
 

VI. 
Latens autem Processus, de quo loquimur, longe alia res est quam animis hominum 



81  

(qualiter nunc obsidentur) facile possit occurrere. Neque enim intelligimus mensuras 
quasdam, aut signa, aut scalas processus in corporibus spectabiles; sed plane processum 
continuatum, qui maxima ex parte sensum fugit. 
 
Exempli gratia; in omni generatione et transformatione corporum, inquirendum quid 
deperdatur et evolet, quid maneat, quid accedat; quid dilatetur, quid contrahatur; quid 
uniatur, quid separetur; quid continuetur, quid abscindatur; quid impellat, quid 
impediat; quid dominetur, quid succumbat; et alia complura. 
 
Neque hic rursus, haec tantum in generatione aut transformatione corporum quaerenda 
sunt; sed et in omnibus aliis alterationibus et motibus similiter inquirendum quid 
antecedat, quid succedat; quid sit incitatius, quid remissius; quid motum praebeat, quid 
regat; et hujusmodi. Ista vero omnia scientiis (quae nunc pinguissima Minerva et prorsus 
inhabili contexuntur) incognita sunt et intacta. Cum enim omnis actio naturalis per 
minima transigatur, aut saltem per illa quae sunt minora quam ut sensum feriant [102], 
nemo se naturam regere aut vertere posse speret, nisi illa debito modo comprehenderit 
et notaverit. 
 
[102] i. e. Every natural action depends on the ultimate particles of bodies, or at least on 

parts too small to strike the sense. [js] 
 
 

VII. 
Similiter, inquisitio et inventio latentis schematismi in corporibus res nova est, non minus 
quam inventio latentis processus et Formae [103]. Versamur enim plane adhuc in atriis 
naturae, neque ad interiora paramus aditum. At nemo corpus datum nova natura dotare 
vel in novum corpus faeliciter et apposite transmutare potest, nisi corporis alterandi aut 
transformandi bonam habuerit notitiam. In modos enim vanos incurret, aut saltem 
difficiles et perversos, nec pro corporis natura in quod operatur. Itaque ad hoc etiam via 
plane est aperienda et munienda. 
 
[103] The distinction between the Latent Process and Latent Schematism in the absolute 

way in which it is here stated, involves an assumption which the progress of science 
will probably show to be unfounded; namely, that bodies apparently at rest are so 
molecularly. Whereas all analogy and the fact that they act on the senses by acting 
mechanically on certain deferent media combine to show that we ought to consider 
bodies even at rest as dynamical and not as statical entities. On this view there is no 
difficulty in understanding the nature of what appear to be spontaneous changes, 
because every dynamical system carries within itself the seeds of its own decay, 
except in particular cases; that is, the type of motion so alters, with greater or less 
rapidity, that the sensible qualities associated with it pass away. The introduction of 
the idea of unstable equilibrium in connexion with organic chemistry, was a step in 
the direction which molecular Physics will probably soon take. [js] 

 
Atque in anatomia corporum organicorum (qualia sunt hominis et animalium) opera 



82  

sane recte et utiliter insumitur, et videtur res subtilis et scrutinium naturae bonum. At 
hoc genus anatomiae spectabile est, et sensui subjectum, et in corporibus tantum 
organicis locum habet. Verum hoc ipsum obvium quiddam est, et in promptu situm, prae 
anatomia vera schematismi latentis in corporibus quae habentur pro similaribus [104]: 
praesertim in rebus specificatis [105] et earum partibus, ut ferri, lapidis; et partibus 
similaribus plantae, animalis, veluti radicis, folii, floris, carnis, sanguinis, ossis, etc. At 
etiam in hoc genere non prorsus cessavit industria humana; hoc ipsum enim innuit 
separatio corporum similarium per distillationes et alios solutionum modos, ut 
dissimilaritas compositi per congregationem partium homogenearum appareat [106]. 
Quod etiam ex usu est, et facit ad id quod quaerimus; licet saepius res fallax sit; quia 
complures naturae separationi imputantur et attribuuntur, ac si prius substitissent in 
composito, quas revera ignis et calor et alii modi apertionum de novo indunt et 
superinducunt. Sed et haec quoque parva pars est operis, ad inveniendum 
schematismum verum in composito; qui Schematismus res est longe subtilior et 
accuratior, et ab operibus ignis potius confunditur quam eruitur et elucescit. 
 
[104] i. e. that are thought to be of uniform structure — made up of parts similar to one 

another. [js] 
 
[105] i. e. in things that have a specific character. In Bacon's time only certain things were 

supposed to belong to natural species, all others being merely elementary. A ruby has 
a specific character, is specificatum; common stone or rock non ita; — they are mere 
modifications of the element earth, etc. A "specific virtue" is a virtue given by a 
thing's specific character, transcending the qualities of the elements it consists of. [See note 
on De Augmentis Scientiarum. ii. 3.] [js] 

 
[106] That the complex structure of the compound may be made apparent by bringing 

together its several homogeneous parts. [js] 
 
Itaque facienda est corporum separatio et solutio; non per ignem certe, sed per rationem 
et Inductionem veram, cum experimentis auxiliaribus; et per comparationem ad alia 
corpora, et reductionem ad naturas simplices et earum Formas, quae in composito 
conveniunt et complicantur; et transeundum plane a Vulcano ad Minervam, si in animo 
sit veras corporum texturas et schematismos (unde omnis occulta atque, ut vocant, 
specifica proprietas et virtus in rebus pendet; unde etiam omnis potentis alterationis et 
transformationis norma educitur) in lucem protrahere. 
 
Exempli gratia; inquirendum, quid sit in omni corpore spiritus, quid essentiae tangibilis; 
atque ille ipse spiritus, utrum sit copiosus et turgeat, an jejunus et paucus; tenuis, aut 
crassior; magis aereus, aut igneus; acris, aut deses; exilis, aut robustus; in progressu, aut 
in regressu; abscissus, aut continuatus; consentiens cum externis et ambientibus, aut 
dissentiens; etc. Et similiter, essentia tangibilis (quae non pauciores recipit differentias, 
quam spiritus) atque ejus villi, et fibrae, et omnimoda textura; rursus autem collocatio 
spiritus per corpoream molem, ejusque pori, meatus, venae, et cellulae, et rudimenta, 
sive tentamenta corporis organici, sub eandem inquisitionem cadunt. Sed et in his 



83  

quoque, atque adeo in omni latentis schematismi inventione, lux vera et clara ab 
axiomatibus primariis immittitur, quae certe caliginem omnem et subtilitatem discutit. 
 
 

VIII. 
Neque propterea res deducetur ad Atomum, quae praesupponit Vacuum et materiam 
non fluxam (quorum utrumque falsum est) sed ad particulas veras, quales inveniuntur. 
Neque rursus est, quod exhorreat quispiam istam subtilitatem, ut inexplicabilem; sed 
contra, quo magis vergit inquisitio ad naturas simplices, eo magis omnia erunt sita in 
plano et perspicuo; translato negotio a multiplici in simplex, et ab incommensurabili ad 
commensurabile, et a surdo ad computabile, et ab infinito et vago ad definitum et 
certum; ut fit in elementis literarum, et tonis concentuum. Optime autem cedit inquisitio 
naturalis, quando physicum terminatur in mathematico. At rursus multitudinem aut 
fractiones nemo reformidet. In rebus enim, quae per numeros transiguntur, tam facile 
quis posuerit aut cogitaverit millenarium, quam unum; aut millesimam partem unius, 
quam unum integrum. 
 
 

IX. 
Ex duobus generibus axiomatum, quae superius posita sunt, oritur vera divisio 
philosophiae et scientiarum; translatis vocabulis receptis (quae ad indicationem rei 
proxime accedunt) ad sensum nostrum. Videlicet, ut inquisitio Formarum, quae sunt 
(ratione certe, et sua lege [107]) aeternae et immobiles, constituat Metaphysicam; 
inquisitio vero Efficientis, et Materiae, et Latentis Processus, et Latentis Schematismi 
(quae omnia cursum naturae communem et ordinarium, non leges fundamentales et 
aeternas respiciunt) constituat Physicam: atque his subordinentur similiter practicae 
duae; Physicae Mechanica; Metaphysicae (perpurgato nomine) Magia, propter latas ejus 
vias et majus imperium in naturam. 
 
[107] "In principle at least and in their essential law:" meaning that God could change 

them, but that this change would be above reason and a change of the law of the 
form, otherwise unchangeable. The phrase is a saving clause. Perhaps we should read 
"ratione sua et lege" — in their principle and law. [js] 

 
 

X. 
Posito itaque doctrinae scopo, pergendum ad praecepta; idque ordine minime perverso 
aut perturbato. Atque indicia de Interpretatione Naturae complectuntur partes in genere 
duas; primam, de educendis aut excitandis axiomatibus ab experientia; secundam, de 
deducendis aut derivandis experimentis novis ab axiomatibus. Prior autem trifariam 
dividitur: in tres nempe ministrationes; ministrationem ad Sensum, ministrationem ad 
Memoriam, et ministrationem ad Mentem sive Rationem [108]. 
 



84  

[108] Compare Partis secundce Delineatio; and for an explanation, of the discrepancy see 
General Preface, § 10. According to the order proposed in the Delineatio, the 
ministratio ad sensum was to contain three parts, of which the first two are not 
mentioned here : namely, 1st, "Quomodo bona notio constituatur et eliciatur, ac 
quomodo testatio sensus, quse semper est ex analogia hominis, ad analogiam mundi 
reducatur et rectificetur;" 2dly, "Quomodo ea quae sensum effugiunt aut subtilitate 
totius corporis, aut partium minutiis, aut loci distantia, aut tarditate vel etiam 
velocitate motus, aut familiaritate objecti, aut aliis, in ordinem sensus redigantur; ac 
insuper in casu quo adduci non possunt, quid faciendum, atque quomodo huic 
destitutioni vel per instruments, vel per graduum observationem peritam, vel per 
corporum proportionatorum ex sensibilibus ad insensibilia indicationes, vel per alias 
vias ac substitutiones, sit subvenieridum." I suppose Bacon had now determined to 
transfer these to the third ministration — t he minis/ratio ad Rationem ; and to treat 
of them under the heads udminicula et reclificationes inductionis. See infra, § 21. ; 
and observe that the full exposition of the Instantue supplementi, and Instantae 
persecanles (both of which belong to the second of the two parts above mentioned) 
was reserved for the section relating to the adminicula Inductionis. See §§ [108.1] 
42, 43. — [JS] 

 
[108.1] I am doubtful what the sign “§” is referring to in this comment. [HJ] 
 
Primo enim paranda est Historia Naturalis et Experimentalis, sufficiens et bona; quod 
fundamentum rei est: neque enim fingendum, aut excogitandum, sed inveniendum, quid 
natura faciat aut ferat. 
 
Historia vero Naturalis et Experimentalis tam varia est et sparsa, ut intellectum 
confundat et disgreget, nisi sistatur et compareat ordine idoneo. Itaque formandae sunt 
Tabulae et Coordinationes Instantiarum, tali modo et instructione ut in eas agere possit 
intellectus. 
 
Id quoque licet fiat, tamen intellectus sibi permissus, et sponte movens, incompetens 
est et inhabilis ad opificium axiomatum, nisi regatur et muniatur. Itaque tertio, 
adhibenda est Inductio legitima et vera, quae ipsa Clavis est Interpretationis. 
Incipiendum autem est a fine, et retro pergendum ad reliqua [109]. 
 
[109] i. e. Of this, which is the last (namely the method of interpretation by induction 

based on exclusions), we must speak first, and then go back to the other 
ministrations. [js] 

 
 

XI. 
Inquisitio formarum sic procedit; super naturam datam primo facienda est comparentia 
[79] ad intellectum omnium Instantiarum notarum, quae in eadem natura conveniunt, 
per materias licet dissimillimas. Atque hujusmodi collectio facienda est historice, absque 
contemplatione praefestina, aut subtilitate aliqua majore. Exempli gratia; in inquisitione 



85  

de forma calidi. 
 
[110] This is properly a law term, and is equivalent to "appearance" in such phrases as 

"to enter an appearance," etc. It is also said to be used for the vadimonium given to 
secure an appearance on an appointed day. See Ducange in voc [110.1]. 

 
[110.1] "Ducange" = "Charles du Fresne, sieur du Cange" (1610-1688), and "voc" is the 

abbreviation for "vocabulo" or "vocabulum", i.e. the "entry" in a dictionary.    [HJ] 
 
Instantiae convenientes in natura calidi. 
1. Radii solis, praesertim aestate et meridie. 
2. Radii solis, reflexi et constipati, ut inter montes, aut per parientes, et maxime 

omnium in speculis comburentibus. 
3. Meteora ignita. 
4. Fulmina comburentia. 
5. Eructationes flammarum ex cavis montium, etc. 
6. Flamma omnis. 
7. Ignita solida. 
8. Balnea calida naturalia. 
9. Liquida ferventia, aut calefacta. 
10. Vapores et fumi ferventes, atque aer ipse, qui fortissimum et furentem suscipit 

calorem, si concludatur; ut in reverberatoriis [111]. 
11. Tempestates aliquae sudae per ipsam constitutionem aeris, non habita ratione 

temporis anni. 
12. Aer conclusus et subterraneus in cavernis nonnullis, praesertim hyeme. 
13. Omnia villosa, ut lana, pelles animalium, et plumagines, habent nonnihil teporis. 
14. Corpora omnia, tam solida, quam liquida, et tam densa, quam tenuia (qualis est 

ipse aer), igni ad tempus approximata. 
15. Scintillae ex silice et chalybe per fortem percussionem. 
16. Omne corpus fortiter attritum, ut lapis, lignum, pannus, etc.; adeo ut temones et 

axes rotarum aliquando flammam concipiant: et mos excitandi ignis apud Indos 
occidentales fuerit per attritionem. 

17. Herbae virides et humidae simul conclusae et contrusae, ut rosae, pisae in 
corbibus; adeo ut foenum, si repositum fuerit madidum, saepe concipiat flammam 
[112]. 

18. Calx viva, aqua aspersa. 
19. Ferrum, cum primo dissolvitur per aquas fortes in vitro, idque absque ulla 

admotione ad ignem: et stannum similiter, etc. sed non adeo intense. 
20. Animalia, praesertim et perpetuo per interiora; licet in insectis calor ob parvitatem 

corporis non deprehendatur ad tactum. 
21. Fimus equinus, et hujusmodi excrementa animalium recentia. 
22. Oleum forte sulphuris et vitrioli exequitur opera caloris, in linteo adurendo. 
23. Oleum origani, et hujusmodi, exequitur opera caloris in adurendis ossibus 

dentium. 
24. Spiritus vini fortis et bene rectificatus exequitur opera caloris; adeo ut si albumen 



86  

ovi in eum injiciatur, concrescat et albescat, fere in modum albuminis cocti; panis 
injectus torrefiat et incrustetur, ad modum panis tosti [113]. 

25. Aromata, et herbae calidae, ut dracunculus, nasturtium vetus, etc. licet ad manum 
non sint calida (nec integra, nec pulveres eorum), tamen ad linguam et palatum 
parum masticata percipiuntur calida, et quasi adurentia. 

26. Acetum forte, et omnia acida, in membro ubi non sit epidermis, ut in oculo, lingua, 
aut aliqua alia parte vulnerata, et cute detecta, dolorem cient, non multum 
discrepantem ab eo, qui inducitur a calido. 

27. Etiam frigora acria et intensa inducunt sensum quendam ustionis; 
“Nec Boreae penetrabile frigus adurit [114].” 

28. Alia. 
 
Hanc Tabulam Essentiae et Praesentiae appellare consuevimus. 
 
[111] That is, furnaces in which the flame is made to return on itself by impeding its 

direct course. [js] 
 
[112] "That seeds when germinating, as they lie heaped in large masses, evolve a 

considerable degree of heat, is a fact long known from the malting of grain; but the 
cause of it was incorrectly sought for in a process of fermentation. To Göppert (Üeber 
Wärme-entmckelung in der lebenden Pflanze) [112.1] is due the merit of having 
demonstrated that such is not the case, but that the evolution of heat is connected 
with the process of germination. Seeds of very different chemical composition (of 
different grains, of Hemp, Clover, Spergula, Brassica, etc. ), made to germinate in 
quantities of about a pound, became heated, at a temperature of the air of 48°— 
66°, to 59°— 120° Fahr. [js] 

 
"It was likewise shown by Göppert that full-grown plants also, such as Oats, Maize, 
Cyperus esculentus, Hyoscyamus, Sedum acre, etc., laid together in heaps and 
covered with bad conductors of heat, cause a thermometer placed among them to 
rise about 2° — 7° (Spergula as much as 22°) above the temperature of the air ... 

 
"A very great evolution of heat occurs in the blossom of the Aroidea. This is 
considerable even in our Arum maculatum, and according to Dutrochet's researches 
(Comptes rendus, 1839, 695.) [112.2] rises to 25° — 27° above the temperature of the 
air. But this phenomenon is seen in a far higher degree in Colocasia odora, in which 
plant it has been investigated by Brongniart (Nouv. Ann. d. Museum, iii.) [112.3], 
Vrolik and Vriese (Ann. des Sc. Nat., sec. ser. v. 134.) [112.4], and Van Beek and 
Bersgma (Obs. thermo-elect. s. l’élévation De tempered, des Fleurs d. Colocas. odor. 
1838) [112.5]. These last observers found the maximum of heat 129°, when the 
temperature of the air was 79°." — Mohl On the Vegetable Cell, translated by Arthur 
Henfrey, London. 1852, pp. 101. and 102 [112.6]. [js] 
 

[112.1] "Göppert" = "Heinrich Göppert" (1800–1884), and "Über Wärme-Entwickelung 
in der Lebenden Pflanze" (1832) is a book by him. [HJ] 



87  

 
[112.2] "Dutrochet" = "René Joachim Henri Dutrochet" (1776–1847), and "Comptes 

rendus" = "Comptes rendus de l'Académie des sciences" is a scientific journal. [HJ] 
 
[112.3] "" = "Adolphe Brongniart" (1801–1876), and "Nouv. Ann. d. Museum" = 

"Nouvelle Année du Muséum" (New Annals of the Museum).  [HJ] 
 
[112.4] "Vrolik" = "Gerardus Vrolik" (1775–1859), "Vriese" = "Willem Hendrik de Vriese" 

(1806–1862), and "Ann. des Sc. Nat." = "Annales des Sciences Naturelles". [HJ] 
 
[112.5] "Van Beek" = "Cornelius Adrian Bergsma" (1748–1859), "Bersgma" = "A. van 

Beek" (a rather unknown fellow!), and "Obs. thermo-elect. s. Felev. De tempered, 
des Fleurs d. Colocas. odor. 1838" probably is "Observations thermo-électriques sur 
l'élévation de température des fleurs de Colocasia odora" (Thermo-electric 
observations on the temperature increase of the flowers of Colocasia odora). [HJ] 

 
[112.6] "Mohl" = "Hugo von Mohl" (1805–1872), author of "Die vegetabilische Zelle" 

(The Vegetable Cell) in 1851, translated by "Arthur Henfrey" (1819–1859). [HJ] 
 
[113] The analogy which Bacon here remarks, arises probably, in the second instance, 

from the desiccative power due to the strong affinity of alcohol for water. The French 
chemist Lassaigne found, I believe, that alcohol extracted a red colouring matter 
from unboiled lobster shells; but I am not aware that the modus operandi has in this 
case been explained. But by far the most remarkable case of what may be called 
simulated heat, is furnished by the action of carbonic acid gas on the skin. Of late 
years baths of this gas have been used medicinally ; but M. Boussingault long since 
remarked the sensation of heat which it produces. He states that at Quindiu in New 
Granada there are sulphur works, and that at various points nearly pure carbonic 
acid gas escapes from shallow excavations in the surface, containing, however, a 
trace of hydro-sulphuric acid; that the temperature of this issuing stream of gas is 
lower than the external air, but that the sensation is the same as that produced by a 
hot-air bath of perhaps from 40° to 45° or 48° centigrade (104° to 118° Fahrenheit). 
As this effect has not been noticed in carbonic acid gas prepared artificially, it is 
probable that it requires Cor its production the gas to be in motion; so that the 
necessary conditions are not present when the hand is inserted into a jar of the gas. 
[js] 

 
[114] Virgil, Georgics. I. 93. [114.1] [js] 
 
[114.1] The reason for referring to “Virgil, Georgics. I. 93.” Is unclear. [HJ] 
 
 

XII. 
Secundo, facienda est comparentia ad Intellectum Instantiarum, quae natura data 
privantur: quia Forma (ut dictum est) non minus abesse debet, ubi natura data abest, 



88  

quam adesse, ubi adest. Hoc vero infinitum esset in omnibus. 
 
Itaque subjungenda sunt negativa affirmativis, et privationes inspiciendae tantum in illis 
subjectis quae sunt maxime cognata illis alteris, in quibus natura data inest et comparet. 
Hanc Tabulam Declinationis, sive Absentiae in proximo, appellare consuevimus. 
 

Instantiae in proximo, quae privantur natura Calidi. 
 
Ad Instantiam primam affirmativam, Instantia prima negativa vel subjunctiva. 1. 
Lunae et stellarum et cometarum radii non inveniuntur calidi ad tactum [115]: quinetiam 
observari solent acerrima frigora in pleniluniis. At stellae fixae majores, quando sol eas 
subit aut iis approximatur, existimantur fervores solis augere et intendere; ut fit cum sol 
sistitur in Leone, et diebus canicularibus. 
 
[115] M. Melloni [115.1] has recently succeeded in making sensible the moon's calorific 

rays. [js] 
 
[115.1] "M. Melloni" = "Macedonio Melloni" (1798–1854). [HJ] 
 
Ad 2am 2a.  2. Radii solis in media (quam vocant) regione aeris non calefaciunt; cujus 
ratio vulgo non male redditur; quia regio illa nec satis appropinquat ad corpus solis, unde 
radii emanant, nec etiam ad terram, unde reflectuntur. Atque hoc liquet ex fastigiis 
montium (nisi sint praealti), ubi nives perpetuo durant. Sed contra notatum est a 
nonnullis, quod in cacumine Picus de Tenariph, atque etiam in Andis Peruviae, ipsa 
fastigia montium nive destituta sint; nivibus jacentibus tantum inferius in ascensu. Atque 
insuper aer illis ipsis verticibus montium deprehenditur minime frigidus, sed tenuis 
tantum et acer; adeo ut in Andis pungat et vulneret oculos per nimiam acrimoniam, 
atque etiam pungat os ventriculi, et inducat vomitum. Atque ab antiquis notatum est, in 
vertice Olympi tantam fuisse aeris tenuitatem, ut necesse fuerit illis qui eo ascenderant 
secum deferre spongias aceto et aqua madefactas, easque ad os et nares subinde 
apponere, quia aer ob tenuitatem non sufficiebat respirationi [116]: in quo vertice etiam 
relatum est, tantam fuisse serenitatem et tranquillitatem a pluviis et nivibus et ventis, ut 
sacrificantibus literae descriptae digito in cineribus sacrificiorum super aram Jovis, 
manerent in annum proximum absque ulla perturbatione [117]. Atque etiam hodie 
ascendentes ad verticem Picus de Tenariph eo vadunt noctu et non interdiu; et paulo 
post ortum solis monentur et excitantur a ducibus suis ut festinent descendere, propter 
periculum (ut videtur) a tenuitate aeris, ne solvat spiritus et suffocet [118]. 
 
[116] i. e. It was insufficient for the cooling of the blood, which according to Aristotle was 

the end of respiration. [js] 
 
[117] Aristotle seems to be the first person who mentions this notion. See the Problems 

xxvi. 36 [117.1].; where however he speaks of Mount Athos and οί τοιούτοι, and not 
of Mount Olympus. The passages on the subject are to be found in Ideler's 
Meteorologia veterum Graecorum et Romanorum (Berlin, 1832) [117.2], at p. 81. 



89  

Compare his edition of the Meteorlogics of Aristotle [117.3], where he has given in 
extenso the passage in which Geminus [117.4] speaks in the same manner of Mount 
Cyllene in Arcadia [117.5], and also a similar statement made by Philoponus [117.6] 
with respect to Mount Olympus. The whole class of stories seem (as Ideler following 
Lobeck [117.7] remarks) to have somewhat of a mythical character. G. Bruno [117.8] 
apparently confounded Philoponus with Alexander Aphrodisiensis [117.9], when in 
the Cena di Cenere [117.10] he asserted that the latter mentions the sacrifices on the 
top of Mount Olympus. In the passage on the subject in which we might expect to 
find him doing so, namely in his Commentary on the Meteorologics, i. c. 3., he does 
not specify any particular mountain. 

 
That there is no wind nor rain on Mount Olympus is mentioned as a common opinion 
by St. Augustin, De Civitate Dei [117.11], xvi. 27. Compare Dante, Purgatory [117.12]. 
xxviii. 112. [js] 

 
[117.1] "Problems" = "Problemata" is a book assumed to have been written by Aristotle. 

[HJ] 
 
[117.2] "Ideler" = "Julius Ludwig Ideler" (1809–1842), and "Meteorologia veterum 

Graecorum et Romanorum" is a book written by him in (1832).  [HJ] 
 
[117.3] "Meteorlogics" = "Meteorologica" = "Μετεωρολογικά", by Aristotle. [HJ] 
 
[117.4] "Geminus" (1st Century BCE). [HJ] 
 
[117.5] "Arcadia" is a region in Greece. [HJ] 
 
[117.6] "Philoponus" should be "John Philoponus" (490?-570). [HJ] 
 
[117.7] "Lobeck" = "Christian August Lobeck" (1781–1860). [HJ] 
 
[117.8] "G. Bruno" = "Giordano Bruno" (1548–1600). [HJ] 
 
[117.9] "Alexander of Aphrodisias" (2nd - 3rd Century BCE). [HJ] 
 
[117.10]"Cena di Cenere" = (The Ashes' Dinner) is a book by "Giordano Bruno".  [HJ] 
 
[117.11] "De Civ Dei" = "De Civitate Dei" (The City of God) a book by Saint Augustine of 

Hippo, written about (413-426). [HJ] 
 
[117.12] "Dante" = "Dante Alighieri" (1265–1321), and "Purg" = "Purgatory" = 

"Purgatorio", is a part of his book "Divina Commedia" = "The Divine Comedy", written 
(1308-1321). [HJ] 

 
[118] Lest the animal spirits should swoon and be suffocated by the tenuity of the air. 



90  

[js] 
 
Ad 2am 3a. Reflexio radiorum solis, in regionibus prope circulos polares, admodum 
debilis et inefficax invenitur in calore: adeo ut Belgae, qui hybernarunt in Nova Zembla 
[119], cum expectarent navis suae liberationem et deobstructionem a glaciali mole (quae 
eam obsederat) per initia mensis Julii spe sua frustrati sint, et coacti scaphae se 
committere. Itaque radii solis directi videntur parum posse, etiam super terram planam; 
nec reflexi etiam, nisi multiplicentur et uniantur, quod fit cum sol magis vergit ad 
perpendiculum, quia tum incidentia radiorum facit angulos acutiores, ut lineae radiorum 
sint magis in propinquo: ubi contra in magnis obliquitatibus solis anguli sint valde obtusi, 
et proinde lineae radiorum magis distantes. Sed interim notandum est, multas esse 
posse operationes radiorum solis, atque etiam ex natura Calidi, quae non sunt 
proportionatae ad tactum nostrum: adeo ut respectu nostri non operentur usque ad 
calefactionem, sed respectu aliorum nonnullorum corporum exequantur opera Calidi. 
 
[119] This of course refers to Barentz's [119.1] expedition in search of a North-East 

passage. He passed the winter 1596-7 at Nova Zembla, [In Barentz's first voyage, 
1594, he was stopped by the ice on the 13th of July, and obliged to return. In his third 
voyage, 1596, his first considerable check was on the 19th of July; after which he only 
succeeded in coasting round the northern point of Nova Zembla till the 26th of 
August, where the ship stuck fast and they were forced to leave her and winter on the 
island, and return in their boats in the beginning of June 1597. See the letter signed 
by the company: "Three Voyages by the North-East, etc,"Hackluyt Society, 1853, p. 
191. This letter was begun on the 1st of June: "Having till this day stayed for the time 
and opportunity in hope to get our ship loose, and now are clean out of hope thereof, 
for that it lieth shut up and enclosed in the ice," etc.: and ended on the 13th, 
"notwithstanding that while we were making ready to be gone, we had great wind 
out of the west and north-west, and yet find no alteration nor bettering in the 
weather, and therefore in the last extremity we left it." This narrative, written by 
Gerrit de Veer [119.2], one of the party, was first published in Dutch in 1598; 
translated into Latin and French the same year; into Italian in 1599; into English in 
1609. See Introduction, p. cxviii. “Per initia mensis Junii” [119.3] would have been 
more accurate.—[JS]] 

 
[119.1] "Barentz" = "Willem Barentz" (1550?-1597). [HJ] 
 
[119.2] "Gerrit de Veer" (). [1598?–1635]. [HJ] 
 
[119.3] "Per initia mensis Junii" = "At the beginning of the month of June". [HJ] 
 
Ad 2am 4a. Fiat hujusmodi experimentum. Accipiatur speculum [120] fabricatum contra 
ac fit in speculis comburentibus, et interponatur inter manum et radios solis; et fiat 
observatio, utrum minuat calorem solis, quemadmodum speculum comburens eundem 
auget et intendit. Manifestum est enim, quoad radios opticos, prout fabricatur speculum 
in densitate inaequali respectu medii et laterum, ita apparere simulachra magis diffusa 



91  

aut magis contracta. Itaque idem videndum in calore. 
 
[120] “Speculum," used for lens. Read "specillum," the common word, il passes very 

easily into u; and probably the transition was more facile in the cursive hand. [js] 
 
Ad 2am 5a.  Fiat experimentum diligenter, utrum per specula comburentia fortissima 
et optime fabricata radii lunae possint excipi et colligi in aliquem vel minimum gradum 
teporis. Is vero gradus teporis si fortasse nimis subtilis et debilis fuerit, ut ad tactum 
percipi et deprehendi non possit, confugiendum erit ad vitra illa quae indicant 
constitutionem aeris calidam aut frigidam; ita ut radii lunae per speculum comburens 
incidant et jaciantur in summitatem vitri hujusmodi; atque tum notetur, si fiat depressio 
aquae per teporem. 
 
Ad 2am 6a. Practicetur etiam vitrum comburens super calidum [121], quod non sit 
radiosum aut luminosum [122]; ut ferri et lapidis calefacti sed non igniti, aut aquae 
ferventis, aut similium; et notetur utrum fiat augmentum et intentio calidi, ut in radiis 
solis. 
 
[121] So in the original; qy. [121.1] corpus calidum.— [JS] 
 
[121.1] "qy." is the abbreviation for "quod" or "quae", depending on the context, means 

"which" or "that which". [HJ] 
 
[122] Mersenne [122.1] says the greater number of the experiments mentioned in the 

second book of the Novum Organum had already been made, and mentions 
particularly, as if he had himself tried it, the reflexion of all kinds of heat by a burning 
mirror. He also asserts that light is always accompanied by heat. De la Verite des 
Sciences (1625) [122.2], p. 210. [js] 

 
[122.1] "Mersenne" = "Marin Mersenne" (1588–1648). He should be more famous! [HJ] 
 
[122.2] "De la Vérité des Sciences" (On the Truth of the Sciences) is a book by Mersenne. 

[HJ] 
 
Ad 2am 7a.  Practicetur etiam speculum comburens in flamma communi. 
 
Ad 3am 8a. Cometarum (si et illos numerare inter meteora libuerit [123]) non 
deprehenditur constans aut manifestus effectus in augendis ardoribus anni, licet 
siccitates saepius inde sequi notatae sint. Quinetiam trabes et columnae lucidae et 
chasmata et similia apparent saepius temporibus hybernis quam aestivis; et maxime per 
intensissima frigora, sed conjuncta cum siccitatibus. Fulmina tamen et coruscationes et 
tonitrua raro eveniunt hyeme, sed sub tempus magnorum fervorum. At stellae (quas 
vocant) cadentes existimantur vulgo magis constare ex viscosa aliqua materia splendida 
et accensa, quam esse naturae igneae fortioris. Sed de hoc inquiratur ulterius. 
 



92  

[123] That there was no reason for supposing comets to be more than merely meteoric 
exhalations is the thesis maintained, and doubtless with great ability, by Galileo in 
his Saggiatore [123.1], — the true view, or at least a nearer approach to it, having 
been propounded by the Jesuit Grossi [123.2]. Bacon perhaps alludes to this 
controversy. [js] 

 
[123.1] "Saggiatore" = "Il Saggiatore" (The Assayer), a book written by Galileo Galilei 

(1620). [HJ] 
 
[123.2] "Jesuit Grossi" = "Giovanni Grossi" (17th Century). [HJ] 
 
Ad 4am 9a.  Sunt quaedam coruscationes quae praebent lumen sed non urunt; eae vero 
semper fiunt sine tonitru. 
 
Ad 5am 10a. Eructationes et eruptiones flammarum inveniuntur non minus in 
regionibus frigidis quam calidis; ut in Islandia et Groenlandia: quemadmodum et arbores 
per regiones frigidas magis sunt quandoque inflammabiles et magis piceae ac resinosae 
quam per regiones calidas; ut fit in abiete, pinu, et reliquis: verum in quali situ et natura 
soli hujusmodi eruptiones fieri soleant, ut possimus affirmativae subjungere negativam, 
non satis quaesitum est. 
 
Ad 6am 11a. Omnis flamma perpetuo est calida magis aut minus, neque omnino 
subjungitur negativa: et tamen referunt ignem fatuum (quem vocant), qui etiam 
aliquando impingitur in parietem [124], non multum habere caloris; fortasse instar 
flammae spiritus vini, quae clemens et lenis est. Sed adhuc lenior videtur ea flamma 
quae in nonnullis historiis fidis et gravibus invenitur apparuisse circa capita et comas 
puerorum et virginum; quae nullo modo comas adurebat, sed molliter circum eas 
trepidabat. Atque certissimum est, circa equum in itinere sudantem noctu et suda 
tempestate apparuisse quandoque coruscationem quandam absque manifesto calore. 
Atque paucis abhinc annis, notissimum est et pro miraculo quasi habitum gremiale 
cujusdam puellae paulo motum aut fricatum coruscasse; quod fortasse factum est ob 
alumen aut sales quibus gremiale tinctum erat paulo crassius haerentia et incrustata, et 
ex fricatione fracta. Atque certissimum est saccharum omne, sive conditum (ut vocant) 
sive simplex, modo sit durius, in tenebris fractum aut cultello scalptum coruscare. 
Similiter aqua marina et salsa noctu interdum invenitur, remis fortiter percussa, 
coruscare. Atque etiam in tempestatibus spuma maris fortiter agitata noctu coruscat; 
quam coruscationem Hispani pulmonem marinum vocant [125]. De illa flamma autem 
quam antiqui nautae vocabant Castorem et Pollucem, et moderni Focum Sancti Ermi 
[126], qualem calorem habeat non satis quaesitum est. 
 
[124] i, e. Which sometimes even settles on a wall. [js] 
 
[125] The phrase "pulmo marino" is as much Italian as Spanish,—except of course, that 

in Italian "pulmo" is replaced by "polmo,"— and is merely a translation of πνεύμων 
ζαλάσσιος , which is used by Dioscorides, De Materiâ Medicâ, ii. 39. The luminous 



93  

appearance arises apparently from a molluscous animal, which in texture is like the 
substance of the lungs, from which circumstance it derives the name which 
Dioscorides gives it. Cf. De Augmentis Scientiarum. iv. 3. [js] 

 
[126]     "O lume vivo, que a maritima gente 

Tern por santo em tempo de tormenta." 
Os Lusiadas de Camoês, canto v. est. 18. [126.1] 

I take this quotation from Humboldt's Kosmos [126.2], ii. p. 122. [js] 
 

[126.1] "O lume vivo, que a maritima gente // Tern por santo em tempo de tormenta." 
= "O living light, which seafaring folk // Hold as holy in times of storm", is a 
Portuguese poem from the collection "Os Lusiadas" by "Camoês" = "Luís de Camões". 
[HJ] 

 
[126.2] "Humboldt" = "Friedrich Wilhelm Heinrich Alexander von Humboldt" (1769–

1859), and "Kosmos" is a book by him. [HJ] 
 
Ad 7am 12a. Omne ignitum ita ut vertatur in ruborem igneum etiam sine flamma 
perpetuo calidum est, neque huic Affirmativae subjungitur Negativa; sed quod in 
proximo est videtur esse lignum putre, quod splendet noctu neque tamen deprehenditur 
calidum; et squamae piscium putrescentes, quae etiam splendent noctu, nec inveniuntur 
ad tactum calidae; neque etiam corpus cicindelae aut muscae (quam vocant Luciolam) 
calidum ad tactum deprehenditur. 
 
Ad 8am 13a. De balneis calidis, in quo situ et natura soli emanare soleant, non satis 
quaesitum est; itaque non subjungitur Negativa. 
 
Ad 9am 14a. Liquidis ferventibus subjungitur Negativa ipsius liquidi in natura sua. 
Nullum enim invenitur liquidum tangibile quod sit in natura sua et maneat constanter 
calidum, sed superinducitur ad tempus tantum calor, ut natura ascititia [127]: adeo ut 
quae potestate et operatione sunt maxime calida, ut spiritus vini, olea aromatum 
chymica, etiam olea vitrioli et sulphuris, et similia, quae paulo post adurunt, ad primum 
tactum sint frigida. Aqua autem balneorum naturalium excepta in vas aliquod et separata 
a fontibus suis defervescit perinde ac aqua igne calefacta. At verum est corpora oleosa 
ad tactum paulo minus esse frigida quam aquea; ut oleum minus quam aqua, sericum 
minus quam linteum. Verum hoc pertinet ad Tabulam Graduum de Frigido. 
 
[127] E converso [127.1], calor is not a natura adscititia to solids. In modern physics this 

distinction would be altogether without a meaning. That a hot liquid returns after a 
while to a cold state, was adduced as an argument for the existence of substantial 
forms [127.2]. [js] 

 
[127.1] "E converso" = "conversely". [HJ] 
 
[127.2] "substantial form" = "essence" in Aristotelian and Scholastic philosophy. [HJ] 



94  

 
Ad 10am 15a. Similiter vapori fervido subjungitur Negativa naturae ipsius vaporis, qualis 
apud nos invenitur. Etenim exhalationes ex oleosis, licet facile inflammabiles, tamen non 
inveniuntur calidae, nisi a corpore calido recenter exhalaverint. 
 
Ad 10am 16a. Similiter aeri ipsi ferventi subjungitur Negativa naturae aeris ipsius. Neque 
enim invenitur apud nos aer calidus; nisi fuerit aut conclusus, aut attritus, aut manifeste 
calefactus a sole, igne, aut aliquo alio corpore calido. 
 
Ad 11am 17a. Subjungitur Negativa tempestatum frigidarum magis quam pro ratione 
temporis anni, quae eveniunt apud nos flante Euro et Borea; quemadmodum et 
contrariae tempestates eveniunt flante Austro et Zephyro. Etiam inclinatio ad pluviam 
(praesertim temporibus hyemalibus) comitatur tempestatem tepidam; at gelu contra 
frigidam. 
 
Ad 12am 18a. Subjungitur Negativa aeris conclusi in cavernis tempore aestivo. At de aere 
concluso omnino diligentius inquirendum. Primo enim non absque causa in 
dubitationem venit, qualis sit natura aeris quatenus ad calidum et frigidum in natura sua 
propria. Recipit enim aer calidum manifesto ex impressione coelestium; frigidum autem 
fortasse ab expiratione terrae; et rursus in media (quam vocant) regione aeris a 
vaporibus frigidis et nivibus: ut nullum judicium fieri possit de aeris natura per aerem qui 
foras est et sub dio, sed verius foret judicium per aerem conclusum. Atqui opus est etiam 
ut aer concludatur in tali vasi et materia quae nec ipsa imbuat aerem calido vel frigido 
ex vi propria, nec facile admittat vim aeris extranei. Fiat itaque experimentum per ollam 
figularem multiplici corio obductam ad muniendam ipsam ab aere extraneo, facta mora 
per tres aut quatuor dies in vase bene occluso; deprehensio autem fit post apertionem 
vasis vel per manum vel per vitrum graduum ordine applicatum. 
 
Ad 13am 19a. Subest similiter dubitatio, utrum tepor in lana et pellibus et plumis et 
hujusmodi fiat ex quodam exili calore inhaerente, quatenus excernuntur ab animalibus; 
aut etiam ob pinguedinem quandam et oleositatem, quae sit naturae congruae cum 
tepore; vel plane ob conclusionem et fractionem aeris, ut in articulo praecedente dictum 
est. Videtur enim omnis aer abscissus a continuitate aeris forinseci habere nonnihil 
teporis. Itaque fiat experimentum in fibrosis quae fiunt ex lino; non ex lana aut plumis 
aut serico, quae excernuntur ab animatis. Notandum est etiam, omnes pulveres (ubi 
manifesto includitur aer) minus esse frigidos quam corpora integra ipsorum; 
quemadmodum etiam existimamus omnem spumam (utpote quae aerem contineat) 
minus esse frigidam quam liquorem ipsum. 
 
Ad 14am 20a. Huic non subjungitur Negativa. Nihil enim reperitur apud nos sive tangibile 
sive spiritale, quod admotum igni non excipiat calorem. In eo tamen differunt, quod alia 
excipiant calorem citius, ut aer, oleum, et aqua; alia tardius, ut lapis et metalla. Verum 
hoc pertinet ad Tabulam Graduum. 
 
Ad 15am 21a. Huic Instantiae non subjungitur Negativa alia, quam ut bene notetur non 



95  

excitari scintillas ex silice et chalybe aut alia aliqua substantia dura nisi ubi excutiuntur 
minutiae aliquae ex ipsa substantia lapidis vel metalli, neque aerem attritum unquam 
per se generare scintillas, ut vulgo putant; quin et ipsae illae scintillae ex pondere 
corporis igniti magis vergunt deorsum quam sursum, et in extinctione redeunt in 
quandam fuliginem corpoream. 
 
Ad 16am 22a. Existimamus huic instantiae non subjungi Negativam. Nullum enim 
invenitur apud nos corpus tangibile, quod non ex attritione manifesto calescat; adeo ut 
veteres somniarent non inesse coelestibus aliam viam aut virtutem calefaciendi nisi ex 
attritione aeris per rotationem rapidam et incitatam [128]. Verum in hoc genere ulterius 
inquirendum est, utrum corpora quae emittuntur ex machinis (qualia sunt pilae ex 
tormentis) non ex ipsa percussione contrahant aliquem gradum caloris; adeo ut 
postquam deciderint inveniantur nonnihil calida. At aer motus magis infrigidat quam 
calefacit; ut in ventis et follibus et flatu oris contracti. Verum hujusmodi motus non est 
tam rapidus ut excitet calorem, et fit secundum totum, non per particulas; ut mirum non 
sit, si non generet calorem. 
 
[128] See Aristotle’s Meteorolgica. I. c. 2. sub finem [128.1]; or De Caelo [128.2], n. c. 7. 

It seems probable that Aristotle was influenced by a wish to secure the doctrine of 
the eternity of the universe, which he saw would be put in peril if celestial heat were 
ascribed to anything akin to combustion. We now know that the generation of heat, 
whether by friction, combustion, or otherwise, involves a loss of vis viva, and it is 
difficult to avoid the conclusion that the material universe sprang, at a finite distance 
of time ago, out of something wholly and inconceivably different from itself. Nothing 
is more remarkable than the way in which ontology here forces itself into physics. 
[js] 

 
[128.1] "sub finem" is Latin for "towards the end", or "near the end". Notice that there 

is also the abbreviation "ad fin" = "ad finem" which means "reaching all the way to 
the end", or " continue until the end". I guess the choice between these two is very 
subjective. [HJ] 

 
[128.2] "De Caelo" = "Περὶ οὐρανοῦ" = "On the Heavens" is a book by Aristotle. [HJ] 
 
Ad 17am 23a. Circa hanc instantiam facienda est inquisitio diligentior. Videntur enim 
herbae et vegetabilia viridia et humida aliquid habere in se occulti caloris. Ille vero calor 
tam tenuis est ut in singulis non percipiatur ad tactum; verum postquam illa adunata sint 
et conclusa, ut spiritus ipsorum non expiret in aerem sed se invicem foveat, tum vero 
oritur calor manifestus, et nonnunquam flamma in materia congrua. 
 
Ad 18am 24a. Etiam circa hanc instantiam diligentior facienda est inquisitio. Videtur 
enim calx viva aqua aspersa concipere calorem vel propter unionem caloris qui antea 
distrahebatur (ut ante dictum est de herbis conclusis), vel ob irritationem ex 
exasperationem spiritus ignei ab aqua, ut fiat quidam conflictus et antiperistasis. Utra 
vero res sit in causa facilius apparebit, si loco aquae immittatur oleum; oleum enim 



96  

aeque ac aqua valebit ad unionem spiritus inclusi, sed non ad irritationem. Etiam 
faciendum est experimentum latius tam in cineribus et calcibus diversorum corporum, 
quam per immissionem diversorum liquorum. 
 
Ad 19am 25a. Huic instantiae subjungitur Negativa aliorum metallorum, quae sunt magis 
mollia et fluxa. Etenim bracteolae auri, solutae in liquorem per aquam regis, nullum dant 
calorem ad tactum in dissolutione; neque similiter plumbum in aqua forti; neque etiam 
argentum vivum (ut memini); sed argentum ipsum parum excitat caloris, atque etiam 
cuprum (ut memini), sed magis manifesto stannum, atque omnium maxime ferrum et 
chalybs, quae non solum fortem excitant calorem in dissolutione, sed etiam violentam 
ebullitionem [129]. Itaque videtur calor fieri per conflictum, cum aquae fortes penetrant 
et fodiunt et divellunt partes corporis, et corpora ipsa resistunt. Ubi vero corpora facilius 
cedunt, vix excitatur calor. 
 
[129] This ebullition is of course not the result of the heat, but arises from the 

disengagement of gas during the action of the acid on the metal. [js] 
 
Ad 20am 26a. Calori animalium nulla subjungitur Negativa, nisi insectorum (ut dictum 
est) ob parvitatem corporis. Etenim in piscibus collatis ad animalia terrestria magis 
notatur gradus caloris quam privatio. In vegetabilibus autem et plantis nullus percipitur 
gradus caloris ad tactum, neque in lachrymis ipsorum, neque in medullis recenter 
apertis. At in animalibus magna reperitur diversitas caloris, tum in partibus ipsorum 
(alius est enim calor circa cor, alius in cerebro, alius circa externa), tum in accidentibus 
eorum, ut in exercitatione vehementi et febribus. 
 
Ad 21am 27a. Huic instantiae vix subjungitur Negativa. Quinetiam excrementa 
animalium non recentia manifeste habent calorem potentialem, ut cernitur in 
impinguatione soli. 
 
Ad 22am et 23am 28a. Liquores (sive aquae vocentur sive olea) qui habent magnam et 
intensam acrimoniam exequuntur opera caloris in divulsione corporum, atque adustione 
post aliquam moram; sed tamen ad ipsum tactum manus non sunt calidi ab initio. 
Operantur autem secundum analogiam [130] et poros corporis cui adjunguntur. Aqua 
enim regis aurum solvit, argentum minime; at contra aqua fortis argentum solvit, aurum 
minime; neutrum autem solvit vitrum. Et sic de caeteris. 
 
[130] This is another instance of the large sense given to the word analogia. Aqua regia 

is a mixture of nitric and hydrochloric acids. Its power of dissolving gold is ascribed 
by Davy to the liberation of chlorine by the mutual action of the two acids. The 
different result in the case of silver arises from the insolubility of chloride of silver. 
[js] 

 
Ad 24am 29a. Fiat experimentum spiritus vini in lignis, ac etiam in butyro aut cera aut 
pice; si forte per calorem suum ea aliquatenus liquefaciat. Etenim instantia 24a ostendit 
potestatem ejus imitativam caloris in incrustationibus. Itaque fiat similiter 



97  

experimentum in liquefactionibus. Fiat etiam experimentum per vitrum graduum sive 
calendare quod concavum sit in summitate sua per exterius; et immittatur in illud 
concavum exterius spiritus vini bene rectificatus, cum operculo, ut melius contineat 
calorem suum; et notetur utrum per calorem suum faciat aquam descendere. 
 
Ad 25am 30a. Aromata, et herbae acres ad palatum, multo magis sumptae interius, 
percipiuntur calida. Videndum itaque in quibus aliis materiis exequantur opera caloris. 
Atque referunt nautae, cum cumuli et massae aromatum diu conclusae subito 
aperiuntur, periculum instare illis, qui eas primo agitant et extrahunt, a febribus et 
inflammationibus spiritus [131]. Similiter fieri poterit experimentum, utrum pulveres 
hujusmodi aromatum aut herbarum non arefaciant laridum et carnem suspensam super 
ipsos, veluti fumus ignis. 
 
[131] In the Annals of Philosophy a case is mentioned in which the effluvia arising on the 

opening of a large bark-store at Guayra [131.1] were sufficiently powerful to cure a 
bad fever. [js] 

 
[131.1] I am not sure about "Guayra". It is probably a place in South America. [HJ] 
 
Ad 26am 31a. Acrimonia sive penetratio inest tam frigidis, qualia sunt acetum et oleum 
vitrioli, quam calidis, qualia sunt oleum origani et similia. Itaque similiter et in animatis 
cient dolorem et in non animatis divellunt partes et consumunt. Neque huic instantiae 
subjungitur Negativa. Atque in animatis nullus reperitur dolor, nisi cum quodam sensu 
caloris. 
 
Ad 27am 32a. Communes sunt complures actiones et calidi et frigidi, licet diversa 
admodum ratione. Nam et nives puerorum manus videntur paulo post urere; et frigora 
tuentur carnes a putrefactione, non minus quam ignis; et calores contrahunt corpora in 
minus, quod faciunt et frigida. Verum haec et similia opportunius est referre ad 
Inquisitionem de Frigido. 
 
 

XIII. 
Tertio facienda est comparentia ad intellectum instantiarum in quibus natura, de qua fit 
inquisitio, inest secundum magis et minus; sive facta comparatione incrementi et 
decrementi in eodem subjecto, sive facta comparatione ad invicem in subjectis diversis. 
Cum enim Forma rei sit ipsissima res; neque differat res a Forma, aliter quam differunt 
apparens et existens, aut exterius et interius, aut in ordine ad hominem et in ordine ad 
universum [132]; omnino sequitur ut non recipiatur aliqua natura pro vera Forma, nisi 
perpetuo decrescat quando natura ipsa decrescit, et similiter perpetuo augeatur quando 
natura ipsa augetur. Hanc itaque tabulam Tabulam Graduum sive Tabulam Comparativae 
appellare consuevimus. 
 
[132] "Res" is to be taken in a general sense, so as to include not only substances, but 

also what Bacon calls naturae. It is therefore not to be translated as if it were 



98  

synonymous with corpus; and in fact in a subsequent passage (II. § 50.) “res” and 
"corpus" are, so to speak, placed in opposition to each other. "Rerum formae et 
Corporum schematismi." [js] 

 
Tabula Graduum sive Comparativae in Calido. 

Primo itaque dicemus de iis quae nullum prorsus gradum caloris habent ad tactum, sed 
videntur habere potentialem tantum quendam calorem, sive dispositionem et 
praeparationem ad calidum. Postea demum descendemus ad ea quae sunt actu sive ad 
tactum calida, eorumque fortitudines et gradus. 
 
1. In corporibus solidis et tangibilibus non invenitur aliquid quod in natura sua calidum 

sit originaliter. Non enim lapis aliquis, non metallum, non suphur, non fossile aliquod, 
non lignum, non aqua, non cadaver animalis, inveniuntur calida. Aquae autem 
calidae in balneis videntur calefieri per accidens, sive per flammam aut ignem 
subterraneum, qualis ex Aetna et montibus aliis compluribus evomitur, sive ex 
conflictu corporum, quemadmodum calor fit in ferri et stanni dissolutionibus. Itaque 
gradus caloris in inanimatis, quatenus ad tactum humanum, nullus est; veruntamen 
illa gradu frigoris differunt; non enim aeque frigidum est lignum ac metallum. Sed 
hoc pertinet ad Tabulam Graduum in Frigido. 

 
2. Attamen quoad potentiales calores et praeparationes ad flammam, complura 

inveniuntur inanimata admodum disposita, ut sulphur, naphtha, petrelaeum [133]. 
 
[133] The Latin form of the word is petroleum. [js] 
 
3. Quae antea incaluerunt, ut fimus equinus ex animali, aut calx, aut fortasse cinis aut 

fuligo ex igne, reliquias latentes quasdam caloris prioris retinent. Itaque fiunt 
quaedam distillationes et separationes corporum per sepulturam in fimo equino; 
atque excitatur calor in calce per aspersionem aquae; ut jam dictum est. 

 
4. Inter vegetabilia non invenitur aliqua planta sive pars plantae (veluti lachryma aut 

medulla) quae sit ad tactum humanum calida. Sed tamen (ut superius dictum est) 
herbae virides conclusae calescunt; atque ad interiorem tactum, veluti ad palatum 
aut ad stomachum aut etiam ad exteriores partes, post aliquam moram (ut in 
emplastris et unguentis) alia vegetabilia inveniuntur calida, alia frigida. 

 
5. Non invenitur in partibus animalium, postquam fuerint mortuae aut separatae, 

aliquid calidum ad tactum humanum. Nam neque fimus equinus ipse, nisi fuerit 
conclusus et sepultus, calorem retinet. Sed tamen omnis fimus habere videtur 
calorem potentialem, ut in agrorum impinguatione. Et similiter, cadavera animalium 
hujusmodi habent latentem et potentialem calorem; adeo ut in coemeteriis, ubi 
quotidie fiunt sepulturae, terra calorem quendam occultum colligat, qui cadaver 
aliquod recenter impositum consumit longe citius quam terra pura. Atque apud 
orientales traditur inveniri textile quoddam tenue et molle, factum ex avium 
plumagine, quod vi innata butyrum solvat et liquefaciat in ipso leviter involutum. 



99  

 
6. Quae impinguant agros, ut fimi omnis generis, creta, arena maris, sal, et similia, 

dispositionem nonnullam habent ad calidum. 
 
7. Omnis putrefactio in se rudimenta quaedam exilis caloris habet [134], licet non 

hucusque ut ad tactum percipiatur. Nam nec ea ipsa quae putrefacta solvuntur in 
animalcula, ut caro, caseus, ad tactum percipiuntur calida; neque lignum putre, quod 
noctu splendet, deprehenditur ad tactum calidum. Calor autem in putridis 
quandoque se prodit per odores tetros et fortes. 

 
[134] This is true of eremacausis [134.1] rather than of real putrefaction. But the 

distinction belongs to the recent history of chemistry. [js] 
 
[134.1] "eremacausis" = "causing heat", e.g. organic matter producing head in the 

process of decomposing. [HJ] 
 
8. Primus itaque caloris gradus, ex iis quae ad tactum humanum percipiuntur calida, 

videtur esse calor animalium, qui bene magnam habet graduum latitudinem. Nam 
infimus gradus (ut in insectis) vix ad tactum deprenditur; summus autem gradus vix 
attingit ad gradum caloris radiorum solis in regionibus et temporibus maxime 
ferventibus, neque ita acris est quin tolerari possit a manu. Et tamen referunt de 
Constantio [135], aliisque nonnullis qui constitutionis et habitus corporis admodum 
sicci fuerunt, quod acutissimis febribus correpti ita incaluerint ut manum admotam 
aliquantulum urere visi sint. 

 
[135] The person here referred to is Constantius II., the son of Constantine the Great. 

The burning heat of the fever of which he died is mentioned by Ammianus Marcellinus 
[135.1], 1. xxi. c. 15. [js] 

 
[135.1] Constantine the Great (272?–337), Constantius II (317?–361), Ammianus 

Marcellinus (330?–400). [HJ] 
 
9. Animalia, ex motu et exercitatione, ex vino et epulis, ex venere, ex febribus 

ardentibus, et ex dolore, augentur calore. 
 
10. Animalia, in accessibus febrium intermittentium, a principio frigore et horrore 

corripiuntur, sed paulo post majorem in modum incalescunt; quod etiam faciunt a 
principio in causonibus et febribus pestilentialibus. 

 
11. Inquiratur ulterius de calore comparato in diversis animalibus, veluti piscibus, 

quadrupedibus, serpentibus, avibus; atque etiam secundum species ipsorum, ut in 
leone, milvio, homine; nam ex vulgari opinione, pisces per interiora minus calidi sunt, 
aves autem maxime calidae; praesertim columbae, accipitres, struthiones [136]. 

 
[136] Struthio commonly means an ostrich, but it seems here to be used for a sparrow. 



100  

— [JS] 
 
12. Inquiratur ulterius de calore comparato in eodem animali, secundum partes et 

membra ejus diversa. Nam lac, sanguis, sperma, ova, inveniuntur gradu modico 
tepida, et minus calida quam ipsa caro exterior in animali quando movetur aut 
agitatur. Qualis vero gradus sit caloris in cerebro, stomacho, corde, et reliquis, 
similiter adhuc non est quaesitum. 

 
13. Animalia omnia, per hyemem et tempestates frigidas, secundum exterius frigent; sed 

per interiora etiam magis esse calida existimantur. 
 
14. Calor coelestium, etiam in regione calidissima atque temporibus anni et diei 

calidissimis, non eum gradum caloris obtinet, qui vel lignum aridissimum vel stramen 
vel etiam linteum ustum incendat aut adurat, nisi per specula comburentia 
roboretur; sed tamen e rebus humidis vaporem excitare potest. 

 
15. Ex traditione astronomorum ponuntur stellae aliae magis, aliae minus calidae. Inter 

planetas enim post solem ponitur Mars calidissimus, deinde Jupiter, deinde Venus 
[137]; ponuntur autem tanquam frigidi Luna et deinde omnium maxime Saturnus. 
Inter fixas autem ponitur calidissimus Sirius, deinde Cor Leonis, sive Regulus, deinde 
Canicula, etc. 

 
[137] By some Venus was accounted cold and moist. Vide Margarita Philosopica. p. 627. 

Ptolemy [137.1], however, confirms what Bacon says of her. [js] 
 
[137.1] "Ptolemy" = "(100?–170". Do I need to mention where these historical figures 

were coming from or lived? [HJ] 
 
16. Sol magis calefacit, quo magis vergit ad perpendiculum sive Zenith, quod etiam 

credendum est de aliis planetis, pro modulo suo caloris; exempli gratia, Jovem magis 
apud nos calefacere, cum positus sit sub Cancro aut Leone quam sub Capricorno aut 
Aquario. 

 
17. Credendum est solem ipsum et planetas reliquos magis calefacere in perigaeis suis, 

propter propinquitatem ad terram, quam in apogaeis. Quod si eveniat ut in aliqua 
regione sol sit simul in perigaeo et propius ad perpendiculum, necesse est ut magis 
calefaciat quam in regione ubi sol sit similiter in perigaeo sed magis ad obliquum. 
Adeo ut comparatio exaltationis planetarum notari debeat, prout ex perpendiculo 
aut obliquitate participet, secundum regionum varietatem. 

 
18. Sol etiam, et similiter reliqui planetae calefacere magis existimantur cum sint in 

proximo ad stellas fixas majores; veluti cum sol ponitur in Leone, magis vicinus fit 
Cordi Leonis, Caudae Leonis, et Spicae Virginis, et Sirio, et Caniculae, quam cum 
ponitur in Cancro, ubi tamen magis sistitur ad perpendiculum [138]. Atque 
credendum est partes coeli majorem infundere calorem (licet ad tactum minime 



101  

perceptibilem) quo magis ornatae sint stellis, praesertim majoribus. 
 
[138] This astrological fancy was probably suggested by a wish to explain why July is hotter 

than June. In the division of the Zodiac into trigons each of which corresponds to one 
of the elements, Leo forms one of the corners of the fiery trigon; and it is moreover 
the sun's proper sign. 

 
19. Omnino calor coelestium augetur tribus modis; videlicet ex perpendiculo, ex 

propinquitate sive perigaeo, et ex conjunctione sive consortio stellarum. 
 
20. Magnum omnino invenitur intervallum inter calorem animalium ac etiam radiorum 

coelestium (prout ad nos deferuntur), atque flammam, licet lenissimam, atque etiam 
ignita omnia, atque insuper liquores, aut aerem ipsum majorem in modum ab igne 
calefactum. Etenim flamma spiritus vini, praesertim rara nec constipata, tamen potis 
est stramen aut linteum aut papyrum incendere; quod nunquam faciet calor animalis 
vel solis, absque speculis comburentibus. 

 
21. Flammae autem et ignitorum plurimi sunt gradus in fortitudine et debilitate caloris. 

Verum de his nulla est facta diligens inquisitio; ut necesse sit ista leviter transmittere. 
Videtur autem ex flammis illa ex spiritu vini esse mollissima; nisi forte ignis fatuus, 
aut flammae seu coruscationes ex sudoribus animalium, sint molliores. Hanc sequi 
opinamur flammam ex vegetabilibus levibus et porosis, ut stramine, scirpis, et foliis 
arefactis, a quibus non multum differre flammam ex pilis aut plumis. Hanc sequitur 
fortasse flamma ex lignis, praesertim iis quae non multum habent ex resina aut pice; 
ita tamen ut flamma ex lignis quae parva sunt mole (quae vulgo colligantur in 
fasciculos) lenior sit quam quae fit ex truncis arborum et radicibus. Id quod vulgo 
experiri licet in fornacibus quae ferrum excoquunt, in quibus ignis ex fasciculis et 
ramis arborum non est admodum utilis. Hanc sequitur (ut arbitramur) flamma ex oleo 
et sevo et cera, et hujusmodi oleosis et pinguibus, quae sunt sine magna acrimonia. 
Fortissimus autem calor reperitur in pice et resina; atque adhuc magis in sulphure et 
caphura [139], et naphtha et petrelaeo et salibus (postquam materia cruda eruperit), 
et in horum compositionibus, veluti pulvere tormentario, igne Graeco (quem vulgo 
ignem ferum vocant), et diversis ejus generibus, quae tam obstinatum habent 
calorem ut ab aquis non facile exstinguantur. 

 
[139] Camphor. [js] 
 
22. Existimamus etiam flammam, quae resultat ex nonnullis metallis imperfectis, esse 

valde robustam et acrem. Verum de istis omnibus inquiratur ulterius. 
 
23. Videtur autem flamma fulminum potentiorum has omnes flammas superare; adeo 

ut ferrum ipsum perfectum aliquando colliquaverit in guttas, quod flammae illae 
alterae facere non possunt. 

 
24. In ignitis autem diversi sunt etiam gradus caloris, de quibus etiam non facta est 



102  

diligens inquisitio. Calorem maxime debilem existimamus esse ex linteo usto, quali 
ad flammae excitationem uti solemus; et similiter ex ligno illo spongioso aut funiculis 
arefactis qui ad tormentorum accensionem adhibentur. Post hunc sequitur carbo 
ignitus ex lignis et anthracibus, atque etiam ex lateribus ignitis, et similibus. Ignitorum 
autem vehementissime calida existimamus esse metalla ignita, ut ferrum et cuprum 
et caetera. Verum de his etiam facienda est ulterior inquisitio. 

 
25. Inveniuntur ex ignitis nonnulla longe calidiora quam nonnullae ex flammis. Multo 

enim calidius est et magis adurens ferrum ignitum quam flamma spiritus vini. 
 
26. Inveniuntur etiam ex illis quae ignita non sunt sed tantum ab igne calefacta, sicut 

aquae ferventes et aer conclusus in reverberatoriis, nonnulla quae superant calore 
multa ex flammis ipsis et ignitis. 

 
27. Motus auget calorem; ut videre est in follibus et flatu; adeo ut duriora ex metallis non 

solvantur aut liquefiant per ignem mortuum aut quietum, nisi flatu excitetur. 
 
28. Fiat experimentum per specula comburentia, in quibus (ut memini [140]) hoc fit; ut si 

speculum ponatur (exempli gratia) ad distantiam spithamae ab objecto combustibili, 
non tantopere incendat aut adurat quam si positum fuerit speculum (exempli gratia) 
ad distantiam semi spithamae, et gradatim et lente trahatur ad distantiam 
spithamae. Conus tamen et unio radiorum eadem sunt, sed ipse motus auget 
operationem caloris [141]. 

 
[140] Compare De Calore et Frigore [140.1]:— “And the operation of them [burning- 

glasses] is, as I remember, first to place them," etc, which seems to prove, not only 
that Bacon had no burning-glass at hand, but also that he was not familiar with the 
use of them. — [JS] 

 
[140.1] "De Calore et Frigore" = "On Heat and Cold" is a book by Ptolemy. [HJ] 
 
[141] The only explanation of this is, that the focal length of the lens lay between a span 

and half a span. [js] 
 
29. Existimantur incendia illa, quae fiunt flante vento forti, majores progressus facere 

adversus ventum quam secundum ventum; quia scilicet flamma resilit motu 
perniciore, vento remittente, quam procedit, vento impellente. 

 
30. Flamma non emicat aut generatur, nisi detur aliquid concavi in quo flamma movere 

possit et ludere; praeterquam in flammis flatuosis pulveris tormentarii, et similibus, 
ubi compressio et incarceratio flammae auget ejus furorem. 

 
31. Incus per malleum calefit admodum; adeo ut si incus fuerit laminae tenuioris, 

existimemus illam per fortes et continuos ictus mallei posse rubescere, ut ferum 
ignitum; sed de hoc fiat experimentum. 



103  

 
32. At in ignitis quae sunt porosa, ita ut detur spatium ad exercendum motum ignis, si 

cohibeatur hujusmodi motus per compressionem fortem, statim extinguitur ignis; 
veluti cum linteum ustum aut filum ardens candelae aut lampadis aut etiam carbo aut 
pruna ardens comprimitur per pressorium aut pedis conculcationem aut hujusmodi, 
statim cessant operationes ignis. 

 
33. Approximatio ad corpus calidum auget calorem, pro gradu approximationis; quod 

etiam fit in lumine: nam quo proprius collocatur objectum ad lumen eo magis est 
visibile. 

 
34. Unio calorum diversorum auget calorem, nisi facta sit commistio corporum. Nam 

focus magnus et focus parvus in eodem loco nonnihil invicem augent calorem; at aqua 
tepida immissa in aquam ferventem refrigerat. 

 
35. Mora corporis calidi auget calorem. Etenim calor perpetuo transiens et emanans 

commiscetur cum calore praeinexistente, adeo ut multiplicet calorem. Nam focus non 
aeque calefacit cubiculum per moram semihorae ac si idem focus duret per horam 
integram. At hoc non facit lumen; etenim lampas aut candela in aliquo loco posita 
non magis illuminat per moram diuturnam quam statim ab initio. 

 
36. Irritatio per frigidum ambiens auget calorem; ut in focis videre est per gelu acre. 

Quod existimamus fieri non tantum per conclusionem et contractionem caloris, quae 
est species unionis, sed per exasperationem; veluti cum aer aut baculum violenter 
comprimitur aut flectitur, non ad punctum loci prioris resilit, sed ulterius in 
contrarium. Itaque fiat diligens experimentum per baculum vel simile aliquid 
immissum in flammam, utrum ad latera flammae non uratur citius quam in medio 
flammae. 

 
37. Gradus autem in susceptione caloris sunt complures. Atque primo omnium 

notandum est, quam parvus et exilis calor etiam ea corpora, quae caloris minime 
omnium sunt susceptiva, immutet tamen et nonnihil calefaciat. Nam ipse calor 
manus globulum plumbi aut alicujus metalli paulisper detentum nonnihil calefacit. 
Adeo facile et in omnibus transmittitur et excitatur calor, corpore nullo modo ad 
apparentiam immutato. 

 
38. Facillime omnium corporum apud nos et excipit et remittit calorem aer; quod optime 

cernitur in vitris calendaribus. Eorum confectio est talis [142]: accipiatur vitrum 
ventre concavo, collo tenui et oblongo; resupinetur et demittatur hujusmodi vitrum, 
ore deorsum verso, ventre sursum, in aliud vasculum vitreum ubi sit aqua, tangendo 
fundum vasculi illius recipientis extremo ore vitri immissi, et incumbat paullulum vitri 
immissi collum ad os vitri recipientis, ita ut stare possit; quod ut commodius fiat, 
apponatur parum cerae ad os vitri recipientis; ita tamen ut non penitus obturetur os 
ejus, ne ob defectum aeris succedentis impediatur motus de quo jam dicetur, qui est 
admodum facilis et delicatus. 



104  

 
[142] In consequence of this description of the Vitrum Calendare, the invention of the 

Thermometer has been ascribed to Bacon; but without good reason. Fludd [142.1] was 
the first to publish an account of the Thermometer; but Nelli [142.2] says, and 
(admitting his authorities) truly, that Galileo's invention was anterior to any 
publication of Fludd's. Nelli speaks of a letter preserved in the library of his family "in 
copia," which Castelli [142.3] addressed to Cesarina [142.4] in 1638. Castelli says 
that, more than thirtyfive years before, Galileo had shown him an experiment which 
he describes ; namely, the rise of the water into an inverted tube with a bulb at one 
extremity, when the open end of the tube is put into a vessel of water, and goes on, 
"del quale effetto il medesimo Signor Galileo si era servito per fabbricare un 
Istromento da esaminare i gradi del caldo e del freddo." Thus far Castelli; but how long 
after the original experiment the instrument was made, does not appear from his 
statement. Nelli also refers to Viviani's [142.5] Life of Galileo, wherein it is said that 
Galileo invented the Thermometer between 1593 and 1597. It has not, I think, been 
remarked that the rise of water under the circumstances of Galileo's original 
experiment had already been described in Porta's Natural Magic [142.6]; though, as 
is usually the case with Porta, one cannot be sure whether he had ever actually seen 
it. "Possumus etiam solo calore aquam ascendere facere. Sit dolium supra turrim, vel 
ligncum, vel argillaceum aut sereum, quod melius erit, et canalem habeat in medio, 
qui descendat inferius usque ad aquam, et in eâ submersus sit, sed adglutinatus, ne 
respiret. Calefiat vas superius vel sole vel igne, nam aer, qui in alvo continetur, rarefit 
et foras prolabitur, unde aquam in bullas tumere videbimus, mox absentia solis ubi 
vas refrigescit, aer condensatur, et quum non sufficiat inclusus aer vacuum replere, 
accersitur aqua et ascendit supra." — Porta's Natural Magic, book xix. chap. 4. [js] 

 
[142.1] "Fludd" = "Robert Fludd" (1574–1637). [HJ] 
 
[142.2] "Nelli" = "Giovanni Battista Nelli" (1702–1770). [HJ] 
 
[142.3] "Castelli" = "Benedetto Castelli" (1577–1643). [HJ] 
 
[142.4] "Cesarina" could be a typographical mistake! It could refer to any member of the 

"Cesarini" family, and especially "Cardinal Giulio Cesarini" (the younger) (1587-
1664). [HJ] 

 
[142.5] "Viviani " = "Vincenzo Viviani" (1622–1703). [HJ] 
 
[142.6] "Porta" = "Giambattista della Porta" (1535-1615), and "Natural Magick" (Magia 

Naturalis) is a book by him written in (1558) and a new new edition was published in 
1589. Galileo's themometer was conceived in (1593). So, the things mentioned here 
should be interpreted carefully. [HJ] 

 
Oportet autem ut vitrum demissum, antequam inseratur in alterum, calefiat ad 
ignem a parte superiori, ventre scilicet. Postquam autem fuerit vitrum illud 



105  

collocatum, ut diximus, recipiet et contrahet se aer (qui dilatatus erat per 
calefactionem), post moram sufficientem pro extinctione illius ascititii caloris, ad 
talem extensionem sive dimensionem qualis erit aeris ambientis aut communis tunc 
temporis quando immittitur vitrum, atque attrahet aquam in sursum ad hujusmodi 
mensuram. Debet autem appendi charta angusta et oblonga, et gradibus (quot 
libuerit) interstincta. Videbis autem, prout tempestas diei incalescit aut frigescit, 
aerem se contrahere in angustius per frigidum et extendere se in latius per calidum; 
id quod conspicietur per aquam ascendentem quando contrahitur aer, et 
descendentem sive depressum quando dilatatur aer. Sensus autem aeris, quatenus 
ad calidum et frigidum, tam subtilis est et exquisitus ut facultatem tactus humani 
multum superet; adeo ut solis radius aliquis, aut calor anhelitus, multo magis calor 
manus, super vitri summitatem positus, statim deprimat aquam manifesto. Attamen 
existimamus spiritum animalium magis adhuc exquisitum sensum habere calidi et 
frigidi, nisi quod a mole corporea impediatur et hebetetur. 

 
39. Post aërem, existimamus corpora esse maxime sensitiva caloris ea quae a frigore 

recenter immutata sint et compressa, qualia sunt nix et glacies; ea enim leni aliquo 
tepore solvi incipiunt et colliquari. Post illa sequitur fortasse argentum vivum. Post 
illud sequuntur corpora pinguia, ut oleum butyrum, et similia; deinde lignum; deinde 
aqua; postremo lapides et metalla, quae non facile calefiunt, praesertim interius. Illa 
tamen calorem semel susceptum diutissime retinent; ita ut later aut lapis aut ferrum 
ignitum in pelvim aquae frigidae immissum et demersum, per quartam partem horae 
(plus minus) retineat calorem, ita ut tangi non possit. 

 
40. Quo minor est corporis moles, eo citius per corpus calidum approximatum incalescit; 

id quod demonstrat omnem calorem apud nos esse corpori tangibili quodammodo 
adversum. 

 
41. Calidum, quatenus ad sensum et tactum humanum, res varia est et respectiva: adeo 

ut aqua tepida, si manus frigore occupetur, sentiatur esse calida; sin manus incaluerit, 
frigida. 

 
 

XIV. 
Quam inopes simus historiae quivis facile advertet, cum in tabulis superioribus, 
praeterquam quod loco historiae probatae et instantiarum certarum nonnunquam 
traditiones et relationes inseramus (semper tamen adjecta dubiae fidei et auctoritatis 
nota), saepenumero etiam hisce verbis, fiat experimentum, vel inquiratur ulterius, uti 
cogamur. 
 
 

XV. 
Atque opus et officium harum trium tabularum Comparentiam Instantiarum ad 
Intellectum vocare consuevimus. Facta autem Comparentia, in opere ponenda est ipsa 



106  

Inductio. Invenienda est enim, super Comparentiam omnium et singularum 
Instantiarum, natura talis, quae cum natura data perpetuo adsit, absit, atque crescat, et 
decrescat; sitque (ut superius dictum est) limitatio naturae magis communis [143]. Hoc 
si mens jam ab initio facere tentet affirmative (quod sibi permissa semper facere solet), 
occurrent phantasmata et opinabilia et notionalia male terminata et axiomata quotidie 
emendanda; nisi libeat (scholarum more) pugnare pro falsis. Ea tamen proculdubio erunt 
meliora aut praviora pro facultate et robore intellectus qui operatur. At omnino Deo 
(Formarum inditori et opifici) aut fortasse angelis et intelligentiis competit Formas per 
affirmationem immediate nosse, atque ab initio contemplationis [144]. Sed certe supra 
hominem est; cui tantum conceditur, procedere primo per Negativas, et postremo loco 
desinere in Affirmativas, post omnimodam exclusionem. 
 
[143] That is, a particular case of a more general nature. The force of the last clause may 

be thus illustrated: If all bodies were more or less luminous accordingly as they 
were more or less hot, the luminous and the hot would be concomitantia, but neither 
would be the form of the other. [See General Preface, § 8.—[JS]] 

 
[144] It was, I apprehend, the received doctrine, that whatever knowledge the angelic 

nature is capable of it attains at once. Thus it is said, "Inferiores substantiae 
intellectivae, scilicet animse humanse, habent potentiam intellectivam non 
completam naturaliter sed completur in iis successive per hoc quod accipiunt species 
a rebus. Potentia vero intellectiva in substantiis spiritualibus superioribus, id est in 
angelis, completa est per species intelligibiles connaturales: in quantum habent 
species intelligibiles connaturales ad omnia intelligenda quae naturaliter cognoscere 
possunt.” — Saint Thomas of Aquinas, Summa Theologiae lma, q. 45. a 2. [js] 

 
 

XVI. 
Itaque naturae facienda est prorsus solutio et separatio; non per ignem certe, sed per 
mentem, tanquam ignem divinum. Est itaque inductionis verae opus primum (quatenus 
ad inveniendas Formas) Rejectio sive Exclusiva naturarum singularum, quae non 
inveniuntur in aliqua instantia, ubi natura data adest; aut inveniuntur in aliqua instantia, 
ubi natura data abest; aut inveniuntur in aliqua instantia crescere, cum natura data 
decrescat; aut decrescere, cum natura data crescat. Tum vero post Rejectionem et 
Exclusivam debitis modis factam, secundo loco (tanquam in fundo) manebit (abeuntibus 
in fumum opinionibus volatilibus) Forma affirmativa, solida, et vera, et bene terminata. 
Atque hoc breve dictu est, sed per multas ambages ad hoc pervenitur. Nos autem nihil 
fortasse ex iis, quae ad hoc faciunt, praetermittemus. 
 
 

XVII. 
Cavendum autem est, et monendum quasi perpetuo, ne, cum tantae partes Formis 
videantur a nobis tribui, trahantur ea, quae dicimus, ad Formas eas, quibus hominum 
contemplationes et cogitationes hactenus assueverunt. 



107  

 
Primo enim, de formis copulatis, quae sunt (ut diximus) naturarum simplicium conjugia 
ex cursu communi universi, ut leonis, aquilae, rosae, auri, et hujusmodi, 
impraesentiarum non loquimur [145]. Tempus enim erit de iis tractandi, cum ventum 
fuerit ad Latentes Processus, et Latentes Schematismos, eorumque inventionem, prout 
reperiuntur in substantiis (quas vocant) seu naturis concretis. 
 
[145] Bacon's principle that the form of any substance may be conceived as a 

combination of the forms which correspond to each of its qualities is well illustrated 
by the phrase "formae copulatse." The "forma copulata" is the "lex ex qua corpus 
individuum edit actus puros." Of this law each section or paragraphus is the " forma 
alicujus ex naturis simplicibus quae in eo corpore conjunguntur." I have already 
remarked on Mr. Anthony Wood's rendering of the word "paragraphus" in § 2. [js] 

 
Rursus vero, non intelligantur ea quae dicimus (etiam quatenus ad naturas simplices) de 
Formis et ideis abstractis, aut in materia non determinatis, aut male determinatis. Nos 
enim, quum de formis loquimur, nil aliud intelligimus quam leges illas et determinationes 
actus puri, quae naturam aliquam simplicem ordinant et constituunt, ut calorem, lumen, 
pondus, in omnimoda materia et subjecto susceptibili. Itaque eadem res est Forma Calidi 
aut Forma Luminis, et lex Calidi sive Lex Luminis; neque vero a rebus ipsis et parte 
operativa unquam nos abstrahimus aut recedimus. Quare cum dicimus (exempli gratia) 
in inquisitione Formae Caloris, rejice tenuitatem, aut Tenuitas non est ex Forma Caloris; 
idem est ac si dicamus, potest homo superinducere calorem in corpus densum, aut 
contra, potest homo auferre aut arcere calorem a corpore tenui. 
 
Quod si cuiquam videantur etiam Formae nostrae habere nonnihil abstracti, quod 
misceant et conjungant heterogenea (videntur enim valde esse heterogenea calor 
coelestium, et ignis; rubor fixus in rosa aut similibus, et apparens in iride aut radiis opalii 
aut adamantis; mors ex summersione, ex crematione, ex punctura gladii, ex apoplexia, 
ex atrophia; et tamen conveniunt ista in natura calidi, ruboris, mortis), is se habere 
intellectum norit consuetudine et integralitate rerum et opinionibus captum et 
detentum [146]. Certissimum enim est ista, utcunque heterogenea et aliena, coire in 
Formam sive Legem eam, quae ordinat calorem, aut ruborem, aut mortem; nec 
emancipari posse potentiam humanam et liberari a naturae cursu communi, et expandi 
et exaltari ad efficientia nova et modos operandi novos, nisi per revelationem et 
inventionem hujusmodi Formarum; et tamen post istam unionem naturae, quae est res 
maxime principalis, de naturae divisionibus et venis, tam ordinariis quam interioribus et 
verioribus, suo loco postea dicetur. 
 
[146] The objection here anticipated has actually been made. It has been said that we 

cannot be sure that any quality always proceeds from the same cause. And in truth, 
though the axiom " like causes produce like effects," and vice versa, seems to be 
inseparable from the idea of causation, yet the force of the oltfection remains. For 
the reference of sensible qualities to outward objects involves a subjective element. 
The same colour, as referred to a substance as the object in which it resides, is a 



108  

different thing as it is a fixed colour, or prismatic, or epipolar, etc. They agree, it may 
be said, in the type of undulation ; but viewed as properties of bodies, or with 
reference to operations on them, they are distinct. And if we could go further into 
the mechanism of sensation, we should probably recede further both from concrete 
bodies and from practice. [js] 

 
 

XVIII. 
Jam vero proponendum est exemplum exclusionis sive Rejectionis naturarum, quae per 
Tabulas Comparentiae reperiuntur non esse ex Forma Calidi; illud interim monendo, non 
solum  sufficere  singulas  tabulas  ad  Rejectionem  alicujus  naturae,  sed  etiam 
unamquamque ex instantiis singularibus in illis contentis. Manifestum enim est ex iis, 
quae dicta sunt, omnem instantiam contradictoriam destruere opinabile de Forma. Sed 
nihilominus quandoque perspicuitatis causa, et ut usus tabularum clarius demonstretur, 
exclusivam duplicamus aut repetimus. 
 

Exemplum Exclusivae, sive Rejectionis Naturarum a Forma Calidi. 
 
1. Per radios solis, rejice naturam elementarem [147]. 
 
[147] This refers to the antithesis, almost fundamental in Peripatetic physics, of the 

celestial and the elementary. Heat, since the sun's rays are hot, cannot depend on 
the elemental as contradistinguished from the celestial nature. [js] 

 
2. Per ignem communem, et maxime per ignes subterraneos (qui remotissimi sunt, et 

plurimum intercluduntur a radiis coelestibus), rejice naturam coelestem. 
 
3. Per calefactionem omnigenum corporum (hoc est, mineralium, vegetabilium, 

partium exteriorum animalium, aquae, olei, aeris, et reliquorum) ex approximatione 
sola ad ignem aut aliud corpus calidum, rejice omnem varietatem sive subtiliorem 
texturam corporum. 

 
4. Per ferrum et metalla ignita, quae calefaciunt alia corpora, nec tamen omnino 

pondere aut substantia minuuntur, rejice inditionem sive mixturam substantiae 
alterius calidi. 

 
5. Per aquam ferventem atque aerem, atque etiam per metalla et alia solida calefacta, 

sed non usque ad ignitionem sive ruborem, rejice lucem et lumen. 
 
6. Per radios lunae et aliarum stellarum (excepto sole), rejice etiam lucem et lumen. 
 
7. Per comparativam ferri igniti et flammae spiritus vini (ex quibus ferrum ignitum plus 

habet calidi et minus lucidi, flamma autem spiritus vini plus lucidi et minus calidi), 
rejice etiam lucem et lumen. 

 



109  

8. Per aurum et alia metalla ignita, quae densissimi sunt corporis secundum totum, 
rejice tenuitatem. 
 
9. Per aerem, qui invenitur ut plurimum frigidus, et tamen manet tenuis, rejice 
etiam tenuitatem. 
 
10. Per ferrum ignitum, quod non intumescit mole, sed manet intra eandem 

dimensionem visibilem, rejice motum localem aut expansivum secundum totum. 
 
11. Per dilatationem aeris in vitris calendariis et similibus, qui movetur localiter et 

expansive manifesto, neque tamen colligit manifestum augmentum caloris, rejice 
etiam motum localem aut expansivum secundum totum. 

 
12. Per facilem tepefactionem omnium corporum, absque aliqua destructione aut 

alteratione notabili, rejice naturam destructivam aut inditionem violentam alicujus 
naturae novae. 

 
13. Per consensum et conformitatem operum similium quae eduntur a calore et a 

frigore, rejice motum tam expansivum quam contractivum secundum totum. 
 
14. Per accensionem caloris ex attritione corporum, rejice naturam principialem. 

Naturam principialem vocamus eam, quae positiva reperitur in natura, nec causatur 
a natura praecedente [148]. 

 
[148] Bacon here anticipates not merely the essential character of the most recent 

theory of heat, but also the kind of evidence by which it has been established. The 
proof that caloric does not exist,—in other words that heat is not the manifestation 
of a peculiar substance diffused through nature, — rests mainly on experiments of 
friction. 

 
Mr. Joule [148.1] and Professor Thomson [148.2] ascribe the discovery of this proof 
chiefly to Sir Humphrey Davy [148.3] (see Beddoes's [148.4]  Contributions to Physical 
and Medical Knowledge, p. 14.); but though Davy's experiments guard against sources 
of error of which Bacon takes no notice, the merit of having perceived the true 
significance of the production of heat by friction belongs of right to Bacon. 
 
It is curious that in the essay in which he opposes the doctrine of caloric, Davy 
endeavours to introduce a new error of the same kind, and to show that light really 
is a natura principialis, a peculiar substance which in combination with oxygen 
properly so called constitutes oxygen gas, which he accordingly calls phosoxygen. [js] 
 

[148.1] "Mr. Joule" = "James Prescott Joule" (1818–1889). [HJ] 
 
[148.2] "Professor Thomson" = "William Thomson" = "Lord Kelvin" (1824–1907). I don't 

like him! [HJ] 



110  

 
[148.3] "Sir Humphrey Davy" (1778–1829). [HJ]  
 
[148.4] "Beddoes" = "Thomas Beddoes" (1760–1808). [HJ] 
 
Sunt et aliae naturae: neque enim tabulas conficimus perfectas, sed exempla tantum. 
 
Omnes et singulae naturae praedictae non sunt ex Forma Calidi. Atque ab omnibus 
naturis praedictis liberatur homo in operatione super Calidum. 
 
 

XIX. 
Atque in exclusiva jacta sunt fundamenta inductionis verae, quae tamen non perficitur 
donec sistatur in Affirmativa. Neque vero ipsa Exclusiva ullo modo perfecta est, neque 
adeo esse potest sub initiis. Est enim Exclusiva (ut plane liquet) rejectio naturarum 
simplicium. Quod si non habeamus adhuc bonas et veras notiones naturarum 
simplicium, quomodo rectificari potest Exclusiva? At nonnullae ex supradictis (veluti 
notio naturae elementaris, notio naturae coelestis, notio tenuitatis) sunt notiones vagae, 
nec bene terminatae. Itaque nos, qui nec ignari sumus nec obliti quantum opus 
aggrediamur (viz. ut faciamus intellectum humanum rebus et naturae parem), nullo 
modo acquiescimus in his, quae adhuc praecepimus: sed et rem in ulterius provehimus, 
et fortiora auxilia in usum intellectus machinamur et ministramus; quae nunc 
subjungemus. Et certe in Interpretatione Naturae animus omnino taliter est 
praeparandus et formandus, ut et sustineat se in gradibus debitis certitudinis, et tamen 
cogitet (praesertim sub initiis) ea quae adsunt multum pendere ex iis quae supersunt. 
 
 

XX. 
Attamen quia citius emergit veritas ex errore quam ex confusione, utile putamus, ut fiat 
permissio intellectui, post tres tabulas comparentiae primae (quales posuimus) factas et 
pensitatas, accingendi se et tentandi opus interpretationis naturae in affirmativa; tam ex 
instantiis tabularum, quam ex iis quae alias occurrent. Quod genus tentamenti, 
permissionem intellectus, sive interpretationem inchoatam, sive vindemiationem 
primam appellare consuevimus. 
 

Vindemiatio Prima de Forma Calidi. 
Animadvertendum autem est, formam rei inesse (ut ex iis quae dicta sunt plane liquet) 
instantiis universis et singulis, in quibus res ipsa inest; aliter enim forma non esset: itaque 
nulla plane dari potest instantia contradictoria. Attamen longe magis conspicua invenitur 
forma et evidens in aliquibus instantiis, quam in aliis; in iis videlicet, ubi minus cohibita 
est natura formae et impedita et redacta in ordinem per naturas alias. Hujusmodi autem 
instantias, elucescentias vel instantias ostensivas appellare consuevimus. Pergendum 
itaque est ad vindemiationem ipsam primam de forma calidi. 
 



111  

Per universas et singulas instantias, natura cujus limitatio est Calor [149] videtur esse 
Motus. Hoc autem maxime ostenditur in flamma, quae perpetuo movetur; et in 
liquoribus ferventibus aut bullientibus, qui etiam perpetuo moventur. Atque ostenditur 
etiam in incitatione sive incremento caloris facto per motum; ut in follibus, et ventis; de 
quo vide Instant. 29. Tab. 3. Atque similiter in aliis modis motus, de quibus vide Instant. 
28. et 31. Tab. 3. Rursus ostenditur in extinctione ignis et caloris per omnem fortem 
compressionem, quae fraenat et cessare facit motum; de qua vide Instant. 30. et 32. 
Tab. 3. Ostenditur etiam in hoc, quod omne corpus destruitur aut saltem insigniter 
alteratur ab omni igne et calore forti ac vehementi; unde liquido constat, fieri a calore 
tumultum et perturbationem et motum acrem in partibus internis corporis, qui sensim 
vergit ad dissolutionem. 
 
[149] Of which heat is a particular case. [js] 
 
Intelligatur hoc quod diximus de Motu (nempe, ut sit instar generis ad Calorem [150]), 
non quod calor generet motum, aut quod motus generet calorem (licet et haec in 
aliquibus vera sint), sed quod ipsissimus Calor, sive quid ipsum Caloris, sit motus et nihil 
aliud; limitatus tamen per differentias quas mox subjungemus, postquam nonnullas 
cautiones adjecerimus ad evitandum aequivocum. 
 
[150] i. e. that it is as the genus of which heat is a species. [js] 
 
Calidum ad sensum res respectiva est, et in ordine ad hominem non ad universum; et 
ponitur recte ut effectus Caloris tantum in spiritum animalem. Quin etiam in seipso res 
varia est, cum idem Corpus (prout sensus praedisponitur) inducat perceptionem tam 
calidi quam frigidi; ut patet per Instant. 41. Tab. 3. 
 
Neque vero communicatio Caloris, sive natura ejus transitiva per quam corpus admotum 
corpori calido incalescit, confundi debet cum Forma Calidi. Aliud enim est Calidum, aliud 
Calefactivum. Nam per motum attritionis inducitur calor absque aliquo calido 
praecedente, unde excluditur Calefactivum a Forma Calidi. Atque etiam ubi Calidum 
efficitur per approximationem calidi, hoc ipsum non fit ex Forma Calidi, sed omnino 
pendet a natura altiore et magis communi; viz. ex natura assimilationis sive 
multiplicationis sui; de qua facienda est separatim inquisitio. 
 
At notio ignis plebeia est, et nihil valet: composita enim est ex concursu qui fit calidi et 
lucidi in aliquo corpore; ut in flamma communi, et corporibus accensis usque ad 
ruborem. 
 
Remoto itaque omni aequivoco, veniendum jam tandem est ad differentias veras, quae 
limitant Motum et constituunt eum in Formam Calidi. 
 
PRIMA igitur Differentia ea est, quod Calor sit motus Expansivus, per quem corpus nititur 
ad dilatationem sui, et recipiendi se in majorem sphaeram sive dimensionem quam prius 
occupaverat. Haec autem Differentia maxime ostenditur in flamma; ubi fumus sive 



112  

halitus pinguis manifesto dilatatur et aperit se in flammam. 
 
Ostenditur etiam in omni liquore fervente, qui manifesto intumescit, insurgit, et emittit 
bullas; atque urget processum expandendi se, donec vertatur in corpus longe magis 
extensum et dilatatum quam sit ipse liquor; viz. in vaporem aut fumum aut aerem. 
 
Ostenditur etiam in omni ligno et combustibili; ubi fit aliquando exudatio, at semper 
evaporatio. 
 
Ostenditur etiam in colliquatione metallorum, quae (cum sint corporis compactissimi) 
non facile intumescunt et se dilatant; sed tamen spiritus eorum, postquam fuerit in se 
dilatatus, et majorem adeo dilatationem concupierit, trudit plane et agit partes crassiores 
in liquidum. Quod si etiam calor fortius intendatur, solvit et vertit multum ex iis in 
volatile. 
 
Ostenditur etiam in ferro aut lapidibus; quae licet non liquefiant aut fundantur, tamen 
emolliuntur. Quod etiam fit in baculis ligni; quae calefacta paululum in cineribus calidis 
fiunt flexibilia. 
 
Optime autem cernitur iste motus in aere, qui per exiguum calorem se dilatat continuo 
et manifesto; ut per Instant. 38. Tab. 3. 
 
Ostenditur etiam in natura contraria frigidi. Frigus enim omne corpus contrahit et cogit 
in angustius; adeo ut per intensa frigora clavi excidant ex parietibus, aera dissiliant, 
vitrum etiam calefactum et subito positum in frigido dissiliat et frangatur. Similiter aer 
per levem infrigidationem recipit se in angustius; ut per Instant. 38. Tab. 3. Verum de his 
fusius dicetur in inquisitione de Frigido. 
 
Neque mirum est si Calidum et Frigidum edant complures actiones communes (de quo 
vide Instant. 32. Tab. 2), cum inveniantur duae ex sequentibus Differentiis (de quibus mox 
dicemus) quae competunt utrique naturae; licet in hac differentia (de qua nunc loquimur) 
actiones sint ex diametro oppositae. Calidum enim dat motum expansivum et 
dilatantem, Frigidum autem dat motum contractivum et coeuntem. 
 
SECUNDA differentia est modificatio prioris; haec videlicet, quod Calor sit motus 
expansivus sive versus circumferentiam; hac lege tamen, ut una feratur corpus sursum. 
Dubium enim non est quin sint motus complures mixti. Exempli gratia; sagitta aut 
spiculum simul et progrediendo rotat, et rotando progreditur. Similiter et motus Caloris 
simul est et expansivus et latio in sursum. 
 
Haec vero Differentia ostenditur in forcipe, aut bacillo ferreo immisso in ignem: quia si 
immittatur perpendiculariter tenendo manum superius, cito manum adurit; sin ex latere 
aut inferius, omnino tardius. 
 
Conspicua etiam est in distillationibus per descensorium; quibus utuntur homines ad 



113  

flores delicatiores, quorum odores facile evanescunt. Nam hoc reperit industria, ut 
collocent ignem non subter sed supra, ut adurat minus. Neque enim flamma tantum 
vergit sursum, sed etiam omne calidum [151]. 
 
[151] This is an instance to show that heat does not descend so rapidly as it ascends 

through liquids, which is true. [js] 
 
Fiat autem experimentum hujus rei in contraria natura Frigidi: viz. utrum frigus non 
contrahat corpus descendendo deorsum, quemadmodum calidum dilatat corpus 
ascendendo sursum. Itaque adhibeantur duo bacilla ferrea, vel duo tubi vitrei, quoad 
caetera pares, et calefiant nonnihil; et ponatur spongia cum aqua frigida, vel nix, subter 
unam, et similiter super alteram. Existimamus enim celeriorem fore refrigerationem ad 
extremitates in eo bacillo ubi nix ponitur supra quam in eo ubi nix ponitur subter: contra 
ac fit in calido. 
 
TERTIA Differentia ea est; ut Calor sit motus, non expansivus uniformiter secundum 
totum, sed expansivus per particulas minores corporis; et simul cohibitus et repulsus et 
reverberatus, adeo ut induat motum alternativum et perpetuo trepidantem et 
tentantem et nitentem et ex repercussione irritatum; unde furor ille ignis et caloris 
ortum habet. 
 
Ista vero Differentia ostenditur maxime in flamma et liquoribus bullientibus; quae 
perpetuo trepidant, et in parvis portionibus tument, et rursus subsidunt. 
 
Ostenditur etiam in iis corporibus, quae sunt tam durae compagis ut calefacta ut ignita 
non intumescant aut dilatentur mole; ut ferrum ignitum, in quo calor est acerrimus. 
 
Ostenditur etiam in hoc, quod per frigidissimas tempestates focus ardeat acerrime. 
 
Ostenditur etiam in hoc, quod cum extenditur aer in vitro calendari absque 
impedimento aut repulsione, uniformiter scilicet et aequaliter, non percipiatur calor. 
Etiam in ventis conclusis, licet erumpant vi maxima, tamen non percipitur calor insignis; 
quia scilicet motus fit secundum totum, absque motu alternante in particulis. Atque ad 
hoc fiat experimentum, utrum flamma non urat acrius versus latera quam in medio 
flammae. 
 
Ostenditur etiam in hoc, quod omnis ustio transigatur per minutos poros corporis quod 
uritur; adeo ut ustio subruat et penetret et fodicet et stimulet, perinde ac si essent 
infinitae cuspides acus. Itaque ex hoc illud etiam fit, quod omnes aquae fortes (si 
proportionatae sint ad corpus in quod agunt) edant opera ignis, ex natura sua 
corrodente et pungente. 
 
Atque ista Differentia (de qua nunc dicimus) communis est cum natura frigidi; in quo cohibetur 
motus contractivus per renitentiam expandendi; quemadmodum in calido cohibetur motus 
expansivus per renitentiam contrahendi. 
 



114  

Itaque sive partes corporis penetrent versus interius sive penetrent versus exterius, 
similis est ratio; licet impar admodum sit fortitudo; quia non habemus hic apud nos in 
superficie terrae aliquid quod sit impense frigidum. Vide Instant. 
27. Tab. 9. 
 
QUARTA Differentia est modificatio prioris: haec scilicet, quod motus ille stimulationis aut 
penetrationis debeat esse nonnihil rapidus et minime lentus; atque fiat etiam per 
particulas, licet minutas; tamen non ad extremam subtilitatem, sed quasi majusculas. 
 
Ostenditur haec Differentia in comparatione operum quae edit ignis cum iis quae edit 
tempus sive aetas. Aetas enim sive tempus arefacit, consumit, subruit, et incinerat, non 
minus quam ignis; vel potius longe subtilius: sed quia motus ejusmodi est lentus 
admodum et per particulas valde exiles, non percipitur calor. 
 
Ostenditur etiam in comparatione dissolutionum ferri et auri. Aurum enim dissolvitur 
absque calore excitato; ferrum autem cum vehementi excitatione caloris, licet simili fere 
intervallo quoad tempus. Quia scilicet in auro, ingressus aquae separationis est clemens 
et subtiliter insinuans, et cessio partium auri facilis; at in ferro, ingressus est asper et 
cum conflictu, et partes ferri habent obstinationem majorem. 
 
Ostenditur etiam aliquatenus in gangraenis nonnullis et mortificationibus carnium; quae 
non excitant magnum calorem aut dolorem, ob subtilitatem putrefactionis. 
 
Atque haec sit Prima Vindemiatio, sive Interpretatio inchoata de Forma Calidi, facta per 
Permissionem Intellectus. 
 
Ex Vindemiatione autem ista Prima, Forma sive definitio vera caloris (ejus qui est in 
ordine ad universum, non relativus tantummodo ad sensum) talis est, brevi verborum 
complexu: Calor est motus expansivus, cohibitus, et nitens per partes minores. 
Modificatur autem expansio: ut expandendo in ambitum, nonnihil tamen inclinet versus 
superiora. Modificatur autem et nixus ille per partes; ut non sit omnino segnis, sed 
incitatus et cum impetu nonnullo [152]. 
 
[152] The Inquisitio de forma calidi suggests these remarks :—  

 
1st. A great part of it conduces in no way to the result. This may be said to be the 
natural consequence of the method of inquiry. 
 
2nd. Heat (caloric) is confounded with the effects of chemical agencies, which are 
said "exequi opera caloris." 
 
3rd. A greater source of confusion is the complete absence of any recognition of the 
principle that all bodies tend to acquire the temperature of those about them, and 
that the difference ad tactum which makes one body feel hotter or colder than 
another depends not on its being hotter or colder, but on the different degree of 



115  

facility which they have in communicating their own respective temperature. In 
consequence of this, it had always been taught that one class of bodies were in their 
own nature cold, another hot, and so on. All liquids were cold. Experiments with a 
thermometer would have shown that they were not; but these Bacon did not try,— 
an instance among others how far he was from rejecting all he had been taught. 
 
Of which remarks we may observe that, of the “Instantiae convenientes," 13, is an 
instance of the third, while from 22 to the end exemplify the second; — of the 
“Instantiae in proximo," 14—19 are to be referred to the third ; from 27 to the end, 
to the second. 
 
4th. Calidum and Frigidum seem to be considered distinct and not correlative 
qualities.  
 
5th. The adoption of astrological fables about the hot and cold influence of the stars 
and planets [is to be remarked in the Tabula Graduum, 15, et sequentia [152.1].] 
 
Then comes the result, that the natura calidi is a motus expansivus. This is seen [in 
air], "Optime cernitur in aere qui per exiguum calorem se dilatat continuo et 
manifesto, ut per Inst. 38. Tab. 3.: "that is, by the instance of a vitrum calendare, or 
air-thermometer. And this is beyond question a good instance. But then in the " 
exemplum exclusive," § 11., we read "Per dilatationem aeris in vitris calendariis et 
similibus, qui movetur localiter et expansive manifesto, neque tamen colligit 
manifestum augmentum caloris, rejice etiam motum localem aut expansivura 
secundum totum." How is this passage to be reconciled with the preceding? For if 
the example of the vitrum calendare proves anything, it proves a motus expansivus 
secundum totum; and if, on account of our having no manifest evidence that the air 
waxes hot when it expands, the example does not prove this, why is it adduced? The 
source of this confusion I believe to be that, though Bacon saw reason to affirm 
expansion to be the essence of the hot, yet he was perplexed by examples of two 
kinds: (α) bodies which do not visibly expand when they are heated, e. g. red-hot iron; 
(β) bodies which expand without becoming heated, e. g. compressed air when 
relieved from pressure. For the first difficulty, it might have occurred to him that the 
hot iron does expand, though not enough to be perceived (except by accurate 
measurement) to do so; and if he had followed the indication thus given, he might 
have been the discoverer of a general and most important law. The difficulty which the 
second class of phenomena creates ought to have prevented Bacon from assigning 
expansion as the forma calidi,—as being that which must always make a body hot, 
and without which it could not become so. For it would be too liberal an 
interpretation to say that the expressions “motus cohibitus et refraenatus [152.2]," 
whereby the idea of expansion is qualified, refer to a condition essential in the case 
of elastic fluids,— namely that the expansion in becoming heated is due to an 
increased elasticity, and not to any decrease of external pressure. Even had the 
modification required by this class of cases been introduced, there still remains that 
of liquids whose temperature is below that of maximum density, which is altogether 



116  

intractable. Of this phenomenon, however, it would be unreasonable to expect 
Bacon to have known anything. But setting it aside, if it were affirmed that Bacon, 
after having had a glimpse of the truth suggested by some obvious phenomena, had 
then recourse, as be himself expresses it, to certain " differentiae inanes " in order to 
save the phenomena, I think it would be hard to dispute the truth of this censure. 
 
Nevertheless, of the matters contained in the investigation, there are several of 
considerable interest, though, as has been said, they are not connected with the final 
result. 
 
The relation between heat and mechanical action has recently become the subject 
of some very remarkable speculations, derived from the views suggested by S. 
Carnot [152.3] in his Reflections sur la Puissance Motrice du Feu.  Two views have 
been propounded. In one (that of S. Carnot himself), mechanical action is regarded 
as convertible with the transference from body to body of caloric. The other rejects 
the notion of caloric (the substance of heat) altogether. On this view mechanical 
action is convertible with the generation of heat; i. e. the raising of a given quantity 
of a given body from one given temperature to another. Both make use of the axiom 
"ex nihilo nihil;" [152.4] and the conclusions thus obtained, especially in the second 
way of considering the subject, which I cannot doubt is the true one, are most 
remarkable, and the more interesting because they are, so to speak, the 
interpretation of a maxim whose truth is admitted a priori. [js] 

 
[152.1] "et seqq." = "et sequentia" = "and the following ones". [HJ] 
 
[152.2] The word “refraenatus” (=reined in = checked) does not appear in Bacon’s text, 

and is an interpretive addition by Spedding et al (1857). [HJ] 
 
[152.3] "S. Carnot" = "Sadi Carnot" (1796–1832), and "Reflections sur la Puissance 

Motrice du Feu", (Reflections on the Motive Power of Fire), (1824) is one of his 
books. [HJ] 

 
[152.4] "Ex nihilo nihil" = "nothing comes from nothing". [HJ] 
 
Quod vero ad Operativam attinet, eadem res est. Nam designatio est talis: Si in aliquo 
corpore naturali poteris excitare motum ad se dilatandum aut expandendum; eumque 
motum ita reprimere et in se vertere, ut dilatatio illa non procedat aequaliter, sed partim 
obtineat, partim retrudatur; proculdubio generabis Calidum: non habita ratione, sive 
corpus illud sit elementare (ut loquuntur), sive imbutum a coelestibus [153]; sive 
luminosum, sive opacum; sive tenue, sive densum; sive localiter expansum, sive intra 
claustra dimensionis primae contentum; sive vergens ad dissolutionem, sive manens in 
statu; sive animal, sive vegetabile, sive minerale, sive aqua, sive oleum, sive aer, aut 
aliqua alia substantia quaecunque susceptiva motus praedicti. Calidum autem ad sensum res 
eadem est; sed cum analogia, qualis competit sensui [154]. Nunc vero ad ulteriora auxilia 
procedendum est. 
 



117  

[153] That is, whether the body derive its properties from the primary qualities of the 
elements, or be imbued with specific or virtual qualities through the influence of the 
heavenly bodies. Thus St. Thomas says: "Sicut enim virtus calefaciendi et infrigidandi 
est in igne et aqua consequens proprias eorum formas, et virtus, etc, actio 
intellectualis in homine consequens animam rationalem, ita omnes virtutes et 
actiones mediorum corporum transcendentes virtutes elementorum consequuntur 
eorum proprias formas, et reducuntur sicut in altiora principia in virtutes corporum 
coelestium, et adhuc altius in substantias separatas." — De occultis Operibus Naturae 
[153.1]. [js] 

 
[153.1] "De occultis Operibus Naturae" = "On the hidden works of nature". [HJ] 
 
[154] The "analogia qualis competit sensui" is the "analogia hominis." This appears from 

the passages where the word occurs in the Distributio Operis, p. 138., and in II-XL (2.40) 
of this book, near the end. Thus the meaning of the passage is that “calidum ad 
sensum" is the same as "calidum per se," only considered subjectively. The clause 
"sed cum analogia," etc, may be rendered—"but with that kind of reference to man 
as the percipient which belongs to the nature of a perception." [js] 

 
 

XXI. 
Post Tabulas Comparentiae Primae et Rejectionem sive Exclusivam, nec non 
Vindemiationem Primam factam secundum eas, pergendum est ad reliqua auxilia 
intellectus circa Interpretationem Naturae et Inductionem veram ac perfectam. In quibus 
proponendis, ubi opus erit tabulis, procedemus super Calidum et Frigidum; ubi autem 
opus erit tantum exemplis paucioribus, procedemus per alia omnia: ut nec confundatur 
inquisitio, et tamen doctrina versetur minus in angusto. 
 
Dicemus itaque primo loco, de Praerogativis Instantiarum [155]: secundo, de Adminiculis 
Inductionis: tertio, de Rectificatione Inductionis: quarto, de Variatione Inquisitionis pro 
Natura Subjecti [156]: quinto, de Praerogativis Naturarum quatenus ad inquisitionem, 
sive de eo quod inquirendum est prius et posterius: sexto, de Terminis Inquisitionis, sive 
de synopsi omnium naturarum in universo: septimo, de Deductione ad Praxin, sive de eo 
quod est in ordine ad Hominem: octavo, de Parascevis ad Inquisitionem: postremo 
autem, de Scala Ascensoria et Descensoria Axiomatum. 
 
[155] Concerning the doctrine of Praerogative Instances, see General Preface, p. 43. - 

[JS] 
 
[156] Compare the passage near the end of the last Aphorism of this book — "Nunc vero 

ad adminicula et rectificationes inductionis, et deinceps ad concreta et latentes  
processus, et latentes schematismos, et caetera quae aphorismo xxi. ordine proposuimus, 
pergendum;" and see General Preface, p. 32 -- [JS] 

 
 



118  

 

XXII. 
Inter Praerogativas Instantiarum, primo proponemus Instantias Solitarias. Eae autem 
sunt Solitariae, quae exhibent naturam de qua fit inquisitio in talibus subjectis, quae nil 
habent commune cum aliis subjectis, praeter illam ipsam naturam; aut rursus quae non 
exhibent naturam de qua fit inquisitio in talibus subjectis, quae sunt similia per omnia 
cum aliis subjectis, praeterquam in illa ipsa natura. Manifestum enim est quod 
hujusmodi instantiae tollant ambages, atque accelerent et roborent Exclusivam; adeo ut 
paucae ex illis sint instar multarum. 
 
Exempli gratia: si fiat inquisitio de natura Coloris, Instantiae Solitariae sunt prismata, 
gemmae chrystallinae, quae reddunt colores non solum in se sed exterius supra 
parietem, item rores, etc. Istae enim nil habent commune cum coloribus fixis in floribus, 
gemmis coloratis, metallis, lignis, etc., praeter ipsum colorem. Unde facile colligitur, quod 
Color nil aliud sit quam modificatio imaginis lucis [157] immissae et receptae: in priore 
genere, per gradus diversos incidentiae; in posteriore, per texturas et schematismos 
varios corporis. Istae autem Instantiae sunt Solitariae quatenus ad similitudinem. 
 
[157] Reference is made to Telesius’s system of vision. "Lux donata est facultate sese 

effundendi multiplicandique et aerem propria specie afficiendi, itaque et oculos 
subeundi." ... Again, "lux quae res quibus insunt [colores] permeat ... ab ipsarum 
intingitur coloribus, et eas transvecta oculos subit."—De Rerum Naturâ, vii. 31. See 
also other passages of the same book. Bacon uses "imago" as equivalent to "species," 
the word used in the preceding quotation. [js] 

 
Rursus in eadem inquisitione, venae distinctae albi et nigri in marmoribus, et 
variegationes colorum in floribus ejusdem speciei, sunt Instantiae Solitariae. Album enim 
et nigrum marmoris, et maculae albi et purpurei in floribus garyophylli [158], conveniunt 
fere in omnibus praeter ipsum colorem. Unde facile colligitur, Colorem non multum rei 
habere cum naturis alicujus corporis intrinsecis, sed tantum situm esse in positura 
partium crassiori et quasi mechanica. Istae autem Instantiae sunt Solitariae, quatenus ad 
discrepantiam. Utrunque autem genus Instantias Solitarias appellare consuevimus; aut 
Ferinas [159], sumpto vocabulo ab astronomis. 
 
[158] Caryophyllea was a flower much cultivated in Holland in the sixteenth century; see 

Lemmius, De Miraculis (1581) [158.1], p. 107. (The description seems more 
applicable to the tulip.) The flowers meant are pinks and carnations. [js] 

 
[158.1] "Lemmius" = "Giovanni Lemmi" (16th Century) , and "De Miraculis" is a book 

written by him in (1581). [HJ] 
 

[159] I believe the word which Bacon here employs is at least very much less used than 
another of perhaps the same origin for which he has perhaps accidentally substituted 
it. "Feralis," we read in the Lexicon Mathematicum of Vitalis (1668) [159.1], which 
appears to give a tolerably complete vocabulary of astrological words, "apud 



119  

astronomos dicitur planeta, quando fuerit in loco ubi nullam cum reliquis 
familiaritatem habet: quod quidem maximum est detrimentum," etc. [js] 

 
[159.1] "Vitalis" is probably "Andreas Vitalis (Vitali)" from 17th Century. [HJ] 
 
 

XXIII. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus secundo loco Instantias Migrantes. Eae sunt, 
in quibus natura inquisita migrat ad generationem, cum prius non existeret; aut contra 
migrat ad corruptionem, cum prius existeret. Itaque in utraque antistrophe, instantiae 
tales sunt semper geminae; vel potius una instantia in motu sive transitu, producta ad 
periodum adversam. At hujusmodi instantiae non solum accelerant et roborant 
Exclusivam, sed etiam compellunt Affirmativam sive Formam ipsam in angustum. 
Necesse est enim ut Forma rei sit quippiam, quod per hujusmodi Migrationem indatur, 
aut contra per hujusmodi migrationem tollatur et destruatur. Atque licet omnis exclusio 
promoveat Affirmativam, tamen hoc magis directe fit in subjecto eodem quam in 
diversis. Forma autem (ut ex omnibus quae dicta sunt manifesto liquet) prodens se in 
uno ducit ad omnia. Quo autem simplicior fuerit Migratio, eo magis habenda est 
instantia in pretio. Praeterea Instantiae Migrantes magni sunt usus ad partem 
operativam; quia cum proponant formam copulatam cum Efficiente aut Privante, 
perspicue designant praxin in aliquibus; unde facilis etiam est transitus ad proxima. 
Subest tamen in illis nonnihil periculi, quod indiget cautione; hoc videlicet, ne Formam 
nimis retrahant ad Efficientem, et intellectum perfundant vel saltem perstringant falsa 
opinione de Forma ex intuitu Efficientis. Efficiens vero semper ponitur nil aliud esse 
quam vehiculum sive deferens formae [160]. Verum huic rei, per Exclusivam legitime 
factam, facile adhibetur remedium. 
 
[160] The causa efficiens is the vehiculum formae, inasmuch as it carries the form into 

the subject matter on which it acts; in other words it actuates the potential existence 
of the form in the subject matter. (Cf. De Augmentis Scientiarum, iii. 4 ) [js] 

 
Proponendum itaque est jam exemplum Instantiae Migrantis. Sit natura inquisita Candor 
sive Albedo: Instantia Migrans ad generationem est vitrum integrum et vitrum 
pulverizatum. Similiter, aqua simplex et aqua agitata in spumam. Vitrum enim integrum 
et aqua simplex diaphana sunt, non alba; at vitrum pulverizatum et aqua in spuma, alba, 
non diaphana. Itaque quaerendum quid acciderit ex ista Migratione vitro aut aquae. 
Manifestum enim est Formam albedinis deferri et invehi per istam contusionem vitri et 
agitationem aquae. Nihil autem reperitur accessisse, praeter comminutionem partium 
vitri et aquae, et aëris insertionem. Neque vero parum profectum est ad inveniendam 
Formam albedinis, quod corpora duo per se diaphana, sed secundum magis et minus 
(aer scilicet et aqua, aut aer et vitrum), simul posita per minutas portiones exhibeant 
Albedinem, per refractionem inaequalem radiorum lucis [161]. 
 
[161] Bacon would perhaps have given as another illustration of what he has here said 

the beautiful whiteness of frosted silver, if he had been aware that it is in reality 



120  

silver foam. It appears that when silver is in a state of fusion a very large quantity of 
oxygen is condensed on and within its surface, the whole of which escapes at the 
moment of solidification. This explanation of the appearance of granulated silver is 
due, I believe, to Gay Lussac [161.1]. [js] 

 
[161.1] "Gay Lussac" = "Joseph Louis Gay-Lussac" (1778-1850). [HJ] 
 
Verum hac in re proponendum est etiam exemplum periculi et cautionis, de quibus 
diximus. Nimirum facile hic occurret intellectui ab hujusmodi Efficientibus depravato, 
quod ad Formam Albedinis aer semper requiratur, aut quod Albedo generetur tantum 
per corpora diaphana; quae omnino falsa sunt, et per multas Exclusiones convicta. Quin 
potius apparebit (misso aere et hujusmodi) corpora omnino aequalia (secundum 
portiones opticas) dare diaphanum; corpora vero inaequalia per texturam simplicem, 
dare album; corpora inaequalia secundum texturam compositam, sed ordinatam, dare 
reliquos colores, praeter nigrum; corpora vero inaequalia per texturam compositam, sed 
omnino inordinatam et confusam, dare nigrum [162]. Itaque de Instantia Migrante ad 
generationem in natura inquisita Albedinis, propositum est jam exemplum. Instantia 
autem migrans ad corruptionem in eadem natura Albedinis, est spuma dissoluta, aut nix 
dissoluta. Exuit enim albedinem et induit diaphanum aqua, postquam fit integrale sine 
aere. 
 
[162] Compare Valerius Terminus, ch. xi.: — "It is then to be understood that absolute 

equality produceth transparence, inequality in simple order or proportion produceth 
whiteness, inequality in compound or respective order or proportion produceth 
other colours, and absolute or orderless inequality produceth blackness."—[JS] 

 
Neque vero illud ullo modo praetermittendum est, quod sub Instantiis Migrantibus 
comprehendi debeant non tantum illae quae migrant ad generationem et privationem, 
sed etiam illae quae migrant ad majorationem et minorationem; cum illae etiam tendant 
ad inveniendam Formam, ut per definitionem Formae superius factam et Tabulam 
Graduum manifesto liquet. Itaque papyrus, quae sicca cum fuerit alba est, at madefacta 
(excluso aere et recepta aqua) minus alba est et magis vergit ad diaphanum, similem 
habet rationem cum instantiis supradictis. 
 
 

XXIV. 
Inter Praerogativas Instantiarum, tertio loco ponemus Instantias Ostensivas, de quibus 
in vindemiatione Prima de Calido mentionem fecimus; quas etiam Elucescentias, sive 
Instantias Liberatas et Praedominantes, appellare consuevimus. Eae sunt, quae 
ostendunt naturam inquisitam nudam et substantivam, atque etiam in exaltatione sua 
aut summo gradu potentiae suae; emancipatam scilicet, et liberatam ab impedimentis, vel 
saltem per fortitudinem suae virtutis dominantem super ipsa, eaque supprimentem et 
coercentem. Cum enim omne corpus suscipiat multas naturarum Formas copulatas et in 
concreto, fit ut alia aliam retundat, deprimat, frangat, et liget; unde obscurantur Formae 
singulae. Inveniuntur autem subjecta nonnulla in quibus natura inquisita prae aliis est in suo 



121  

vigore, vel per absentiam impedimenti vel per praedominantiam virtutis. Hujusmodi autem 
instantiae sunt maxime ostensivae formae. Verum et in his ipsis instantiis adhibenda est cautio, 
et cohibendus impetus intellectus. Quicquid enim ostentat Formam, eamque trudit, ut videatur 
occurrere intellectui, pro suspecto habendum est, et recurrendum ad Exclusivam severam et 
diligentem. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia Ostensiva motus expansionis, quae 
(ut superius dictum est) portio est praecipua formae calidi, est vitrum calendare aeris. 
Etenim flamma, licet manifesto exhibeat expansionem, tamen propter momentaneam 
extinctionem non ostendit progressum expansionis. Aqua autem fervens, propter 
facilem transitionem aquae in vaporem et aerem, non tam bene ostendit expansionem 
aquae in corpore suo. Rursus ferrum ignitum, et similia, tantum abest ut progressum 
ostendant, ut contra per retusionem et fractionem spiritus per partes compactas et 
crassas (quae domant et fraenant expansionem) ipsa expansio non sit omnino conspicua 
ad sensum. At vitrum calendare clare ostendit expansionem in aere, et conspicuam et 
progredientem et durantem, neque transeuntem. 
 
Rursus, exempli gratia, sit natura inquisita Pondus. Instantia Ostensiva ponderis est 
argentum vivum. Omnia enim superat pondere magno intervallo, praeter aurum; quod 
non multo gravius est [163]. At praestantior instantia est ad indicandam Formam 
Ponderis argentum vivum quam aurum; quia aurum solidum est et consistens, quod 
genus referri videtur ad densum; at argentum vivum liquidum est et turgens spiritu, et 
tamen multis partibus exuperat gravitate diamantem, et ea quae putantur solidissima. 
Ex quo ostenditur Formam Gravis sive Ponderosi dominari simpliciter in copia materiae, 
et non in arcta compage. 
 
[163] This mistake occurs also in the Historia Densi et Rari [163.1]. According to Bacon, 

the density of mercury is to that of gold as thirty-nine is to forty, nearly; the real ratio 
heing as little more than as seven to ten. The way in which his experiments were 
made accounts for a large part of this error. See the preface to the Historia Densi et 
Rari. [js] 

 
[163.1] "Historia Densi et Rari" = "History of the Dense and Rare". It is a part of "Bacon's 

Historiæ Naturales et Experimentales" (and a part of his "Instauratio Magna" 
project.[HJ] 

 
 

XXV. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus quarto loco Instantias Clandestinas, quas 
etiam Instantias Crepusculi appellare consuevimus. Eae sunt veluti oppositae Instantiis 
Ostensivis. Exhibent enim naturam inquisitam in infirma virtute, et tanquam in 
incunabulis et rudimentis suis; tentantem et tanquam primo experientem, sed sub 
contraria natura latentem et subactam. Sunt autem hujusmodi instantiae magni omnino 
momenti ad inveniendas Formas; quia sicut Ostensivae ducunt facile ad differentias, ita 
Clandestinae ducunt optime ad genera; id est, ad naturas illas communes, quarum 



122  

naturae inquisitae nihil aliud sunt quam limitationes. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Consistens, sive se determinans; cujus contrarium est 
Liquidum, sive fluens. Instantiae Clandestinae sunt illae quae exhibent gradum 
nonnullum debilem et infimum Consistentis in fluido; veluti bulla aquae, quae est 
tanquam pellicula quaedam consistens et determinata, facta ex corpore aquae. Similiter 
stillicidia, quae, si adfuerit aqua quae succedat, producunt se in filum admodum tenue, 
ne discontinuetur aqua; at si non detur talis copia aquae quae succedere possit, cadit 
aqua in guttis rotundis, quae est figura quae optime aquam sustinet contra 
discontinuationem. At in ipso temporis articulo, cum desinit filum aquae et incipit 
descensus in guttis, resilit ipsa aqua sursum ad evitandam discontinuationem. Quin in 
metallis, quae cum funduntur sunt liquida sed magis tenacia, recipiunt se saepe guttae 
liquefactae sursum, atque ita haerent. Simile quoddam est instantia speculorum 
puerilium, quae solent facere pueruli in scirpis ex saliva, ubi cernitur etiam pellicula 
consistens aquae. At multo melius se ostendit hoc ipsum in altero illo ludicro puerili, 
quando capiunt aquam, per saponem factam paulo tenaciorem, atque inflant eam per 
calamum cavum, atque inde formant aquam tanquam in castellum bullarum; quae per 
interpositionem aeris inducit consistentiam eo usque ut se projici nonnihil patiatur 
absque discontinuatione [164]. Optime autem cernitur hoc in spuma et nive, quae talem 
induunt consistentiam ut fere secari possint; cum tamen sint corpora formata ex aere et 
aqua, quae utraque sunt liquida. Quae omnia non obscure innuunt Liquidum et 
Consistens esse notiones tantum plebeias, et ad sensum; inesse autem revera omnibus 
corporibus fugam et evitationem se discontinuandi; eam vero in corporibus homogeneis 
(qualia sunt liquida) esse debilem et infirmam, in corporibus vero, quae sunt composita 
ex heterogeneis, magis esse vividam et fortem; propterea quod admotio heterogenei 
constringit corpora, at subintratio homogenei solvit et relaxat. 
 
[164] Far tougher bubbles than the ordinary kind may be blown in water in which silk 

cocoons have been steeped. Some curious experiments on this subject are 
mentioned in Porter on Silk Manufactures [164.1] (Lardner's Cyclopaedia [164.2]). 
[js] 

 
[164.1] "Porter" = "George Richardson Porter" (1792-1852). The full name of his book, 
first published in (1831), is "A Treatise on the Origin, Progressive Improvement, and 
Present State of the Silk Manufacture". [HJ] 
 
[164.2] "Lardner's Cyclop", written between 1820s and 1840s, is short for "Lardner's 
Cabinet Cyclopaedia", written by "Dionysius Lardner" (1793–1859). [HJ]  
 
Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Attractio, sive Coitio Corporum. Instantia 
circa formam ejus Ostensiva maxime insignis est magnes. Contraria autem natura 
Attrahenti est non Attrahens, licet in substantia simili. Veluti ferrum, quod non attrahit 
ferrum, quemadmodum nec plumbum plumbum, nec lignum lignum, nec aquam aqua. 
Instantia autem Clandestina est magnes ferro armatus, vel potius ferrum in magnete 
armato. Nam ita fert natura, ut magnes armatus in distantia aliqua non trahat ferrum 



123  

fortius quam magnes non armatus. Verum si admoveatur ferrum, ita ut tangat ferrum in 
magnete armato, tunc magnes armatus longe majus pondus ferri sustinet quam magnes 
simplex et inermis, propter similitudinem substantiae ferri versus ferrum; quae operatio 
erat omnino Clandestina et latens in ferro, antequam magnes accessisset [165]. Itaque 
manifestum est Formam Coitionis esse quippiam quod in magnete sit vividum et 
robustum, in ferro debile et latens. Itidem notatum est sagittas parvas ligneas absque 
cuspide ferrea, emissas ex sclopetis grandibus, altius penetrare in materiam ligneam 
(puta latera navium, ut similia), quam easdem sagittas ferro acuminatas, propter 
similitudinem substantiae ligni ad lignum, licet hoc ante in ligno latuerit. Itidem, licet aer 
aerem aut aqua aquam manifesto non trahat in corporibus integris, tamen bulla 
approximata bullae facilius dissolvit bullam quam si bulla illa altera abesset, ob 
appetitum coitionis aquae cum aqua et aeris cum aere. Atque hujusmodi Instantiae 
Clandestinae (quae sunt usus nobilissimi, ut dictum est) in portionibus corporum parvis 
et subtilibus maxime se dant conspiciendas. Quia massae rerum majores sequuntur 
Formas magis catholicas et generales; ut suo loco dicetur. 
 
[165] This explanation of the effect of arming a magnet is wholly unsatisfactory. Before 

the Novum Organum was published, Galileo had shown that the armature acts by 
producing a more perfect contact. See the Dialogi dei Sistemi massimi [165.1], 
Giornate. 3a. p. 440. I quote from the new edition. Firenze [=Florence] 1842. [js] 

 
[165.1] "Dialogi dei Sistemi massimi" = "Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo" 

= "Dialogue Concerning the Two Chief World Systems", is a book by Galileo, first 
published in (1632). "Giornate. 3a" = "The third day". [HJ] 

 
 

XXVI. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus quinto loco Instantias Constitutivas, quas 
etiam Manipulares appellare consuevimus. Eae sunt quae constituunt unam speciem 
naturae inquisitae tanquam Formam Minorem. Cum enim Formae legitimae (quae sunt 
semper convertibiles cum naturis inquisitis) lateant in profundo nec facile inveniantur, 
postulat res et infirmitas humani intellectus ut formae particulares, quae sunt 
congregativae Manipulorum quorundam instantiarum (neutiquam vero omnium) in 
notionem aliquam communem, non negligantur, verum diligentius notentur. Quicquid 
enim unit naturam, licet modis imperfectis, ad inventionem formarum viam sternit. 
Itaque instantiae, quae ad hoc utiles sunt non sunt contemnendae potestatis, sed habent 
nonnullam Praerogativam. 
 
Verum in his diligens est adhibenda cautio, ne intellectus humanus, postquam complures 
ex istis Formis particularibus adinvenerit atque inde partitiones sive divisiones naturae 
inquisitae confecerit, in illis omnino acquiescat, atque ad inventionem legitimam Formae 
Magnae se non accingat, sed praesupponat naturam velut a radicibus esse multiplicem 
et divisam, atque ulteriorem naturae unionem, tanquam rem supervacuae subtilitatis et 
vergentem ad merum abstractum, fastidiat et rejiciat. 
 



124  

Exempli gratia; sit natura inquisita Memoria, sive Excitans et Adjuvans memoriam. 
Instantiae Constitutivae sunt, ordo sive distributio, quae manifesto juvat memoriam; 
item Loci in memoria artificiali, qui aut possunt esse loci secundum proprium sensum, 
veluti janua, angulus, fenestra, et similia, aut possunt esse personae familiares et notae, 
aut possunt esse quidvis ad placitum (modo in ordine certo ponantur), veluti animalia, 
herbae; etiam verba, literae, characteres, personae historicae, et caetera; licet nonnulla 
ex his magis apta sint et commoda, alia minus. Hujusmodi autem Loci memoriam 
insigniter juvant, eamque longe supra vires naturales exaltant. Item carmina facilius 
haerent et discuntur memoriter quam prosa. Atque ex isto manipulo trium instantiarum, 
videlicet ordinis, locorum artificialis memoriae, et versuum, constituitur species una 
auxilii ad Memoriam. Species autem illa Abscissio Infiniti recte vocari possit. Cum enim 
quis aliquid reminisci aut revocare in memoriam nititur, si nullam praenotionem habeat 
aut perceptionem ejus quod quaerit, quaerit certe et molitur et hac illac discurrit, 
tanquam in infinito. Quod si certam aliquam praenotionem habeat, statim abscinditur 
infinitum, et fit discursus memoriae magis in vicino. In tribus autem illis instantiis quae 
superius dictae sunt, praenotio perspicua est et certa. In prima videlicet, debet esse 
aliquid quod congruat cum ordine; in secunda debet esse imago quae relationem 
aliquam habeat sive convenientiam ad illa loca certa; in tertia, debent esse verba quae 
cadant in versum. Atque ita abscinditur infinitum. Aliae autem instantiae dabunt hanc 
alteram speciem; ut quicquid deducat intellectuale ad feriendum sensum (quae ratio 
etiam praecipue viget in artificiali memoria) juvet memoriam. Aliae instantiae dabunt 
hanc alteram speciem; ut quae faciunt impressionem in affectu forti, incutientia scilicet 
metum, admirationem, pudorem, delectationem, juvent memoriam. Aliae instantiae 
dabunt hanc alteram speciem; ut quae maxime imprimuntur a mente pura et minus 
praeoccupata ante vel post, veluti quae discuntur in pueritia aut quae commentamur 
ante somnum, etiam primae quaeque rerum vices, magis haereant in memoria. Aliae 
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut multitudo circumstantiarum sive ansarum 
juvet memoriam, veluti scriptio per partes non continuatas, lectio, sive recitatio voce 
alta. Aliae denique instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae expectantur et 
attentionem excitant melius haereant, quam quae praetervolant. Itaque si scriptum 
aliquod vicies perlegeris, non tam facile illud memoriter disces quam si illud legas decies, 
tentando interim illud recitare, et ubi deficit memoria inspiciendo librum. Ita ut sint 
veluti sex Formae Minores eorum quae juvant Memoriam; videlicet abscissio infiniti; 
deductio intellectualis ad sensibile; impressio in affectu forti; impressio in mente pura; 
multitudo ansarum; praeexpectatio. 
 
Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Gustus, sive Gustatio. Instantiae quae 
sequuntur sunt Constitutivae: videlicet, quod qui non olfaciunt, sed sensu eo a natura 
destituti sunt, non percipiant aut gustu distinguant cibum rancidum aut putridum, neque 
similiter alliatum aut rosatum, aut hujusmodi. Rursus, illi, qui per accidens nares habent 
per descensum rheumatis obstructas, non discernunt aut percipiunt aliquid putridum 
aut rancidum aut aqua rosacea inspersum. Rursus, qui afficiuntur hujusmodi rheumate, 
si in ipso momento, cum aliquid foetidum aut odoratum habent in ore sive palato, 
emungant fortiter, in ipso instanti manifestam perceptionem habent rancidi vel odorati. 
Quae instantiae dabunt et constituent hanc speciem, vel partem potius gustus; ut sensus 



125  

gustationis ex parte nihil aliud sit quam olfactus interior, transiens et descendens a 
narium meatibus superioribus in os et palatum. At contra, salsum et dulce et acre et 
acidum et austerum et amarum, et similia, haec (inquam) omnia aeque sentiunt illi in 
quibus olfactus deest aut obturatur, ac quisquam alius; ut manifestum sit sensum gustus 
esse compositum quiddam ex olfactu interiori et tactu quodam exquisito; de quo nunc 
non est dicendi locus. 
 
Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Communicatio Qualitatis absque 
Commistione Substantiae. Instantia Lucis dabit vel constituet unam speciem 
communicationis; Calor vero et Magnes alteram. Communicatio enim lucis est tanquam 
momentanea, et statim perit, amota luce originali. At calidum et virtus magnetica, 
postquam tramissa fuerint vel potius excitata in alio corpore, haerent et manent ad 
tempus non parvum, amoto primo movente. 
 
Denique magna est omnino Praerogativa Instantiarum Constitutivarum, ut quae 
plurimum faciant et ad definitiones (praesertim particulares) et ad divisiones sive 
partitiones naturarum; de quo non male dixit Plato, Quod habendus sit tanquam pro 
Deo, qui definire et dividere bene sciat [166]. 
 
[166] Bacon perhaps refers to the passage in the Philebus [166.1], in which the resolution 

of articulate sounds into their elements is referred to είτε τις θεός θςός καί θείος 
άνθρωπος [166.2]. Compare Jamblichus [166.3] (apud Stobaeum [166.4], S 81.): Θεός 
ήν τις ώς άληθώς ό καταδείξας τήν διαλεκτικήν καί καταπέμψας τοίς άνθρωποις [166.5]. 
[Mr. Kitchen [166.6], in his edition of the Novum Organum (Oxford, 1855), which I did 
not see till this was in type, refers to the Phaedrus [166.7], 266. a., — τούτων δή 
έγωγε αύτός τε εραστής τών διαιρέων καὶ συναγωγῶν ... έάν τε τινά άλλον κ. τ. λ. 
Τούον διώκω κατόπισθε μετ ίχνιον ωστε θειίο  [166.8]— which is undoubtedly the 
passage alluded to. — [JS]] 

 
[166.1] "Philebus" is one of Plato's dialogues. [HJ] 
 
[166.2] The Greek phrase "είτε τις θεός θςός καί θείος άνθρωπος" may have some sort 

of error. It could be "εἴτε τις θεός ἢ θεῖος ἄνθρωπος", i.e. "either some god or a 
godlike man". [HJ] 

 
[166.3] "Jamblichus" or "Iamblichus" (245?-325?). [HJ] 
 
[166.4] "apud" = "in" or "as found in". And "Stobaeum" = "Joannes Stobaeus" = "John of 

Stobi" (5th Century). [HJ] 
 
[166.5] "Θεός ήν τις ώς άληθώς ό καταδείξας τήν διαλεκτικήν καί καταπέμψας τοίς 

άνθρωποις." translates to "Truly, he was a god who revealed dialectic and sent it 
down to men." (!!). [HJ] 

 
[166.6] "Mr. Kitchen" = "William Kitchen" (1789–1871). [HJ] 



126  

 
[166.7] "Phaedrus" is one of Plato's dialogues. [HJ] 
 
[166.8] This Greek phrase "Τούτων δὴ ἐγὼ γὰρ αὐτὸς τε ἐραστής τῶν διαιρέων καὶ 

συναγωγῶν ... ἐὰν τε τινὰ ἄλλον κτλ. τούτων διώκω κατόπισθε μετ' ἴχνιον ὥστε 
θειον." maybe has some errors because it is written in an old fashion way. It maybe 
should read "Τούτων δὴ ἐγὼ γὰρ αὐτὸς τε ἐραστής τῶν διαιρέων καὶ συναγωγῶν ... 
ἐὰν τε τινὰ ἄλλον κτλ. τούτων διώκω κατόπισθε μετ' ἴχνιον ὥστε θειον.", meaning 
"For indeed, I myself am a lover of divisions and collections ... and if anyone else 
[does it], etc. I pursue these things, following behind with a trace, as if it were divine". 
[HJ] 

 
 

XXVII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus sexto loco Instantias Conformes, sive 
Proportionatas; quas etiam Parallelas, sive Similitudines Physicas, appellare 
consuevimus. Eae vero sunt, quae ostendunt similitudines et conjugationes rerum, non 
in Formis Minoribus (quod faciunt Instantiae Constitutivae) sed plane in concreto. Itaque 
sunt tanquam primi et infimi gradus ad unionem Naturae. Neque constituunt aliquod 
axioma statim ab initio, sed indicant et observant tantum quendam consensum 
corporum. Attamen licet non multum promoveant ad inveniendas Formas, nihilominus 
magna cum utilitate revelant partium universi fabricam, et in membris ejus exercent 
veluti anatomiam quandam; atque proinde veluti manu ducunt interdum ad axiomata 
sublimia et nobilia, praesertim illa quae ad mundi configurationem pertinent, potius 
quam ad naturas et Formas simplices. 
 
Exempli gratia; Instantiae Conformes sunt quae sequuntur: speculum, et oculus; et 
similiter fabrica auris, et loca reddentia echo. Ex qua conformitate, praeter ipsam 
observationem similitudinis, quae ad multa utilis est, proclive est insuper colligere et 
formare illud axioma; videlicet, organa sensuum et corpora quae pariunt reflexiones ad 
sensus esse similis naturae. Rursus ex hoc ipso admonitus intellectus non aegre insurgit 
ad axioma quoddam altius et nobilius. Hoc nimirum; nihil interesse inter consensus sive 
sympathias corporum sensu praeditorum, et inanimatorum sine sensu, nisi quod in illis 
accedat spiritus animalis ad corpus ita dispositum, in his autem absit. Adeo ut quot sint 
consensus in corporibus inanimatis, tot possint esse sensus in animalibus, si essent 
perforationes in corpore animato ad discursum spiritus animalis in membrum rite 
dispositum, tanquam in organum idoneum. Et rursus, quot sint sensus in animalibus, tot 
sint proculdubio motus in corpore inanimato ubi spiritus animalis abfuerit; licet necesse 
sit multo plures esse motus in corporibus inanimatis quam sensus in animatis, propter 
paucitatem organorum sensus. Atque hujus rei ostendit se exemplum valde manifestum 
in doloribus. Etenim quum sint plura genera doloris in animalibus, et tanquam varii illius 
characteres (veluti alius est dolor ustionis, alius frigoris intensi, alius puncturae, alius 
compressionis, alius extensionis, et similium), certissimum est omnia illa, quoad motum, 
inesse corporibus inanimatis; veluti ligno aut lapidi, cum uritur, aut per gelu 
constringitur, aut pungitur, aut scinditur, aut flectitur, aut tunditur, et sic de aliis; licet 



127  

non subintrent sensus, propter absentiam spiritus animalis. 
 
Item Instantiae Conformes (quod mirum fortasse dictu) sunt radices et rami plantarum. 
Omne enim vegetabile intumescit, et extrudit partes in circumferentiam, tam sursum 
quam deorsum. Neque alia est differentia radicum et ramorum, quam quod radix 
includatur in terra, et rami exponantur aeri et soli [167]. Si quis enim accipiat ramum 
tenerum et vegetum arboris, atque illum reflectat in aliquam terrae particulam, licet non 
cohaereat ipsi solo, gignit statim non ramum, sed radicem. Atque vice versa, si terra 
ponatur superius, atque ita obstruatur lapide aut aliqua dura substantia, ut planta 
cohibeatur nec possit frondescere sursum, edet ramos in aerem deorsum. 
 
[167] In many plants part of the stem grows underground, while in others part at least 

of the root is above the surface. The true distinction has relation to the functions of 
the two organs. There is nothing in the root analogous (except under special 
circumstances) to buds or nodes, and consequently no true ramification. [js] 

 
Item Instantiae Conformes sunt gummi arborum, et pleraeque gemmae rupium. Utraque 
enim nil aliud sunt quam exudationes et percolationes succorum: in primo genere 
scilicet, succorum ex arboribus; in secundo, ex saxis; unde gignitur claritudo et splendor 
in utrisque, per percolationem nimirum tenuem et accuratam. Nam inde fit etiam, quod 
pili animalium non sint tam pulchri et tam vividi coloris quam avium plumae complures: 
quia succi non tam delicate percolantur per cutem quam per calamum. 
 
Item Instantiae Conformes sunt scrotum in animalibus masculis, et matrix in femellis. 
Adeo ut nobilis illa fabrica per quam sexus differunt (quatenus ad animalia terrestria), nil 
aliud videatur esse, quam secundum exterius et interius [168]; vi scilicet majore caloris 
genitalia in sexu masculo protrudente in exterius, ubi in femellis nimis debilis est calor 
quam ut hoc facere possit; unde accidit quod contineantur interius. 
 
[168] This remark seems to have been suggested by a similar passage in Telesius, De 

Rerum Naturâ, vi. 18.: — "Masculo ... , magnus datus est calor, qui et membrum 
genitale foras propellat et sanguinem multum beneque omnetn compactum 
conficiat, etc. Foeminae autem ... languens inditus est calor, qui neque genitale vas 
foras propellere nee e semine spiritum educere queat." The doctrine however of this 
passage was first taught by Galen, from whom Telesius derived it. See Galen, De Usu 
Partium [168.1], xiv. 6. [js]  

 
[168.1] "De Usu Partium" = "De Usu Partium Corporis Humani" is Galen’s 17-volume 

work. [HJ] 
 
Item Instantiae Conformes sunt pinnae piscium, et pedes quadrupedum, aut pedes et 
alae volucrum; quibus addidit Aristoteles quatuor volumina in motu serpentum [169]. 
Adeo ut in fabrica universi motus viventium plerunque videatur expediri per 
quaterniones artuum sive flexionum. 
 



128  

[169] De Anima Incessu [169.1], i. 7. [js] 
 
[169.1] "De Anima Incessu" = "De Motu Animalium" = "De Incessu Animalium" = (On the 

Progression (or Movement) of Animals) is a book by Aristotle. [HJ] 
 
Item dentes in animalibus terrestribus, et rostra in avibus, sunt Instantiae Conformes; 
unde manifestum est, in omnibus animalibus perfectis fluere duram quandam 
substantiam versus os. 
 
Item non absurda est Similitudo et Conformitas illa, ut homo sit tanquam planta inversa. 
Nam radix nervorum et facultatum animalium est caput; partes autem seminales sunt 
infirmae, non computatis extremitatibus tibiarum et brachiorum. At in planta, radix 
(quae instar capitis est) regulariter infimo loco collocatur; semina autem supremo [170]. 
 
[170] On the other hand, one is tempted to trace an analogy between the flower in 

plants and the skull in man and vertebrate animals in general: each occurring at the 
end of the axis of development, and each consisting of four segments—whorls or 
vertebrae. But by far the most remarkable analogy between plants and animals 
relates to the mode of development of their tissues, which, there is reason to believe, 
were all primarily formed from cells. The evidence in favour of this proposition is 
perhaps not yet quite complete. 

 
It is curious that, after it had been established in the case of plants, Schleiden 
conceived that in this unity of original structure he had found a character peculiar to 
vegetable life, so that the analogy between plants and animals seemed to be impaired 
by the discovery. [js] 

 
Denique illud omnino praecipiendum est et saepius monendum; ut diligentia hominum 
in inquisitione et congerie Naturalis Historiae deinceps mutetur plane, et vertatur in 
contrarium ejus quod nunc in usu est. Magna enim hucusque atque adeo curiosa fuit 
hominum industria in notanda rerum varietate atque explicandis accuratis animalium, 
herbarum, et fossilium differentiis; quarum pleraeque magis sunt lusus naturae quam 
seriae alicujus utilitatis versus scientias. Faciunt certe hujusmodi res ad delectationem, 
atque etiam quandoque ad praxin; verum ad introspiciendam naturam parum aut nihil. 
Itaque convertenda plane est opera ad inquirendas et notandas rerum similitudines et 
analoga, tam in integralibus quam partibus. Illae enim sunt quae naturam uniunt, et 
constituere scientias incipiunt [171]. 
 
[171] "Natura infinita est, sed qui symbola animadverterit omnia intelliget, licet non 

omnino," [171.1] are the words of a great poet, who perhaps also is entitled to be 
called a great philosopher. They form the motto of one of the happiest illustrations 
of what Bacon meant by instantia conformis, — the Parthenogenesis of Professor 
Owen. [js] 

 
[171.1] "Natura infinita est, sed qui symbola animadverterit omnia intelliget, licet non 



129  

omnino" = "Nature is infinite, but he who observes the signs will understand all 
things, though not completely." [HJ] 

 
Verum in his omnino est adhibenda cautio gravis et severa; ut accipiantur pro instantiis 
conformibus et Proportionatis illae, quae denotant Similitudines (ut ab initio diximus) 
Physicas; id est, reales et substantiales et immersas in natura, non fortuitas et ad 
speciem; multo minus superstitiosas aut curiosas, quales naturalis magiae scriptores 
(homines levissimi, et in rebus tam seriis quales nunc agimus vix nominandi) ubique 
ostentant; magna cum vanitate et desipientia, inanes similitudines et sympathias rerum 
describentes atque etiam quandoque affingentes. 
 
Verum his missis, etiam in ipsa configuratione mundi in majoribus non sunt negligendae 
Instantiae Conformes; veluti Africa, et regio Peruviana cum continente se porrigente 
usque ad Fretum Magellanicum. Utraque enim regio habet similes isthmos et similia 
promontoria, quod non temere accidit [172]. 
 
[172] A. von Humboldt has pointed out the conformity of the opposite shores of the 

Atlantic — the approximate correspondence between the projections on each side 
and the recesses on the other. But Bacon apparently compares not the opposite but 
the corresponding coasts of Africa and America. C. Conception would correspond to 
C. Negro [172.1]; but the parallelism is not very close. [js] 

 
[172.1] The letter "C." in "C. Conception" (in South America) and "C. Negro" (in Africa) 

stands for "Cape". [HJ] 
 
Item Novus et Vetus Orbis; in eo quod utrique orbes versus septentriones lati sunt et 
exporrecti, versus austrum autem angusti et acuminati. 
 
Item Instantiae Conformes nobilissimae sunt frigora intensa in media (quam vocant) 
aeris regione, et ignes acerrimi qui saepe reperiuntur erumpentes ex locis subterraneis; 
quae duae res sunt ultimitates et extrema; naturae scilicet frigidi versus ambitum coeli, 
et naturae Calidi versus viscera terrae; per antiperistasin, sive rejectionem naturae 
contrariae. 
 
Postremo autem in axiomatibus scientiarum notatu digna est Conformitas Instantiarum. 
Veluti tropus rhetoricae, qui dicitur Praeter Expectatum, conformis est tropo musicae, 
qui vocatur Declinatio Cadentiae. Similiter, postulatum mathematicum, ut quae eidem 
tertio aequalia sunt etiam inter se sint aequalia, conforme est cum fabrica syllogismi in 
logica, qui unit ea quae conveniunt in medio [173]. Denique multum utilis est in 
quamplurimis sagacitas quaedam in conquirendis et indagandis Conformitatibus et 
similitudinibus Physicis. 
 
[173] The importance of the parallel here suggested was never understood until the 

present time, because the language of mathematics and of logic has hitherto not 
been such as to permit the relation between them to be recognised. Mr. Boole's 



130  

Laws of Thought [173.1] contain the first development of ideas of which the germ is to 
be found in Bacon and Leibnitz; to the latter of whom the fundamental principle that 
in logic a2=a was known (vide. Leibnitz, Philosophical Works, by Erdmann [173.2], 
1840, p. 130). It is not too much to say that Mr. Boole's treatment of the subject is 
worthy of these great names. 

 
Other calculuses of inference (using the word in its widest sense), besides the 
mathematical and the logical, yet perhaps remain to be developed ; but this is a 
subject on which it is impossible here to enter. [js] 

 
[173.1] "Boole" = "George Boole" (1815–1864), and "Laws of Thought" = "An 

Investigation of the Laws of Thought, on Which are Founded the Mathematical 
Theories of Logic and Probabilities" is a book by Boole about his Boolean Algebra, or 
mathematically formalized logic. [HJ] 

 
[173.2] "Erdmann" = “Johann Eduard Erdmann” (1805–1892), and “Philosophical Works” 

is probably Erdmann’s “Opera Philosophica”. [HJ] 
 
 

XXVIII. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus septimo loco Instantias Monodicas [174]; 
quas etiam Irregulares sive Heteroclitas (sumpto vocabulo a grammaticis) appellare 
consuevimus. Eae sunt, quae ostendunt corpora in concreto, quae videntur esse 
extravagantia et quasi abrupta in natura, et minime convenire cum aliis rebus ejusdem 
generis. Etenim Instantiae Conformes sunt similes alterius, at Instantiae Monodicae sunt 
sui similes. Usus vero Instantiarum Monodicarum est talis qualis est Instantiarum 
Clandestinarum: viz. ad evehendam et uniendam naturam ad invenienda genera sive 
communes naturas, limitandas postea per differentias veras. Neque enim desistendum 
ab inquisitione donec proprietates et qualitates, quae inveniuntur in hujusmodi rebus 
quae possunt censeri pro miraculis naturae, reducantur et comprehendantur sub aliqua 
forma sive lege certa: ut irregularitas sive singularitas omnis reperiatur pendere ab 
aliqua Forma Communi; miraculum vero illud sit tandem solummodo in differentiis 
accuratis et gradu et concursu raro, et non in ipsa specie: ubi nunc contemplationes 
hominum non procedant ultra quam ut ponant hujusmodi res pro secretis et magnalibus 
naturae, et tanquam incausabilibus, et pro exceptionibus regularum generalium. 
 
[174] Monadicas. See note 3. p. 165. - [JS] 
 
Exempla Instantiarum Monodicarum sunt, sol et luna, inter astra; magnes, inter lapides; 
argentum vivum, inter metalla; elephas, inter quadrupedes; sensus veneris, inter genera 
tactus; odor venaticus in canibus, inter genera olfactus. Etiam S litera apud grammaticos, 
habetur pro Monodica; ob facilem compositionem quam sustinet cum consonantibus, 
aliquando duplicibus, aliquando triplicibus; quod nulla alia litera facit. Plurimi autem 
faciendae sunt hujusmodi instantiae; quia acuunt et vivificant inquisitionem, et 
medentur intellectui depravato a consuetudine et ab iis quae fiunt plerunque. 



131  

 
 

XXIX. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco octavo Instantias Deviantes; errores 
scilicet naturae, et vaga, ac monstra: ubi natura declinat et deflectit a cursu ordinario. 
Differunt enim Errores naturae ab Instantiis Monodicis in hoc; quod Monodicae sint 
miracula specierum, at errores sint miracula individuorum. Similis autem fere sunt usus; 
quia rectificant intellectum adversus consueta, et revelant Formas Communes. Neque 
enim in his etiam desistendum ab inquisitione donec inveniatur causa hujusmodi 
declinationis. Veruntamen causa illa non exurgit ad Formam aliquam proprie, sed tantum 
ad latentem processum ad Formam. Qui enim vias naturae noverit, is deviationes etiam 
facilius observabit. At rursus, qui deviationes noverit, is accuratius vias describet [175]. 
 
[175] See Owen, On the Nature of Limbs (1849), p. 54. [js] 
 
Atque in illo differunt etiam ab Instantiis Monodicis, quod multo magis instruant praxin 
et operativam. Nam novas species generare arduum admodum foret; at species notas 
variare, et inde rara multa ac inusitata producere, minus arduum. Facilis autem transitus 
est a miraculis naturae ad miracula artis. Si enim deprehendatur semel natura in 
variatione sua, ejusque ratio manifesta fuerit, expeditum erit eo deducere naturam per 
artem quo per casum aberraverit. Neque solum eo, sed et aliorsum; cum errores ex una 
parte monstrent et aperiant viam ad errores et deflexiones undequaque. Hic vero 
exemplis non est opus, propter eorundem copiam. Facienda enim est congeries sive 
historia naturalis particularis omnium monstrorum et partuum naturae prodigiosorum; 
omnis denique novitatis et raritatis et inconsueti in natura. Hoc vero faciendum est cum 
severissimo delectu, ut constet fides. Maxime autem habenda sunt pro suspectis quae 
pendent quomodocunque a religione, ut prodigia Livii: nec minus, quae inveniuntur in 
scriptoribus magiae naturalis, aut etiam alchymiae, et hujusmodi hominibus; qui 
tanquam proci sunt et amatores fabularum. Sed depromenda sunt illa ex gravi et fida 
historia, et auditionibus certis. 
 
 

XXX. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco nono Instantias Limitaneas; quas etiam 
Participia vocare consuevimus. Eae vero sunt, quae exhibent species corporum tales, 
quae videntur esse compositae ex speciebus duabus, vel Rudimenta inter speciem unam 
et alteram. Hae vero Instantiae inter Instantias Monodicas sive heteroclitas recte 
numerari possunt: sunt enim in universitate rerum rarae et extraordinariae. Sed tamen 
ob dignitatem seorsim tractandae et ponendae sunt; optime enim indicant 
compositionem et fabricam rerum, et innuunt causas numeri et qualitatis specierum 
ordinariarum in universo, et deducunt intellectum ab eo quod est, ad id quod esse 
potest. 
 
Harum exempla sunt: muscus, inter putredinem et plantam; cometae nonnulli, inter 



132  

stellas et meteora ignita; pisces volantes, inter aves et pisces; vespertiliones, inter aves 
et quadrupedes; etiam 
 

“Simia quam similis turpissima bestia nobis [176] [176.5];” 
 
et partus animalium biformes et commisti ex speciebus diversis; et similia. 
 
[176] Ennius [176.1], quoted by Cicero. [js] 
 
[176.1] "Ennius" = "Quintus Ennius" (239?–169? BCE). [HJ] 
 
[176.5] This can be translated to "The ape—how very like to us is that most repulsive 

beast." [HJ] 
 
 

XXXI. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus decimo loco Instantias Potestatis, sive 
Fascium (sumpto vocabulo ab insignibus imperii), quas etiam Ingenia, sive Manus 
Hominis appellare consuevimus. Eae sunt opera maxime nobilia et perfecta, et tanquam 
ultima in unaquaque arte. Cum enim hoc agatur praecipue ut natura pareat rebus et 
commodis humanis; consentaneum est prorsus, ut opera, quae jampridem in potestate 
hominis fuerunt (quasi provinciae antea occupatae et subactae), notentur et 
numerentur; praesertim ea quae sunt maxime enucleata et perfecta: propterea quod ab 
istis proclivior et magis in propinquo sit transitus ad nova et hactenus non inventa. Si 
quis enim ab horum contemplatione attenta propositum acriter et strenue urgere velit, 
fiet certe ut aut producat illa paulo longius, aut deflectat illa ad aliquid quod finitimum 
est, aut etiam applicet et transferat illa ad usum aliquem nobiliorem. 
 
Neque hic finis. Verum quemadmodum ab operibus naturae raris et inconsuetis erigitur 
intellectus et elevatur ad inquirendas et inveniendas Formas, quae etiam illorum sunt 
capaces, ita etiam in operibus artis egregiis et admirandis hoc usu venit; idque multo 
magis; quia modus efficiendi et operandi hujusmodi miracula artis manifestus ut 
plurimum est, cum plerunque in miraculis naturae sit magis obscurus. Attamen in his 
ipsis cautio est adhibenda vel maxime, ne deprimant scilicet intellectum et eum quasi 
humo affigant. 
 
Periculum enim est, ne per hujusmodi opera artis, quae videntur velut summitates 
quaedam et fastigia industriae humanae, reddatur intellectus attonitus et ligatus et quasi 
maleficiatus quoad illa, ita ut cum aliis consuescere non possit, sed cogitet nihil ejus 
generis fieri posse nisi eadem via qua illa effecta sunt, accedente tantummode diligentia 
majore et praeparatione magis accurata. 
 
Contra, illud ponendum est pro certo: vias et modos efficiendi res et opera, quae adhuc 
reperta sunt et notata, res esse plerunque pauperculas; atque omnem potentiam 
majorem pendere et ordine derivari a fontibus formarum, quarum nulla adhuc inventa 



133  

est. 
 
Itaque (ut alibi diximus [177]) qui de machinis et arietibus, quales erant apud veteres, 
cogitasset, licet hoc fecisset obnixe atque aetatem in eo consumpsisset, nunquam tamen 
incidisset in inventum tormentorum igneorum operantium per pulverem pyrium. Neque 
rursus, qui in lanificiis et serico vegetabili observationem suam et meditationem 
collocasset, unquam per ea reperisset naturam vermis aut serici bombycini. 
 
[177] I-CIX (1.109). [js] 
 
Quocirca omnia inventa, quae censeri possunt magis nobilia (si animum advertas), in 
lucem prodiere, nullo modo per pusillas enucleationes et extensiones artium, sed 
omnino per casum. Nihil autem repraesentat [178] aut anticipat casum (cujus mos est ut 
tantum per longa saecula operetur), praeter inventionem Formarum. 
 
[178] See note, p. 208. [js] 
 
Exempla autem hujusmodi instantiarum particularia nihil opus est adducere, propter 
copiam eorundem. Nam hoc omnino agendum; ut visitentur et penitus introspiciantur 
omnes artes mechanicae, atque liberales etiam (quatenus ad opera), atque inde facienda 
est congeries sive historia particularis, tanquam magnalium et operum magistralium et 
maxime perfectorum in unaquaque ipsarum, una cum modis effectionis sive operationis. 
 
Neque tamen astringimus diligentiam, quae adhibenda est in hujusmodi collecta, ad ea 
quae censentur pro magisteriis et arcanis alicujus artis tantum, atque movent 
admirationem. Admiratio enim proles est raritatis; siquidem rara, licet in genere sint ex 
vulgatis naturis, tamen admirationem pariunt. 
 
At contra, quae revera admirationi esse debent propter discrepantiam quae inest illis in 
specie collatis ad alias species, tamen si in usu familiari praesto sint leviter notantur. 
Debent autem notari Monodica artis, non minus quam Monodica naturae; de quibus 
antea diximus [179]. Atque quemadmodum in Monodicis naturae posuimus solem, 
lunam, magnetem, et similia, quae re vulgatissima sunt sed natura tamen fere singulari: 
idem et de Monodicis artis faciendum est. 
 
[179] II-XXVIII (2.28). [js] 
 
Exempli gratia; Instantia Monodica artis est papyrus; res admodum vulgata. At si 
diligenter animum advertas, materiae artificiales aut plane textiles sunt per fila directa 
et transversa; qualia sunt pannus sericus, aut laneus, et linteus, et hujusmodi: aut 
coagmentantur ex succis concretis; qualia sunt later, aut argilla figularis, aut vitrum, aut 
esmalta, aut porcellana, et similia; quae si bene uniantur splendent, sin minus, 
indurantur certe, sed non splendent. Attamen omnia talia, quae fiunt ex succis concretis, 
sunt fragilia, nec ullo modo haerentia et tenacia. At contra, papyrus est corpus tenax, 
quod scindi et lacerari possit; ita ut imitetur et fere aemuletur pellem sive membranam 



134  

alicujus animalis, aut folium alicujus vegetabilis, et hujusmodi opificia naturae. Nam 
neque fragilis est, ut vitrum; neque textilis, ut pannus; sed habet fibras certe, non fila 
distincta, omnino ad modum materiarum naturalium: ut inter artificiales materias vix 
inveniatur simile aliquod, sed sit plane Monodicum [180]. Atque praeferenda sane sunt 
in artificialibus ea quae maxime accedunt ad imitationem naturae, aut e contrario eam 
potenter regunt et invertunt. 
 
[180] It is curious that Bacon should not have remarked that all the qualities here 

mentioned belong to felt as well as to paper. [js] 
 
Rursus, inter Ingenia et Manus Hominis, non prorsus contemnenda sunt praestigiae et 
jocularia. Nonnulla enim ex istis, licet sint usu levia et ludicra, tamen informatione valida 
esse possunt. 
 
Postremo, neque omnino omittenda sunt superstitiosa, et (prout vocabulum sensu 
vulgari accipitur) magica. Licet enim hujusmodi res sint in immensum obrutae grandi 
mole mendaciorum et fabularum, tamen inspiciendum paulisper si forte subsit et lateat 
in aliquibus earum aliqua operatio naturalis; ut in fascino, et fortificatione imaginationis, 
et consensu rerum ad distans, et transmissione impressionum a spiritu ad spiritum non 
minus quam a corpore ad corpus, et similibus. 
 
 

XXXII. 
Ex iis, quae ante dicta sunt, patet quod quinque illa instantiarum genera de quibus 
diximus (viz. Instantiarum Conformium, Instantiarum Monodicarum, Instantiarum 
Deviantium, Instantiarum Limitanearum, Instantiarum Potestatis) non debeant reservari, 
donec inquiratur natura aliqua certa (quemadmodum instantiae reliquae, quas primo 
loco proposuimus, nec non plurimae ex iis quae sequentur, reservari debent); sed statim 
jam ab initio facienda est earum collectio, tanquam historia quaedam particularis; eo 
quod digerant ea quae ingrediuntur intellectum, et corrigant pravam complexionem 
intellectus ipsius, quem omnino necesse est imbui et infici et demum perverti ac 
distorqueri ab incursibus quotidianis et consuetis. 
 
Itaque adhibendae sunt eae instantiae tanquam praeparativum aliquod, ad 
rectificandum et expurgandum intellectum. Quicquid enim abducit intellectum a 
consuetis, aequat et complanat aream ejus ad recipiendum lumen siccum et purum 
notionum verarum. 
 
Quin etiam hujusmodi instantiae sternunt et praestruunt viam ad operativam; ut suo 
loco dicemus, quando de Deductionibus ad Praxin sermo erit.   
 
 

XXXIII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco undecimo Instantias Comitatus, atque 



135  

Hostiles; quas etiam Instantias Propositionum Fixarum appellare consuevimus. Eae sunt 
instantiae, quae exhibent aliquod corpus sive concretum tale, in quo natura inquisita 
perpetuo sequatur tanquam comes quidam individuus: aut contra, in quo natura 
inquisita perpetuo fugiat atque ex comitatu excludatur, ut hostis et inimicus. Nam ex 
hujusmodi instantiis formantur propositiones certae et universales, aut affirmativae aut 
negativae; in quibus subjectum erit tale corpus in concreto, praedicatum vero natura ipsa 
inquisita. Etenim propositiones particulares omnino fixae non sunt, ubi scilicet natura 
inquisita reperitur in aliquo concreto fluxa et mobilis, viz. accedens sive acquisita, aut 
rursus recedens sive deposita. Quocirca particulares propositiones non habent 
Praerogativam aliquam majorem, nisi tantum in casu Migrationis; de quo antea dictum 
est. Et nihilominus, etiam particulares illae propositiones comparatae et collatae cum 
universalibus multum juvant; ut suo loco dicetur. Neque tamen, etiam in universalibus 
istis propositionibus exactam aut absolutam affirmationem vel abnegationem 
requirimus. Sufficit enim ad id quod agitur, etiamsi exceptionem nonnullam singularem 
aut raram patiantur. 
 
Usus autem Instantiarum Comitatus est ad angustiandam Affirmativam Formae. 
Quemadmodum enim in Instantiis Migrantibus angustiatur Affirmativa Formae; viz. ut 
necessario poni debeat Forma rei esse aliquid quod per actum illum Migrationis inditur 
aut destruitur; ita etiam in Instantiis Comitatus angustiatur Affirmativa Formae; ut 
necessario poni debeat Forma rei esse aliquid quod talem concretionem corporis 
subingrediatur, aut contra ab eadem abhorreat; ut qui bene norit constitutionem aut 
schematismum hujusmodi corporis non longe abfuerit ab extrahenda in lucem Forma 
naturae inquisitae. 
 
Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia Comitatus est flamma. Etenim in 
aqua, aere, lapide, metallo, et aliis quamplurimis, calor est mobilis, et accedere potest 
et recedere: at omnis flamma est calida, ita ut calor in concretione flammae perpetuo 
sequatur. At instantia Hostilis Calidi nulla reperitur apud nos. Nam de visceribus terrae 
nihil constat ad sensum; sed eorum corporum quae nobis nota sunt nulla prorsus est 
concretio quae non est susceptibilis caloris. 
 
At rursus, sit natura inquisita Consistens. Instantia Hostilis est aer. Etenim metallum 
potest fluere, potest consistere; similiter vitrum; etiam aqua potest consistere, cum 
conglaciatur: at impossibile est ut aer unquam consistat, aut exuat fluorem. 
 
Verum de instantiis hujusmodi Propositionum fixarum supersunt duo monita, quae utilia 
sunt ad id quod agitur. Primum, ut si defuerit plane universalis Affirmativa aut Negativa, 
illud ipsum diligenter notetur tanquam non-ens; sicut fecimus de calido, ubi universalis 
Negativa (quatenus ad entia quae ad nostram notitiam pervenerint) in rerum natura 
deest. Similiter, si natura inquisita sit Aeternum aut Incorruptibile, deest Affirmativa 
universalis hic apud nos. Neque enim praedicari potest Aeternum aut Incorruptibile de 
aliquo corpore eorum quae infra coelestia sunt, aut supra interiora terrae. Alterum 
monitum est, ut propositionibus universalibus, tam affirmativis quam negativis, de 
aliquo concreto, subjungantur simul ea concreta quae proxime videntur accedere ad id 



136  

quod est ex non-entibus: ut in calore, flammae mollissimae et minimum adurentes; in 
incorruptibili, aurum, quod proxime accedit. Omnia enim ista indicant terminos naturae 
inter ens et non-ens; et faciunt ad circumscriptiones Formarum, ne gliscant et vagentur 
extra conditiones materiae. 
 
 

XXXIV. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco duodecimo ipsas illas Instantias 
Subjunctivas, de quibus in superiori aphorismo diximus: quas etiam Instantias Ultimitatis 
sive Termini appellare consuevimus. Neque enim hujusmodi instantiae utiles sunt 
tantum, quatenus subjunguntur propositionibus fixis; verum etiam per se, et in 
proprietate sua. Indicant enim non obscure veras sectiones naturae, et mensuras rerum, 
et illud Quousque natura quid faciat et ferat, et deinde transitus naturae ad aliud. Talia 
sunt, aurum, in pondere; ferrum, in duritie; cete, in quantitate animalium; canis, in 
odore; inflammatio pulveris pyrii, in expansione celeri; et alia id genus. Nec minus 
exhibenda sunt ea quae sunt ultima gradu infimo, quam quae supremo; ut spiritus vini, 
in pondere [181]; sericum, in mollitie; vermiculi cutis, in quantitate animalium; et 
caetera. 
 
[181] Although precise directions for making ether were given by Valerius Cordus (1515-

1544) in 1544, yet it is said to have remained unnoticed until it was rediscovered in the 
eighteenth century. Bacon's want of acquaintance with it, implied in this and other 
passages, is therefore not surprising. [js] 

 
 

XXXV. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco decimo tertio Instantias Foederis sive 
Unionis. Eae sunt, quae confundunt et adunant naturas, quae existimantur esse 
heterogeneae, et pro talibus notantur et signantur per divisiones receptas. 
 
At Instantiae Foederis ostendunt operationes et effectus, quae deputantur alicui ex illis 
heterogeneis ut propria, competere etiam aliis ex heterogeneis; ut convincatur ista 
heterogenia (quae in opinione est) vera non esse aut essentialis, sed nil aliud esse quam 
modificatio naturae communis. Optimi itaque sunt usus ad elevandum et evehendum 
intellectum a differentiis ad genera; et ad tollendum larvas et simulachra rerum, prout 
occurrunt et prodeunt personatae in substantiis concretis. 
 
Exempli gratia: sit natura inquisita Calidum. Omnino videtur esse divisio solennis et 
authentica, quod sint tria genera caloris; viz. calor coelestium, calor animalium, et calor 
ignis; quodque isti calores (praesertim unus ex illis comparatus ad reliquos duos) sint 
ipsa essentia et specie, sive natura specifica, differentes et plane heterogenei: 
quandoquidem calor coelestium et animalium generet et foveat, at calor ignis contra 
corrumpat et destruat. Est itaque Instantia Foederis experimentum illud satis vulgatum, 
cum recipitur ramus aliquis vitis intra domum ubi sit focus assiduus, ex quo maturescunt 



137  

uvae etiam mense integro citius quam foras; ita ut maturatio fructus etiam pendentis 
super arborem fieri possit, scilicet ab igne, cum hoc ipsum videatur esse opus proprium 
solis [182]. Itaque ab hoc initio facile insurgit intellectus, repudiata heterogenia 
essentiali, ad inquirendum quae sint differentiae illae quae revera reperiuntur inter 
calorem solis et ignis, ex quibus fit ut eorum operationes sint tam dissimiles, utcunque 
illi ipsi participent ex natura communi. 
 
[182] The regular use of artificial heat in green-houses and conservatories was not 

known in Bacon's time. In the Maison Champêtre, an encyclopaedia of gardening and 
agriculture published in 1607, nothing is said of it; nor is there anything on the 
subject in the writings of Porta, though in his Natural Magick. he has spoken of 
various modes of accelerating the growth of fruits and flowers. In the Sylva Sylvarum 
[182.1] (412.), however, Bacon speaks of housing hot-country plants to save them, 
and, in the Essay on Gardens, of stoving myrtles. The idea of what are now called 
green-houses was introduced into England from Holland about the time of the 
Revolution. The orangery at Heidelberg, formed, I believe, about the middle of the 
seventeenth century, is said to be the earliest conservatory on record. 

 
It is related that Albertus Magnus [182.2], entertaining the emperor at Cologne 
during the winter, selected for the place of entertainment the garden of his 
monastery. Everything was covered with snow, and the guests were much inclined to 
be discontented; but when the feast began, the snow cleared away; the trees put 
forth, first leaves, then blossoms, then fruit; and the climate became that of summer. 
This glorious summer, which had thus abruptly succeeded to the winter of their 
discontent, lasted only till the conclusion of the feast, when everything resumed its 
former aspect. It would be a fanciful explanation, and I know not whether it has ever 
been suggested, to say that Albertus Magnus really entertained the emperor in a 
conservatory, and only led his guests through the garden. See, for the story, Grimm's 
Deutsche Sagen [182.3]. [js] 

 
[182.1] "Sylva Sylvarum" = (A Forest of Forests) is a natural history book by Bacon, 

published after his death in (1626). [HJ] 
 
[182.2] "Albertus Magnus" = "Saint Albert the Great" (1200?–1280?) [HJ] 
 
[182.3] "Grimm" probably refers to "Brothers Grimm" = "Jacob and Wilhelm Grimm", 

and "Deutsche Sagen" = "German Legends", a 2-volume book of German folk stories 
collected by them. [HJ] 

 
Quae differentiae reperientur quatuor: viz. primo, quod calor solis respectu caloris ignis 
sit gradu longe clementior et lenior; secundo, quod sit (praesertim ut defertur ad nos 
per aerem) qualitate multo humidior; tertio (quod caput rei est), quod sit summe 
inaequalis, atque accedens et auctus, et deinceps recedens et diminutus; id quod 
maxime confert ad generationem corporum. Recte enim asseruit Aristoteles [183] 
causam principalem generationum et corruptionum, quae fiunt hic apud nos in 



138  

superficie terrae, esse viam obliquam solis per zodiacum; unde calor solis, partim per 
vicissitudines diei et noctis, partim per successiones aestatis et hyemis, evadit miris 
modis inaequalis. Neque tamen desinit ille vir id quod ab eo recte inventum fuit statim 
corrumpere et depravare. Nam ut arbiter scilicet naturae (quod illi in more est) valde 
magistraliter assignat causam generationis accessui solis, causam autem corruptionis 
recessui; cum utraque res (accessus videlicet solis et recessus) non respective, sed quasi 
indifferenter, praebeat causam tam generationi quam corruptioni; quandoquidem 
inaequalitas caloris generationi et corruptioni rerum, aequalitas conservationi tantum 
ministret. Est et quarta differentia inter calorem solis et ignis, magni prorsus momenti: 
viz. quod sol operationes suas insinuet per longa temporis spatia, ubi operationes ignis 
(urgente hominum impatientia) per breviora intervalla ad exitum perducantur. Quod si 
quis id sedulo agat, ut calorem ignis attemperet et reducat ad gradum moderatiorem et 
leniorem (quod multis modis facile fit), deinde etiam inspergat et admisceat nonnullam 
humiditatem, maxime autem si imitetur calorem solis in inaequalitate, postremo si 
moram patienter toleret (non certe eam quae sit proportionata operibus solis, sed 
largiorem quam homines adhibere solent in operibus ignis), is facile missam faciet 
heterogeniam illam caloris, et vel tentabit vel exaequabit vel in aliquibus vincet opera 
solis, per calorem ignis. Similis Instantia Foederis est resuscitatio papilionum ex frigore 
stupentium et tanquam emortuarum, per exiguum teporem ignis; ut facile cernas non 
magis negatum esse igni vivificare animantia quam maturare vegetabilia. Etiam 
inventum illud celebre Fracastorii de sartagine acriter calefacta, qua circundant medici 
capita apoplecticorum desperatorum [184], expandit manifeste spiritus animales ab 
humoribus et obstructionibus cerebri compressos et quasi extinctos, illosque ad motum 
excitat, non aliter quam ignis operatur in aquam aut aerem, et tamen per consequens 
vivificat. Etiam ova aliquando excluduntur per calorem ignis, id quod prorsus imitatur 
calorem animalem; et complura ejusmodi; ut nemo dubitare possit quin calor ignis in 
multis subjectis modificari possit ad imaginem caloris coelestium et animalium [185]. 
 
[183] Meteorologia, i. 14. [js] 
 
[184] It is mentioned in the life of Fracastorius [184.1], that when dying of apoplexy, and 

speechless, he made signs for the application of a cucurbita (or cupping-vessel) to 
his head, remembering the remarkable cure which he had effected in the case of a 
nun at Verona. It is scarcely necessary to remark that "dry cupping," as it is called, 
acts simply by partially removing the pressure of the atmosphere: the heat applied to 
the vessel has no other effect than that of rarefying the air it contains. [js] 

 
[184.1] "Fracastorius" = "Hieronymus Fracastorius" = "Girolamo Fracastoro" (1478?–

1553?). He should be more famous than he already is! [HJ] 
 
[185] Bacon's rejection of the essential heterogeneity of the three species of heat is 

apparently taken from Telesius, De Rerum Naturâ. vi. 20. Telesius remarks, as Bacon 
does, that eggs may be hatched, and insects apparently dead restored to life, by 
means of artificial heat. [js] 

 



139  

Similiter sint naturae inquisitae Motus et Quies. Videtur esse divisio solennis atque ex 
intima philosophia, quod corpora naturalia vel rotent, vel ferantur recta, vel stent sive 
quiescant. Aut enim est motus sine termino, aut statio in termino, aut latio ad terminum. 
At motus ille perennis rotationis videtur esse coelestium proprius; statio sive quies 
videtur competere globo ipsi terrae; at corpora caetera (gravia quae vocant et levia, extra 
loca scilicet connaturalitatis suae sita) feruntur recta ad massas sive congregationes 
similium; levia sursum, versus ambitum coeli; gravia deorsum, versus terram. Atque ista 
pulchra dictu sunt. 
 
At Instantia Foederis est cometa aliquis humilior; qui cum sit longe infra coelum, tamen 
rotat. Atque commentum Aristotelis [186] de alligatione sive sequacitate cometae ad 
astrum aliquod jampridem explosum est; non tantum quia ratio ejus non est probabilis, 
sed propter experientiam manifestam discursus et irregularis motus cometarum per 
varia loca coeli. 
 
[186] Meteorolgia. i. 4. [js] 
 
At rursus alia Instantia Foederis circa hoc subjectum est motus aeris; qui intra tropicos 
(ubi circuli rotationis sunt majores) videtur et ipse rotare ab oriente in occidentem. 
 
Et alia rursus instantia foret fluxus et refluxus maris, si modo aquae ipsae 
deprehendantur ferri motu rotationis (licet tardo et evanido) ab oriente in occidentem; 
ita tamen ut bis in die repercutiantur. Itaque, si haec ita se habeant, manifestum est 
motum istum rotationis non terminari in coelestibus, sed communicari aeri et aquae. 
 
Etiam ista proprietas levium, nimirum ut ferantur sursum, vacillat nonnihil. Atque in hoc 
sumi potest pro Instantia Foederis bulla aquae. Si enim aer fuerit subter aquam, ascendit 
rapide versus superficiem aquae, per motum illum plagae (quam vocat Democritus), per 
quam aqua descendens percutit et attollit aerem sursum; non autem per contentionem 
aut nixum aeris ipsius. Atqui ubi ad superficiem ipsam aquae ventum fuerit, tum 
cohibetur aer ab ulteriore ascensu, per levem resistentiam quam reperit in aqua non 
statim tolerante se discontinuari: ita ut exilis admodum sit appetitus aeris ad superiora. 
 
Similiter sit natura inquisita Pondus. Est plane divisio recepta, ut densa et solida ferantur 
versus centrum terrae, rara autem et tenuia versus ambitum coeli; tanquam ad loca sua 
propria. Atque loca quod attinet, (licet in scholis hujusmodi res valeant) plane inepta et 
puerilis cogitatio est, locum aliquid posse. Itaque nugantur philosophi cum dicant quod, 
si perforata esset terra, corpora gravia se sisterent quando ventum esset ad centrum. 
Esset enim certe virtuosum plane et efficax genus nihili, aut puncti mathematici, quod 
aut alia afficeret, aut rursus quod alia appeterent: corpus enim non nisi a corpore patitur. 
Verum iste appetitus ascendendi et descendendi aut est in schematismo corporis quod 
movetur, aut in sympathia sive consensu cum alio corpore. Quod si inveniatur aliquod 
corpus densum et solidum, quod nihilominus non feratur ad terram, confunditur 
hujusmodi divisio. At si recipiatur opinio Gilberti, quod magnetica vis terrae ad 
alliciendum gravia non extendatur ultra orbem virtutis suae (quae operatur semper ad 



140  

distantiam certam, et non ultra [187]), hocque per aliquam instantiam verificetur; ea 
demum erit instantia foederis circa hoc subjectum. Neque tamen occurrit 
impraesentiarum aliqua instantia super hoc certa et manifesta. Proxime videntur 
accedere cataractae coeli, quae in navigationibus per Oceanum Atlanticum versus Indias 
utrasque saepe conspiciuntur. Tanta enim videtur esse vis et moles aquarum quae per 
hujusmodi cataractas subito effunditur, ut videatur collectio aquarum fuisse ante facta, 
atque in his locis haesisse et mansisse; et postea potius per causam violentam dejecta 
et detrusa esse, quam naturali motu gravitatis cecidisse; adeo ut conjici possit, 
corpoream molem densam atque compactam in magna distantia a terra fore pensilem 
tanquam terram ipsam, nec casuram nisi dejiciatur. Verum de hoc nil certi affirmamus. 
Interim in hoc et in multis aliis facile apparebit, quam inopes simus historiae naturalis; 
cum loco instantiarum certarum nonnunquam suppositiones afferre pro exemplis 
cogamur. 
 
[187] In Gilbert's [187.1] philosophy, the earth's magnetic action is not distinguished 

from gravity. Thus he says: “Partes vero primariorum globorum integris alligatae 
sunt, in illos naturali desiderio incumbunt ... Non autem est appetitus aut inclinatio 
ad locum, aut spatium, aut terminum; sed ad corpus, ad fontem, ad matrem, ad 
principium ubi uniuntur, conservantur, et a periculis vagae partes revocatae 
quiescunt omnes. Ita tellus allicit magnetica omnia, turn alia omnia in quibus vis 
magnetica primaria desiit materiae ratione; quae inclinatio in terrenis gravitas 
dicitur." — De Mundo [187.2], ii. c. 3. Again, that the magnetic action of the earth or 
of a magnet is confined to a definite orb appears from a variety of passages. See De 
Magnete, ii. c. 7., and the definitions prefixed to this work. Gilbert distinguished 
between the "orb of virtue," which includes the whole space through which any 
magnetic action extends, and the "orb of coition," which is “totum illud spatium per 
quod minimum magneticum per magnetem movetur." He asserts that the orb of the 
magnetic virtue extends to the moon, and ascribes the moon's inequalities to the 
effects it produces (De Mundo, ii. c. 19.). In the preceding chapter he remarks, "Luna 
magnetice alligatur terra, quia facies ejus semper versus terram." [js] 

 
[187.1] "Gilbert" = "William Gilbert" (1544–1603). A major wok of him is "De Magnete", 

short for "De Magnete, Magneticisque Corporibus, et de Magno Magnete Tellure" 
(“On the Magnet, Magnetic Bodies, and the Great Magnet — the Earth”). The 
reaction of Bacon to Gilbert is an interesting one. [HJ] 

 
[187.2] "De Mundo" (On the Universe) is a book written either by Aristotle or by some 

Peripatetic philosopher. [HJ] 
 
Similiter sit natura inquisita Discursus Ingenii. Videtur omnino divisio vera, rationis 
humanae et solertiae brutorum. Attamen sunt nonnullae instantiae actionum quae 
eduntur a brutis, per quas videntur etiam bruta quasi syllogizare: ut memoriae proditum 
est de corvo, qui per magnas siccitates fere enectus siti conspexit aquam in trunco cavo 
arboris; atque cum non daretur ei intrare propter angustias, non cessavit jacere multos 
lapillos, per quos surgeret et ascenderet aqua ut bibere posset; quod postea cessit in 



141  

proverbium. 
 
Similiter sit natura inquisita Visibile. Videtur omnino esse divisio vera et certa, lucis, quae 
est visibile originale et primam copiam facit visui, et coloris, qui est visibile secundarium 
et sine luce non cernitur, ita ut videatur nil aliud esse quam imago aut modificatio lucis 
[188]. Attamen ex utraque parte circa hoc videntur esse Instantiae Foederis; scilicet, nix 
in magna quantitate, et flamma sulphuris; in quarum altera videtur esse color primulum 
lucens, in altera lux vergens ad colorem. 
 
[188] The doctrine of this passage seems to be taken from Telesius, De Rerum Naturâ, vii 

c. 31.: — "Sensus ipse primo illam [lucem] et per se visilem colores siquidem visiles, 
at secundo a luce loco et lucis omnino opera visiles declarat." [js] 

 
 

XXXVI. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco decimo quarto Instantias Crucis; 
translato vocabulo a Crucibus, quae erectae in biviis indicant et signant viarum 
separationes. Has etiam Instantias Decisorias et Judiciales, et in casibus nonnullis 
Instantias Oraculi et Mandati, appellare consuevimus. Earum ratio talis est. Cum in 
inquisitione naturae alicujus intellectus ponitur tanquam in aequilibrio, ut incertus sit 
utri naturarum e duabus, vel quandoque pluribus, causa naturae inquisitae attribui aut 
assignari debeat, propter complurium naturarum concursum frequentem et ordinarium, 
Instantiae Crucis ostendunt consortium unius ex naturis (quoad naturam inquisitam) 
fidum et indissolubile, alterius autem varium et separabile; unde terminatur quaestio, et 
recipitur natura illa prior pro causa, missa altera et repudiata. Itaque hujusmodi 
instantiae sunt maximae lucis, et quasi magnae authoritatis; ita ut curriculum 
interpretationis quandoque in illas desinat, et per illas perficiatur. Interdum autem 
Instantiae Crucis illae occurrunt et inveniuntur inter jampridem notatas; at ut plurimum 
novae sunt, et de industria atque ex composito quaesitae et applicatae, et diligentia 
sedula et acri tandem erutae [189]. 
 
[189] These are instances of the experiments spoken of in the Distributio Operis, "quae 

ad intentionem ejus quod quaeritur perite et secundum artem excogitate et apposita 
sunt." (p. 138.)—[JS] 

 
Exempli gratia; sit natura inquisita Fluxus et Refluxus Maris, ille bis repetitus in die atque 
sexhorarius in accessibus et recessibus singulis, cum differentia nonnulla quae coincidit 
in motum lunae. Bivium circa hanc naturam tale est. 
 
Necesse prorsus est ut iste motus efficiatur, vel ab aquarum progressu et regressu, in 
modum aquae in pelvi agitatae, quae quando latus unum pelvis alluit, deserit alterum; 
vel a sublatione et subsidentia aquarum e profundo, in modum aquae ebullientis et 
rursus subsidentis. Utri vero causae fluxus et refluxus ille assignari debeat, oritur 
dubitatio. Quod si recipiatur prior assertio, necesse est ut cum sit fluxus in mari ex una 
parte, fiat sub idem tempus alicubi in mari refluxus ex alia. Itaque ad hoc reducitur 



142  

inquisitio. Atqui observavit Acosta, cum aliis nonnullis (diligenti facta inquisitione), quod 
ad litora Floridae et ad litora adversa Hispaniae et Africae, fiant fluxus maris ad eadem 
tempora, et refluxus itidem ad eadem tempora; non contra, quod cum fluxus fit ad littora 
Floridae, fiat refluxus ad littora Hispaniae et Africae [190]. Attamen adhuc diligentius 
attendenti, non per hoc evincitur motus attolens, et abnegatur motus in progressu. Fieri 
enim potest, quod sit motus aquarum in progressu, et nihilominus inundet adversa 
littora ejusdem alvei simul; si aquae scilicet illae contrudantur et compellantur aliunde, 
quemadmodum fit in fluviis, qui fluunt et refluunt ad utrumque littus horis iisdem, cum 
tamen iste motus liquido sit motus in progressu, nempe aquarum ingredientium ostia 
fluminum ex mari. Itaque simili modo fieri potest, ut aquae venientes magna mole ab 
Oceano Orientali Indico compellantur et trudantur in alveum Maris Atlantici, et 
propterea inundent utrumque latus simul. Quaerendum itaque est, an sit alius alveus 
per quem aquae possint iisdem temporibus minui et refluere. Atque praesto est Mare 
Australe, Mari Atlantico neutiquam minus, sed potius magis latum et extensum, quod ad 
hoc sufficere possit. 
 
[190] Compare the De Fluxu et Refluxu Maris [190.1]. I have not been able to find this 

statement in Acosta, who speaks of the synchronism of the tides on the opposite 
sides of South America, as shown by the meeting of the tidal waves in the Straits of 
Magellan, (iii. 14.) [js] 

 
[190.1] "De Fluxu et Refluxu Maris" ("On the Flow and Reflow of the Sea") is a short  

book in Latin by Bacon, probably written around (1611-1616). [HJ] 
 
Itaque jam tandem perventum est ad instantiam crucis circa hoc subjectum. Ea talis est: 
si pro certo inveniatur, quod cum fit fluxus ad littora adversa tam Floridae quam 
Hispaniae in Mari Atlantico, fiat simul fluxus ad littora Peruviae et juxta dorsum Chinae 
in Mari Australi; tum certe per hanc Instantiam Decisoriam abjudicanda est assertio quod 
fluxus et refluxus maris, de quo inquiritur, fiat per motum progressivum: neque enim 
relinquitur aliud mare aut locus, ubi possit ad eadem tempora fieri regressus aut 
refluxus. Commodissime autem hoc sciri possit, si inquiratur ab incolis Panamae et Limae 
(ubi uterque Oceanus, Atlanticus et Australis, per parvum Isthmum separantur), utrum 
ad contrarias Isthmi partes fiat simul fluxus et refluxus maris, an e contra. Verum haec 
decisio sive abjudicatio certa videtur, posito quod terra stet immobilis. Quod si terra 
rotet, fieri fortasse potest ut ex inaequali rotatione (quatenus ad celeritatem sive 
incitationem) terrae et aquarum maris, sequatur compulsio violenta aquarum in 
cumulum sursum, quae sit fluxus: et relaxatio earundem (postquam amplius cumulari 
non sustinuerint) in deorsum, quae sit refluxus. Verum de hoc facienda est inquisitio 
separatim. Attamen etiam hoc supposito, illud aeque manet fixum, quod necesse sit fieri 
alicubi refluxum maris ad eadem tempora quibus fiunt fluxus in aliis partibus. 
 
Similiter, sit natura inquisita posterior ille motus ex duobus quos supposuimus, videlicet 
motus maris se attollens et rursus subsidens; si forte ita acciderit ut (diligenti facto 
examine) rejiciatur motus alter, de quo diximus, progressivus. Tum vero erit trivium circa 
hanc naturam tale. Necesse est ut motus iste, per quem aquae in fluxibus et refluxibus 



143  

se attollunt et rursus relabuntur, absque aliqua accessione aquarum aliarum quae 
advolvuntur, fiat per unum ex his tribus modis; vel quod ista aquarum copia emanet ex 
interioribus terrae et rursus in illa se recipiat; vel quod non sit aliqua amplior moles 
aquarum, sed quod eaedem aquae (non aucto quanto suo) extendantur sive rarefiant, 
ita ut majorem locum et dimensionem occupent, et rursus se contrahant; vel quod nec 
copia accedat major nec extensio amplior, sed eaedem aquae (prout sunt tam copia 
quam densitate aut raritate) per vim aliquam magneticam desuper eas attrahentem et 
evocantem, et per consensum, se attollant et deinde se remittant. Itaque reducatur (si 
placet) jam inquisitio (missis duobus illis motibus prioribus) ad hunc ultimum; et 
inquiratur si fiat aliqua talis sublatio per consensum sive vim magneticam. Atqui primo 
manifestum est universas aquas, prout ponuntur in fossa sive cavo maris, non posse 
simul attolli, quia defuerit quod succedat in fundo; adeo ut si foret in aquis aliquis 
hujusmodi appetitus se attollendi, ille ipse tamen a nexu rerum, sive (ut vulgo loquuntur) 
ne detur vacuum, fractus foret et cohibitus. Relinquitur, ut attollantur aquae ex aliqua 
parte, et per hoc minuantur et cedant ex alia. Enimvero rursus necessario sequetur ut 
vis illa magnetica, cum super totum operari non possit, circa medium operetur 
intensissime; ita ut aquas in medio attollat, illae vero sublatae latera per successionem 
deserant et destituant. 
 
Itaque jam tandem perventum est ad Instantiam Crucis circa hoc subjectum. Ea talis est: 
si inveniatur quod in refluxibus maris aquarum superficies in mari sit arcuata magis et 
rotunda, attollentibus se scilicet aquis in medio maris et deficientibus circa latera, quae 
sunt litora; et in fluxibus eadem superficies sit magis plana et aequa, redeuntibus scilicet 
aquis ad priorem suam positionem; tum certe per hanc Instantiam Decisoriam potest 
recipi sublatio per vim magneticam, aliter prorsus abjudicanda est. Hoc vero in fretis per 
lineas nauticas non diffile est experiri [191]; videlicet utrum in refluxibus versus medium 
maris, mare non sit magis altum sive profundum quam in fluxibus. Notandum autem est, 
si hoc ita sit, fieri (contra ac creditur) ut attollant se aquae in refluxibus, demittant se 
tantum in fluxibus, ita ut littora vestiant et inundent. 
 
[191] It is scarcely necessary to remark that wherever soundings are possible, tidal 

phenomena are derivative, and give no direct information as to the form the ocean 
would assume if the hypothesis of the equilibrium theory represented the reality. 
[js] 

 
Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis spontaneus; et speciatim, utrum Motus 
Diurnus, per quem sol et stellae ad conspectum nostrum oriuntur et occidunt, sit motus 
rotationis verus in coelestibus, aut motus apparens in coelestibus, verus in terra. Poterit 
esse Instantia Crucis super hoc subjectum talis. Si inveniatur motus aliquis in oceano ab 
oriente in occidentem, licet admodum languidus et enervatus; si idem motus reperiatur 
paulo incitatior in aere, praesertim intra tropicos, ubi propter majores circulos est magis 
perceptibilis; si idem motus reperiatur in humilioribus cometis, jam factus vivus et 
validus; si idem motus reperiatur in planetis, ita tamen dispensatus et graduatus ut quo 
proprius absit a terra sit tardior, quo longius celerior, atque in coelo demum stellato sit 
velocissimus: tum certe recipi debet motus diurnus pro vero in coelis, et abnegandus est 



144  

motus terrae; quia manifestum erit, motum ab oriente in occidentem esse plane 
cosmicum et ex consensu universi, qui in summitatibus coeli maxime rapidus gradatim 
labascat, et tandem desinat et extinguatur in immobili, videlicet terra [192]. 
 
[192] Nothing shows better than an instance of this kind, the impossibility of reducing 

philosophical reasoning to a uniform method of exclusion. How could the analogical 
argument in the text be stated in accordance with what Bacon seems to recognise as 
the only true form of induction,—that, namely, which proceeds by exclusion? The 
argument depends on a wholly non-logical element, the conviction of the unity and 
harmony of nature. [js] 

 
Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis ille alter apud astronomos decantatus, 
renitens et contrarius Motui Diurno, videlicet ab occidente in orientem; quem veteres 
astronomi attribuunt planetis, etiam coelo stellato, at Copernicus et ejus sectatores 
terrae quoque; et quaeratur utrum inveniatur in rerum natura aliquis talis motus, an 
potius res conficta sit et supposita, ad compendia et commoditates calculationum, et ad 
pulchrum illud, scilicet de expediendis motibus coelestibus per circulos perfectos. 
Neutiquam enim evincitur iste motus esse in supernis verus et realis, nec per defectum 
restitutionis planetae in motu diurno ad idem punctum coeli stellati, nec per diversam 
politatem zodiaci, habito respectu ad polos mundi; quae duo nobis hunc motum 
pepererunt. Primum enim phaenomenon per anteversionem et derelictionem optime 
salvatur; secundum per lineas spirales; adeo ut inaequalitas restitutionis et declinatio ad 
tropicos possint esse potius modificationes motus unici illius diurni, quam motus 
renitentes aut circa diversos polos. Et certissimum est, si paulisper pro plebeiis nos 
geramus (missis astronomorum et scholae commentis, quibus illud in more est ut sensui 
in multis immerito vim faciant, et obscuriora malint), talem esse motum istum ad 
sensum, qualem diximus; cujus imaginem per fila ferrea (veluti in machina) aliquando 
repraesentari fecimus [193]. 
 
[193] This passage does the author little credit. He does not seem to have perceived that 

the resolution of the apparent motion into other simpler motions was an essentially 
necessary step before the phenomena could be grouped together in any general law. 
The transition from the apparent motion to the real motions could never have been 
made unless the former had been resolved in the manner which Bacon here 
condemns. From the concluding remark no astronomer would have dissented, 
“talem esse motum ad sensum, qualem diximus." About this there can be no 
question; but the whole passage shows how little Bacon understood the scope and 
the value of the astronomy of his own time. [js] 

 
Verum Instantia Crucis super hoc subjectum poterit esse talis. Si inveniatur in aliqua 
historia fide digna, fuisse cometam aliquem vel sublimiorem vel humiliorem qui non 
rotaverit cum consensu manifesto (licet admodum irregulariter) Motus Diurni, sed 
potius rotaverit in contrarium coeli; tum certe hucusque judicandum est posse esse in 
natura aliquem talem motum. Sin nihil hujusmodi inveniatur, habendus est pro suspecto, 
et ad alias Instantias Crucis circa hoc confugiendum. 



145  

 
Similiter, sit natura inquisita Pondus sive Grave. Bivium circa hanc naturam tale est. 
Necesse est ut gravia et ponderosa vel tendant ex natura sua ad centrum terrae, per 
proprium schematismum; vel ut a massa corporea ipsius terrae, tanquam a 
congregatione corporum connaturalium, attrahantur et rapiantur, et ad eam per 
consensum ferantur. At posterius hoc si in causa sit, sequitur ut quo propius gravia 
appropinquant ad terram, eo fortius et majore cum impetu ferantur ad eam; quo longius 
ab ea absint, debilius et tardius (ut fit in attractionibus magneticis); idque fieri intra 
spatium certum; adeo ut si elongata fuerint a terra tali distantia ut virtus terrae in ea 
agere non possit, pensilia mansura sint, ut et ipsa terra, nec omnino decasura. 
 
Itaque talis circa hanc rem poterit esse Instantia Crucis. Sumatur horologium ex iis quae 
moventur per pondera plumbea, et aliud ex iis quae moventur per compressionem 
laminae ferreae; atque vere probentur, ne alterum altero velocius sit aut tardius; deinde 
ponatur horologium illud movens per pondera super fastigium alicujus templi altissimi, 
altero illo infra detento; et notetur diligenter si horologium in alto situm tardius 
moveatur quam solebat, propter diminutam virtutem ponderum. Idem fiat 
experimentum in profundis minerarum alte sub terra depressarum, utrum horologium 
hujusmodi non moveatur velocius quam solebat, propter auctam virtutem ponderum. 
Quod si inveniatur virtus ponderum minui in sublimi, aggravari in subterraneis, recipiatur 
pro causa ponderis attractio a massa corporea terrae [194]. 
 
[194] Nothing can be more ingenious than the instantia crucis here proposed. A series 

of observations were made by Dr. Whewell [194.1] and Mr. Airy [194.2] to determine 
the effect on the time of vibration of a pendulum, produced by carrying it to the 
bottom of a mine ; but, probably from the effect of local attractions, the results were 
scarcely as satisfactory as might have been expected. In the autumn of 1854, Mr. Airy 
instituted similar experiments in the Harton Colliery [194.3]. They appear likely to 
afford more satisfactory results than the older series made at Dolcoath [194.4]. 

 
Voltaire cites the passage in the text in support of his remark that "le plus grand 
service, peut-etre, que F. Bacon ait rendu a la philosophic a ete de deviner 
Tattraction." But in reality the notion of attraction in one form or other (e. g. the 
attraction of the sea by the moon) sprang up in the infancy of physical speculation; 
and it cannot be affirmed that Bacon's ideas on the subject were as clear as those of 
his predecessor William Gilbert. (See note on De Augmentis Scientiarum,  ii. 13.) By 
an error similar to Voltaire's [194.5], some of Dante's commentators have claimed 
for him the credit of being the first to indicate the true cause of the tides. The passage 
on which this claim is founded is in the Paradiso [194.6], xvi. 82. [js] 

 
[190.1] "De Fluxu et Refluxu Maris" ("On the Flow and Reflow of the Sea") is a short  book 

in Latin by Bacon, probably written around (1611-1616). [HJ] 
 
[194.1] "Dr. Whewell" = "William Whewell" (1794–1866). He is the one coining the term 

"scientist", as opposed the the term "scientician" by Homer Simpson.  



146  

 
[194.2] "Mr. Airy" probably is "Sir George Biddell Airy" (1801-1892) 
 
[194.3] "Harton Colliery" is a coal mine in South Shields, where George Biddell Airy 

conducted a famous experiment. [HJ] 
 
[194.4] "Dolcoath" is a coal mine in Cornwal. [HJ] 
 
[194.5] "Voltaire" = "François-Marie Arouet" (1694–1778). [HJ] 
 
[194.6] "Paradiso" is a part of Dante Alighieri’s Divine Comedy. [HJ] 
 
Similiter, sit natura inquisita Verticitas Acus Ferreae, tactae magnete. Circa hanc naturam 
tale erit bivium. Necesse est ut tactus magnetis vel ex se indat ferro verticitatem ad 
septentriones et austrum; vel ut excitet ferrum tantummodo et habilitet, motus autem 
ipse indatur ex praesentia terrae; ut Gilbertus opinatur, et tanto conatu probare nititur. 
Itaque huc spectant ea, quae ille perspicaci industria conquisivit. Nimirum quod clavus 
ferreus, qui diu duravit in situ versus septentriones et austrum, colligat mora diutina 
verticitatem, absque tactu magnetis: ac si terra ipsa, quae ob distantiam debiliter 
operatur (namque superficies aut extima incrustatio terrae virtutis magneticae, ut ille 
vult, expers est), per moram tamen longam magnetis tactum suppleret, et ferrum 
exciret, deinde excitum conformaret et verteret. Rursus, quod ferrum ignitum et cadens, 
si in extinctione sua exporrigatur inter septentriones et austrum, colligat quoque 
verticitatem absque tactu magnetis: ac si partes ferri in motu positae per ignitionem, et 
postea se recipientes, in ipso articulo extinctionis suae magis essent susceptivae et quasi 
sensitivae virtutis manantis a terra quam alias, et inde fierent tanquam excitae. Verum 
haec, licet bene observata, tamen non evincunt prorsus quod ille asserit [195]. 
 
[195] See, for these two remarks, the twelfth chapter of the third book of Gilbert's 

treatise De Magnete. It is illustrated by a curious woodcut, representing the smith 
forging a bar of iron, and holding it, as he does so, in the plane of the meridian. [js] 

 
Instantia Crucis autem circa hoc subjectum poterit esse talis. Capiatur terrella [196] ex 
magnete, et notentur poli ejus; et ponantur poli terrellae versus orientem et occasum, 
non versus septentriones et austrum, atque ita jaceant; deinde superponatur acus ferrea 
intacta, et permittatur ita manere ad dies sex aut septem. Acus vero (nam de hoc non 
dubitatur) dum manet super magnetem, relictis polis mundi, se vertet ad polos 
magnetis; itaque quamdiu ita manet, vertitur scilicet ad orientem et occidentem mundi. 
Quod si inveniatur acus illa, remota a magnete et posita super versorium, statim se 
applicare ad septentriones et austrum, vel etiam paulatim se eo recipere, tum recipienda 
est pro causa, praesentia terrae; sin aut vertatur (ut prius) in orientem et occidentem, 
aut perdat verticitatem, habenda est illa causa pro suspecta, et ulterius inquirendum est. 
 
[196] Terrella is a word used by Gilbert to denote a spherical magnet. One of the 

fundamental ideas of his philosophy was that the earth was a great magnet; and a 



147  

magnet of the same form was therefore called a little earth, or terrella. See, for 
instance, his. treatise De Magnete, ii. cc. 7 & 8. [js] 

 
Similiter, sit natura inquisita Corporea Substantia Lunae: an sit tenuis, flammea, sive 
aerea, ut plurimi ex priscis philosophis opinati sunt; an solida et densa, ut Gilbertus et 
multi moderni, cum nonnullis ex antiquis, tenent [197]. Rationes posterioris istius 
opinionis fundantur in hoc maxime, quod luna radios solis reflectat; neque videtur fieri 
reflexio lucis nisi a solidis. 
 
[197] See Gilbert's De Mundo [197.1], etc, ii. c. 13 et sqq [197.2]. [js] 
 
[197.1] "De Mundo" = "De Mundo nostro sublunari philosophia nova" (probably 

collected and edited posthumously in 1603, and published in 1651) is a book by 
Gilbert. [HJ] 

 
[197.2] "sqq" = "sequentia" = "the following ones". Therefore, "et sqq" = "and the 

following ones". [HJ] 
 
Itaque Instantiae Crucis circa hoc subjectum eae esse poterint (si modo aliquae sint) 
quae demonstrent reflexionem a corpore tenui, qualis est flamma, modo sit crassitiei 
sufficientis. Certe causa crepusculi, inter alias, est reflexio radiorum solis a superiore 
parte aeris. Etiam quandoque reflecti videmus radios solis temporibus vespertinis 
serenis a fimbriis nubium roscidarum, non minori splendore, sed potius illustriori et 
magis glorioso, quam qui redditur a corpore lunae [198]; neque tamen constat eas nubes 
coaluisse in corpus densum aquae. Etiam videmus aerem tenebrosum pone fenestras 
noctu reflectere lucem candelae, non minus quam corpus densum. Tentandum etiam 
foret experimentum immissionis radiorum solis per foramen super flammam aliquam 
subfuscam et caeruleam. Sane radii aperti solis, incidentes in flammas obscuriores, 
videntur eas quasi mortificare, ut conspiciantur magis instar fumi albi quam flammae. 
Atque haec impraesentiarum occurrunt, quae sint ex natura Instantiarum Crucis circa 
hanc rem; et meliora fortasse reperiri possunt. Sed notandum semper est, reflexionem 
a flamma non esse expectandam, nisi a flamma alicujus profunditatis; nam aliter vergit 
ad diaphanum. Hoc autem pro certo ponendum, lucem semper in corpore aequali aut 
excipi et transmitti, aut resilire. 
 
[198] The comparison of the brightness of the moon in the daytime with that of a cloud 

was ingeniously applied by Bouguer [198.1] to determine the ratio of the moon's 
light to the sun's. [js] 

 
[198.1] "Bouguer" = "Pierre Bouguer" (1698–1758). [HJ] 
 
Similiter, sit natura inquisita Motus Missilium, veluti spiculorum, sagittarum, 
globulorum, per aerem. Hunc motum Schola (more suo) valde negligenter expedit; satis 
habens, si eum nomine motus violenti a naturali (quem vocant) distinguat; et quod ad 
primam percussionem sive impulsionem attinet, per illud, (quod duo corpora non possint 



148  

esse in uno loco, ne fiat penetratio dimensionum,) sibi satisfaciat; et de processu 
continuato istius motus nihil curet. At circa hanc naturam bivium est tale: aut iste motus 
fit ab aere vehente et pone corpus emissum se colligente, instar fluvii erga scapham aut 
venti erga paleas; aut a partibus ipsius corporis non sustinentibus impressionem, sed ad 
eandem laxandam per successionem se promoventibus. Atque priorem illum recipit 
Fracastorius, et fere omnes qui de hoc motu paulo subtilius inquisiverunt [199]: neque 
dubium est, quin sint aeris partes in hac re nonnullae; sed alter motus proculdubio verus 
est, ut ex infinitis constat experimentis. Sed inter caeteras, poterit esse circa hoc 
subjectum Instantia Crucis talis; quod lamina, aut filum ferri paulo contumacius, vel 
etiam calamus sive penna in medio divisa, adducta et curvata inter pollicem et digitum 
exiliant. Manifestum enim est, hoc non posse imputari aeri se pone corpus colligenti, 
quia fons motus est in medio laminae vel calami, non in extremis. 
 
[199] See Fracastorius, De Sympaihiâ et Antipathidâ [199.1], c. 4. 

The notion that the air concurred in producing the continued motion of projectiles is 
found in the Timceus [199.2], p. 80. Plato has been speaking of respiration, of which 
his theory is, that the expiration of air through the nostrils and mouth pushes the 
contiguous external air from its place, which disturbs that near it, and so on until a 
circle is formed, whereby, by antiperistasis, air is forced in through the flesh to fill up 
the cavity of the chest — a circulation of air through the body, in short. On the same 
principle he would have explained a variety of other phenomena — the action of 
cupping instruments, swallowing, the motion of projectiles, etc. etc. All these, 
however, after suggesting the explanation, he leaves unexplained. But Plutarch, 
Quaestiones Platonicae [199.3]. x. (p. 177. of Reiske's Plutarch) developes a similar 
explanation in each case. I transcribe what he says of projectiles : —  τὰ δὲ ῥιπτούμενα 
βάρη τὸν ἀέρα σχίζει μετὰ πληγῆς ἐκπεσόντα, καὶ διίΐστησιν. ὁ δὲ περιῤῥέων ὀπίσω, τῷ φύσιν 
ἔχειν ἀεὶ τὴν ἐρημουμένην χώραν διώκειν καὶ ἀναπληροῦν, συνέπεται τῷ ἀφιεμένῳ, τὴν 
κίνησιν συνεπιταχύνων [199.4]. But this explanation is not Plato's, but Plutarch's; though 
it is probably what Plato would himself have said. [js] 
 

[199.1] "De Sympaihiâ et Antipathidâ" (On the Sympathy and Antipathy of Things) is a 
short book by Bacon (posthumously published in 1629). This comment seems a bit 
abrupt to me. One thing is certain: Fracastorius was in favor of using the ideas of 
"Sympathy and Antipathy", and Bacon against it. [HJ] 

 
[199.2] "Timceus" is a dialogue by Plato, a very influential I may add. [HJ] 
 
[199.3] "Quaes. Platon." = "Quaestiones Platonicae" is a part of Plutarch's "Moralia", 

which is a collection of 78 works. [HJ] 
 
[199.4] A rough translation of this Greek sentences is as follows: "The thrown weights 

cleave the air with a blow as they fall and part it. And the air that flows around from 
behind, by its nature always pursuing and filling up the vacated space, follows after 
the object in motion, accelerating its movement." The ideas in this sentence can be 
attributed more to Aristotle than Plato. At this stage, I don't thing more digging is 



149  

necessary. [HJ] 
 
Similiter sit natura inquisita motus ille rapidus et potens Expansionis Pulveris Pyrii in 
flammam; unde tantae moles subvertuntur, tanta pondera emittuntur, quanta in 
cuniculis majoribus et bombardis videmus. Bivium circa hanc naturam tale est. Aut 
excitatur iste motus a mero corporis appetitu se dilatandi, postquam fuerit 
inflammatum; aut ab appetitu mixto spiritus crudi, qui rapide fugit ignem, et ex eo 
circumfuso, tanquam ex carcere, violenter erumpit. Schola autem et vulgaris opinio 
tantum versatur circa priorem illum appetitum. Putant enim homines se pulchre 
philosophari, si asserant flammam ex forma elementi necessitate quadam donari locum 
ampliorem occupandi quam idem corpus expleverat cum subiret formam pulveris, atque 
inde sequi motum istum. Interim minime advertunt, licet hoc verum sit, posito quod 
flamma generetur, tamen posse impediri flammae generationem a tanta mole, quae 
illam comprimere et suffocare queat; ut non deducatur res ad istam necessitatem de qua 
loquuntur. Nam quod necesse sit fieri expansionem, atque inde sequi emissionem aut 
remotionem corporis quod obstat, si generetur flamma, recte putant. Sed ista necessitas 
plane evitatur, si moles illa solida flammam supprimat antequam generetur. Atque 
videmus flammam, praesertim in prima generatione, mollem esse et lenem, et requirere 
cavum in quo experiri et ludere possit. Itaque tanta violentia huic rei per se assignari non 
potest. Sed illud verum; generationem hujusmodi flammarum flatulentarum, et veluti 
ventorum igneorum, fieri ex conflictu duorum corporum, eorumque naturae inter se 
plane contrariae; alterius admodum inflammabilis, quae natura viget in sulphure; 
alterius flammam exhorrentis, qualis est spiritus crudus qui est in nitro; adeo ut fiat 
conflictus mirabilis, inflammante se sulphure quantum potest (nam tertium corpus, 
nimirum carbo salicis, nil aliud fere praestat, quam ut illa duo corpora incorporet et 
commode uniat), et erumpente spiritu nitri quantum potest, et una se dilatante (nam 
hoc faciunt et aer, et omnia cruda, et aqua, ut a calore dilatentur), et per istam fugam et 
eruptionem interim flammam sulphuris, tanquam follibus occultis, undequaque 
exufflante. 
 
Poterant autem esse Instantiae Crucis circa hoc subjectum duorum generum. Alterum 
eorum corporum quae maxime sunt inflammabilia, qualia sunt sulphur, caphura, 
naphtha, et hujusmodi, cum eorum misturis; quae citius et facilius concipiunt flammam 
quam pulvis pyrius, si non impediantur: ex quo liquet appetitum inflammandi per se 
effectum illum stupendum non operari. Alterum eorum quae flammam fugiunt et 
exhorrent, qualia sunt sales omnes. Videmus enim, si jaciantur in ignem, spiritum 
aqueum erumpere cum fragore antequam flamma concipiatur; quod etiam leniter fit in 
foliis paulo contumacioribus, parte aquea erumpente antequam oleosa concipiat 
flammam. Sed maxime cernitur hoc in argento vivo, quod non male dicitur aqua 
mineralis [200]. Hoc enim, absque inflammatione, per eruptionem et expansionem 
simplicem vires pulveris pyrii fere adaequat; quod etiam admixtum pulveri pyrio ejus 
vires multiplicare dicitur. 
 
[200] It is well known that the expansive force of the vapour of mercury at high 

temperatures is enormous. [js] 



150  

 
Similiter sit natura inquisita, Transitoria Natura Flammae, et Extinctio ejus Momentanea. 
Non enim videtur natura flammea hic apud nos figi et consistere, sed singulis quasi 
momentis generari, et statim extingui. Manifestum enim est in flammis, quae hic 
continuantur et durant, istam durationem non esse ejusdem flammae in individuo, sed 
fieri per successionem novae flammae seriatim generatae, minime autem manere 
eandem flammam numero; id quod facile perspicitur ex hoc, quod, subtracto alimento 
sive fomite flammae, flamma statim pereat. Bivium autem circa hanc naturam tale est. 
Momentanea ista natura aut fit remittente se causa quae eam primo genuit, ut in lumine, 
sonis, et motibus (quos vocant) violentis; aut quod flamma in natura sua possit hic apud 
nos manere, sed a contrariis naturis circumfusis vim patiatur et destruatur. 
 
Itaque poterit esse circa hoc subjectum instantia crucis talis. Videmus flammas in 
incendiis majoribus, quam alte in sursum ascendant. Quanto enim basis flammae est 
latior, tanto vertex sublimior. Itaque videtur principium extinctionis fieri circa latera, ubi 
ab aere flamma comprimitur et male habetur. At meditullia flammae, quae aer non 
contingit sed alia flamma undique circumdat, eadem numero manent, neque 
extinguuntur donec paulatim angustientur ab aere per latera circumfuso. Itaque omnis 
flamma pyramidalis est basi circa fomitem largior, vertice autem (inimicante aere, nec 
suppeditante fomite) acutior. At fumus angustior circa basin ascendendo dilatatur, et fit 
tanquam pyramis inversa; quia scilicet aer fumum recipit, flammam (neque enim 
quispiam somniet aerem esse flammam accensam, cum sint corpora plane heterogenea) 
comprimit. 
 
Accuratior autem poterit esse Instantia Crucis ad hanc rem accommodata, si res forte 
manifestari possit per flammas bicolores. Capiatur igitur situla parva ex metallo, et in ea 
figatur parva candela cerea accensa; ponatur situla in patera, et circumfundatur spiritus 
vini in modica quantitate, quae ad labra situlae non attingat; tum accende spiritum vini.  
At spiritus ille vini exhibebit flammam magis scilicet caeruleam, lychnus candelae autem 
magis flavam. Notetur itaque utrum flamma lychni (quam facile est per colorem a 
flamma spiritus vini distinguere; neque enim flammae, ut liquores, statim 
commiscentur) maneat pyramidalis, an potius magis tendat ad formam globosam, cum 
nihil inveniatur quod eam destruat aut comprimat [201]. At hoc posterius si fiat, manere 
flammam eandem numero, quamdiu intra aliam flammam concludatur nec vim inimicam 
aeris experiatur, pro certo ponendum est. 
 
[201] This experiment 19 mentioned as actually tried in Sylva Sylvarum, 31. [See note on 

the passage. —[JS]] 
 
Atque de Instantiis Crucis haec dicta sint. Longiores autem in iis tractandis ad hunc finem 
fuimus, ut homines paulatim discant et assuefiant de natura judicare per Instantias 
Crucis et experimenta lucifera, et non per rationes probabiles. 
 
 
 



151  

XXXVII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo quinto Instantias Divortii; quae 
indicant separationes naturarum earum quae ut plurimum occurrunt. Differunt autem 
ab Instantiis quae subjunguntur Instantiis Comitatus; quia illae indicant separationes 
naturae alicujus ab aliquo concreto cum quo illa familiariter consuescit, hae vero 
separationes naturae alicujus ab altera natura. Differunt etiam ab Instantiis Crucis; quia 
nihil determinant, sed monent tantum de separabilitate unius naturae ab altera. Usus 
autem earum est ad prodendas falsas Formas, et dissipandas leves contemplationes ex 
rebus obviis orientes; adeo ut veluti plumbum et pondera intellectui addant. 
 
Exempli gratia: sint naturae inquisitae quatuor naturae illae, quas Contubernales vult 
esse Telesius [202], et tanquam ex eadem camera; viz. Calidum, Lucidum, Tenue, Mobile 
sive promptum ad motum. At plurimae inveniuntur Instantiae Divortii inter ipsas. Aer 
enim tenuis est et habilis ad motum, non calidus aut lucidus; luna lucida, absque calore; 
aqua fervens calida, absque lumine; motus acus ferreae super versorium pernix et agilis, 
et tamen in corpore frigido, denso, opaco; et complura id genus. 
 
[202] The fundamental idea of Telesius's philosophy is, that heat and cold are the great 

constituent principles of the universe, and that the antithesis between them 
corresponds to that which he recognises between the sun and the earth: — "Omnino 
calidus, tenuis, candidus, mobilisque est Sol; Terra contra frigida, crassa, immobilis, 
tenebricosaque ... unum Sol in terram emittens calorem ejus naturam facultatesque 
et conditiones ex ea deturbat omnes, suasque ei indit; et eodem ferme modo quo 
Sol terrain, etiam calor quivis, vel qui e commotis contritisque enascitur rebus, quae 
corripit exuperatque immutare videtur ; frigus scilicet ex iis, ejusque facultates 
conditionesque omnes, crassitiem, obscuritatem, immobilitatem, deturbare, et se 
ipsum iis, propriasque facultates conditionesque omnes, tenuitatem, albedinem et 
mobilitatem, indere ... videtur."— De Rerum Naturâ, i. c. 1. [js] 

 
Similiter sint naturae inquisitae Natura Corporea et Actio Naturalis. Videtur enim non 
inveniri actio naturalis, nisi subsistens in aliquo corpore. Attamen possit fortasse esse 
circa hanc rem Instantia nonnulla Divortii. Ea est actio magnetica, per quam ferrum fertur 
ad magnetem, gravia ad globum terrae. Addi etiam possint aliae nonnullae operationes 
ad distans. Actio siquidem hujusmodi et in tempore fit, per momenta non in puncto 
temporis, et in loco, per gradus et spatia. Est itaque aliquod momentum temporis, et 
aliquod intervallum loci, in quibus ista virtus sive actio haeret in medio inter duo illa 
corpora quae motum cient. Reducitur itaque contemplatio ad hoc; utrum illa corpora 
quae sunt termini motus disponant vel alterent corpora media, ut per successionem et 
tactum verum labatur virtus a termino ad terminum, et interim subsistat in corpore 
medio; an horum nihil sit, praeter corpora et virtutem et spatia? Atque in radiis opticis 
et sonis et calore et aliis nonnullis operantibus ad distans, probabile est media corpora 
disponi et alterari: eo magis, quod requiratur medium qualificatum ad deferendam 
operationem talem. At magnetica illa sive coitiva virtus admittit media tanquam 
adiaphora, nec impeditur virtus in omnigeno medio. Quod si nil rei habeat virtus illa aut 
actio cum corpore medio, sequitur quod sit virtus aut actio naturalis ad tempus 



152  

nonnullum et in loco nonnullo subsistens sine corpore; cum neque subsistat in 
corporibus terminantibus, nec in mediis. Quare actio magnetica poterit esse Instantia 
Divortii circa naturam corpoream et actionem naturalem. Cui hoc adjici potest tanquam 
corollarium aut lucrum non praetermittendum: viz. quod etiam secundum sensum 
philosophanti sumi possit probatio [203] quod sint entia et substantiae separatae et 
incorporeae. Si enim virtus et actio naturalis, emanans a corpore, subsistere possit aliquo 
tempore et aliquo loco omnino sine corpore; prope est ut possit etiam emanare in 
origine sua a substantia incorporea. Videtur enim non minus requiri natura corporea ad 
actionem naturalem sustentandam et devehendam, quam ad excitandam aut 
generandum. 
 
[203] i. e. a proof furnished by merely human philosophy. [js] 
 
 

XXXVIII. 
Sequuntur quinque ordines instantiarum, quas uno vocabulo generali Instantias 
Lampadis sive Informationis Primae appellare consuevimus. Eae sunt quae auxiliantur 
sensui. Cum enim omnis Interpretatio Naturae incipiat a sensu, atque a sensuum 
perceptionibus recta, constanti, et munita via ducat ad perceptiones intellectus, quae 
sunt notiones verae et axiomata; necesse est ut, quanto magis copiosae et exactae 
fuerint repraesentationes sive praebitiones ipsius sensus, tanto omnia cedant facilius et 
foelicius. 
 
Harum autem quinque Instantiarum Lampadis, primae roborant, ampliant, et rectificant 
actiones sensus immediatas; secundae deducunt non-sensibile ad sensibile [204]; tertiae 
indicant processus continuatos sive series earum rerum et motuum quae (ut plurimum) 
non notantur nisi in exitu aut periodis; quartae aliquid substituunt sensui in meris 
destitutionibus; quintae excitant attentionem sensus et advertentiam, atque una 
limitant subtilitatem rerum. De his autem singulis jam dicendum est. 
 
[204] i. e. make manifest things which are not directly perceptible, by means of others 

which are. [js] 
 
 

XXXIX. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo sexto Instantias Januae sive 
Portae: eo enim nomine eas appellamus quae juvant actiones sensus immediatas. Inter 
sensus autem manifestum est partes primas tenere Visum, quoad informationem; quare 
huic sensui praecipue auxilia conquirenda. Auxilia autem triplicia esse posse videntur: 
vel ut percipiat non visa; vel ut majore intervallo; vel ut exactius et distinctius. 
 
Primi generis sunt (missis bis-oculis et hujusmodi, quae valent tantum ad corrigendam 
et levandam infirmitatem visus non bene dispositi, atque ideo nihil amplius informant) 
ea quae nuper inventa sunt perspicilla; quae latentes et invisibiles corporum minutias, 



153  

et occultos schematismos et motus (aucta insigniter specierum magnitudine) 
demonstrant; quorum vi, in pulice, musca, vermiculis, accurata corporis figura et 
lineamenta, necnon colores et motus prius non conspicui, non sine admiratione 
cernuntur. Quinetiam aiunt [205] lineam rectam calamo vel penecillo descriptam, per 
hujusmodi perspicilla inaequalem admodum et tortuosam cerni: quia scilicet nec motus 
manus, licet per regulam adjutae, nec impressio atramenti aut coloris revera aequalia 
existant; licet illae inaequalitates tam minutae sint ut sine adjumento hujusmodi 
perspicillorum conspici nequeant. Etiam superstitiosam quandam observationem in hac 
re (ut fit in rebus novis et miris) addiderunt homines: viz. quod hujusmodi perspicilla 
opera naturae illustrent, artis dehonestent. Illud vero nihil aliud est quam quod texturae 
naturales multo subtiliores sint quam artificiosae [206]. Perspicillum enim illud ad 
minuta tantum valet: quale perspicillum si vidisset Democritus, exiluisset forte, et 
modum videndi atomum (quem ille invisibilem omnino affirmavit) inventum fuisse 
putasset [207]. Verum incompetentia hujusmodi perspicillorum, praeterquam ad 
minutias tantum (neque ad ipsas quoque, si fuerint in corpore majusculo), usum rei 
destruit. Si enim inventum extendi posset ad corpora majora, aut corporum majorum 
minutias, adeo ut textura panni lintei conspici posset tanquam rete, atque hoc modo 
minutiae latentes et inaequalitates gemmarum, liquorum, urinarum, sanguinis, 
vulnerum, et multarum aliarum rerum, cerni possent, magnae proculdubio ex eo invento 
commoditates capi possent. 
 
[205] Compare Aphorism II-XIII (2:13) xiii. § 28. "Specula comburentia, in quibus (ut 

memini) hoc fit," etc. It would appear from the passage in the text that Bacon had 
not even seen one of the newly invented microscopes.—[JS] 

 
[206] Leibnitz goes as far as to say, "La matiere arrangee par une sagesse divine doit etre 

essentiellement organisee partout; ... il y a machine dans les parties de la machine 
naturelle a l'infini."—Sur le Principe de Vie [206.1], p. 431. of Erdmann's edition. [js] 

 
[206.1] "Sur le Principe de Vie" means "On the Principle of Life". However, the exact 

relationship of this phrase with Leibnitz or Erdmann's edition of Leibnitz’s works is 
not known to me! [HJ] 

 
[207] Democritus maintained that the atom was wholly incognisable by the senses. Thus 

Sextus Empiricus mentions him along with Plato as having held the doctrine μόνα τά 
νοητά άληθή είναι [207.1]; the reason in the case of Democritus being that his atoms, 
which alone he recognised as realities, possessed πάσης αίσθητ’ης ποιότητος έρηον φύδιν 
[207.2]. — Sext. Em. Advers. Logicos [207.3], ii. § 6. [js] 

 
[207.1] "μόνα τά νοητά άληθή είναι" = "Only the intelligible things are true" is probably 

a Platonic idea. [HJ] 
 
[207.2] "πάσης αίσθητ’ης ποιότητος έρηον φύδιν" = "A nature devoid of all sensible 

quality" is probably related to both Plato and Aristote. [HJ] 
 



154  

[207.3] "Sext. Em." = "Sextus Empiricus" (2nd-3rd Century), and "Advers. Logicos" = 
"Adversus Logicos" = "Against the Logicians" is a book by Sextus Empiricus. [HJ] 

 
Secundi generis sunt illa altera perspicilla quae memorabili conatu adinvenit Galilaeus; 
quorum ope, tanquam per scaphas aut naviculas, aperiri et exerceri possint propiora 
cum coelestibus commercia. Hinc enim constat, galaxiam esse nodum sive 
coacervationem stellarum parvarum, plane numeratarum et distinctarum; de qua re 
apud antiquos tantum suspicio fuit. Hinc demonstrari videtur, quod spatia orbium (quos 
vocant) planetarum non sint plane vacua aliis stellis, sed quod coelum incipiat stellescere 
antequam ad coelum ipsum stellatum ventum sit; licet stellis minoribus quam ut sine 
perspicillis istis conspici possint. Hinc choreas illas stellarum parvarum circa planetam 
Jovis (unde conjici possit esse in motibus stellarum plura centra) intueri licet. Hinc 
inaequalitates luminosi et opaci in luna distinctius cernuntur et locantur; adeo ut fieri 
possit quaedam seleno-graphia. Hinc maculae in sole, et id genus: omnia certe inventa 
nobilia, quatenus fides hujusmodi demonstrationibus tuto adhiberi possit [208]. Quae 
nobis ob hoc maxime suspectae sunt, quod in istis paucis sistatur experimentum, neque 
alia complura investigatu aeque digna eadem ratione inventa sint [209]. 
 
[208] Galileo often mentions the attempt which many of the Peripaticians made to set 

aside all arguments founded on his discoveries with the telescope, by saying that 
they were mere optical delusions. J. C. La Galla, in his dissertation De Phaenominis in 
Orbe Lunae, has a section entitled "De Telescopii Veritate," [208.1] in which, though 
an Aristotelian, he has nevertheless admitted that this objection is untenable. [js] 

 
[208.1] "J. C. La Galla" = "Giovanni Camillo Glorioso La Galla" = "Joannes Camillus La 

Galla" (1576–1624). "De Phaenominis in Orbe Lunae" (On the Phenomena in the 
Lunar World) is a book by La Galla from (1612), and "De Telescopii Veritate" means 
"On the Truthfulness of the Telescope. [HJ] 

 
[209] Compare this with the passage in the Descriptio Globi Intellectualis [209.1] (c.v. 

[209.2]) where Bacon speaks of Galileo's invention and discoveries (the firstfruits of 
which had just been announced) in a strain of more sanguine expectation: — “Atque 
hoc inceptum et fine et aggressu nobile quoddam et humano genere dignum esse 
existimamus: eo magis quod hujusmodi homines et ausu laudandi sint et fide; quod 
ingenue et perspicue proposuerunt, quomodo singula illis constiterint. Superest 
tantum constantia, cum magna judicii severitate, ut et instruments mutent, et 
testium numerum augeant, et singula et saepe experiantur, et varie; denique ut et sibi 
ipsi objiciant et aliis patefaciant quid in contrarium objici possit, et tenuissimum quemque 
scrupulum non spernant; ne forte illis eveniat, quod Demooriti et aniculae suae evenit circa 
ficus mellitas, ut vetula esset philosopho prudentior, et magnae et admirabilis speculations 
causae subesset error quispiam tenuis et ridiculus." From this passage, written eight years 
before, we may learn (I think) why it was that Bacon had now begun to doubt how far these 
observations could be trusted. Believing, as he did, that all the received theories of the 
heavens were full of error, as soon as he heard that by means of the telescope men could really 
see so much further into the heavens than before, he was prepared to hear of a great 
number of new and unexpected phenomena; and his only fear was that the observers, 



155  

instead of following out their observations patiently and carefully, would begin to form new 
theories. But now that nine years had passed since the discovery of Jupiter's satellites, the 
spots in the sun, etc, and no new discovery of importance had been announced, he 
wondered how it could be that men seeing so much further should be able to see so 
little more than they did, and began to suspect that it was owing to some defect 
either in the instrument or in the methods of observation.— [JS] 

 
[209.1] "Descriptio Globi Intellectualis" = "Description of the Intellectual Globe" is a book 

by Bacon in (1612), but published posthumously in (1653). [HJ] 
 
[209.2] "c.v." = "confer vide" = "compare, see" = "see also”. [HJ] 
 
Tertii generis sunt bacilla illa ad terras mensurandas, astrolabia, et similia; quae sensum 
videndi non ampliant, sed rectificant et dirigunt. Quod si sint aliae instantiae quae 
reliquos sensus juvent in ipsorum actionibus immediatis et individuis, tamen si ejusmodi 
sint quae informationi ipsi nihil addant plus quam jam habetur, ad id quod nunc agitur 
non faciunt. Itaque earum mentionem non fecimus. 
 
 

XL. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo septimo Instantias Citantes, 
sumpto vocabulo a foris civilibus, quia citant ea ut compareant quae prius non 
comparuerunt; quas etiam Instantias Evocantes appellare consuevimus. Eae deducunt 
non-sensibile ad sensibile. 
 
 
Sensum autem fugiunt res, vel propter distantiam objecti locati; vel propter 
interceptionem sensus per corpora media; vel quia objectum non est habile ad 
impressionem in sensu faciendam; vel quia deficit quantum in objecto pro feriendo 
sensu; vel quia tempus non est proportionatum ad actuandum sensum; vel quia objecti 
percussio non toleratur a sensu; vel quia objectum ante implevit et possedit sensum, ut 
novo motui non sit locus. Atque haec praecipue ad visum pertinent, et deinde ad tactum. 
Nam hi duo sensus sunt informativi ad largum, atque de communibus objectis; ubi reliqui 
tres non informent fere, nisi immediate et de propriis objectis. 
 
In primo genere non fit deductio ad sensibile, nisi rei, quae cerni non possit propter 
distantiam, adjiciatur aut substituatur alia res quae sensum magis e longinquo provocare 
et ferire possit: veluti in significatione rerum per ignes, campanas, et similia. 
 
In secundo genere fit deductio, cum ea quae interius propter interpositionem corporum 
latent, nec commode aperiri possunt, per ea quae sunt in superficie, aut ab interioribus 
effluunt, perducuntur ad sensum: ut status humanorum corporum per pulsus, et urinas, 
et similia. 
 
At tertii et quarti generis deductiones ad plurima spectant, atque undique in rerum 



156  

inquisitione sunt conquirendae. Hujus rei exempla sunt. Patet quod aer, et spiritus, et 
hujusmodi res quae sunt toto corpore tenues et subtiles, nec cerni nec tangi possint. 
Quare in inquisitione circa hujusmodi corpora deductionibus omnino est opus. 
 
Sit itaque natura inquisita Actio et Motus Spiritus qui includitur in corporibus 
tangibilibus. Omne enim tangibile apud nos continet spiritum invisibilem et intactilem, 
eique obducitur atque eum quasi vestit. Hinc fons triplex potens ille et mirabilis 
processus spiritus in corpore tangibili. Spiritus enim in re tangibili, emissus, corpora 
contrahit et desiccat; detentus, corpora intenerat et colliquat; nec prorsus emissus nec 
prorsus detentus, informat, membrificat, assimilat, egerit, organizat, et similia. Atque 
haec omnia deducuntur ad sensibile per effectus conspicuos. 
 
Etenim in omni corpore tangibili inanimato, spiritus inclusus primo multiplicat se, et 
tanquam depascit partes tangibiles eas quae sunt maxime ad hoc faciles et praeparatae, 
easque digerit et conficit et vertit in spiritum, et deinde una evolant. Atque haec 
confectio et multiplicatio spiritus deducitur ad sensum per diminutionem ponderis. In 
omni enim desiccatione, aliquid defluit de quanto; neque id ipsum ex spiritu tantum 
praeinexistente, sed ex corpore quod prius fuit tangibile et noviter versum est: spiritus 
enim non ponderat. Egressus autem sive emissio spiritus deducitur ad sensibile in 
rubigine metallorum, et aliis putrefactionibus ejus generis quae sistunt se antequam 
pervenerint ad rudimenta vitae; nam illae [210] ad tertium genus processus pertinent. 
Etenim in corporibus magis compactis spiritus non invenit poros et meatus per quos 
evolet: itaque cogitur partes ipsas tangibiles protrudere et ante se agere, ita ut illae [210] 
simul exeant; atque inde fit rubigo, et similia. At contractio partium tangibilium, 
postquam aliquid de spiritu fuerit emissum (unde sequitur illa desiccatio), deducitur ad 
sensibile tum per ipsam duritiem rei auctam, tum multo magis per scissuras, 
angustiationes, corrugationes, et complicationes corporum, quae inde sequuntur. 
Etenim partes ligni desiliunt et angustiantur; pelles currugantur; neque id solum, sed (si 
subita fuerit emissio spiritus per calorem ignis) tantum properant ad contractionem ut 
se complicent et convolvant. 
 
[210] Here [JS] Writes: "Illae" in the original edition, which must be wrong. Apparently, 

the “Latin Library”, have converted back Spedding’s “illa” to the original “illae”. [js] 
 
At contra, ubi spiritus detinetur, et tamen dilatatur et excitatur per calorem aut ejus 
analoga (id quod fit in corporibus magis solidis aut tenacibus), tum vero corpora 
emolliuntur, ut ferrum candens; fluunt, ut metalla; liquefiunt, ut gummi, cera, et similia. 
Itaque contrariae illae operationes caloris (ut ex eo alia durescant, alia liquescant) facile 
conciliantur; quia in illis spiritus emittitur, in his agitatur et detinetur: quorum posterius 
est actio propria caloris et spiritus; prius, actio partium tangibilium tantum per 
occasionem spiritus emissi. 
 
Ast ubi spiritus nec detinetur prorsus nec prorsus emittitur, sed tantum inter claustra sua 
tentat et experitur, atque nacta est partes tangibiles obedientes et sequaces in promptu, 
ita ut quo spiritus agit eae simul sequantur; tum vero sequitur efformatio in corpus 



157  

organicum, et membrificatio, et reliquae actiones vitales, tam in vegetabilibus quam in 
animalibus. Atque haec maxime deducuntur ad sensum per notationes diligentes 
primorum incoeptuum et rudimentorum sive tentamentorum vitae in animalculis ex 
putrefactione natis: ut in ovis formicarum, vermibus, muscis, ranis post imbrem, etc. 
Requiritur autem ad vivificationem et lenitas caloris et lentor corporis; ut spiritus nec per 
festinationem erumpat, nec per contumaciam partium coerceatur, quin potius ad cerae 
modum illas plicare et effingere possit. 
 
Rursus, differentia illa spiritus, maxime nobilis et ad plurima pertinens (viz. spiritus 
abscissi, ramosi simpliciter, ramosi simul et cellulati; ex quibus prior est spiritus omnium 
corporum inanimatorum, secundus vegetabilium, tertius animalium), per plurimas 
instantias deductorias tanquam sub oculos ponitur. 
 
Similiter patet, quod subtiliores texturae et schematismi rerum (licet toto corpore 
visibilium aut tangibilium) nec cernantur nec tangantur. Quare in his quoque per 
deductionem procedit informatio. At differentia schematismorum maxime radicalis et 
primaria sumitur ex copia vel paucitate materiae quae subit idem spatium sive 
dimensum. Reliqui enim schematismi (qui referuntur ad dissimilaritates partium, quae 
in eodem corpore continentur, et collocationes ac posituras earundem) prae illo altero 
sunt secundarii. 
 
Sit itaque natura inquisita Expansio sive Coitio Materiae in corporibus respective: viz. 
quantum materiae impleat quantum dimensum in singulis. Etenim nil verius in natura 
quam propositio illa gemella, ex nihilo nihil fieri, neque quicquam in nihilum redigi: 
verum quantum ipsum materiae sive summam totalem constare, nec augeri aut minui 
[211]. Nec illud minus verum, ex quanto illo materiae sub iisdem spatiis sive 
dimensionibus, pro diversitate corporum, plus et minus contineri: ut in aqua plus, in aere 
minus; adeo ut si quis asserat aliquod contentum aquae in par contentum aeris verti 
posse, idem sit ac si dicat aliquid posse redigi in nihilum; contra, si quis asserat aliquod 
contentum aeris in par contentum aquae verti posse, idem sit ac si dicat aliquid posse 
fieri ex nihilo. Atque ex copia ista et paucitate materiae notiones illae Densi et Rari, quae 
varie et promiscue accipiuntur, proprie abstrahuntur. Assumenda est et assertio illa 
tertia, etiam satis certa: quod hoc de quo loquimur plus et minus materiae in corpore 
hoc vel illo ad calculos (facta collatione) et proportiones exactas aut exactis propinquas 
reduci possit. Veluti si quis dicat inesse in dato contento auri talem coacervationem 
materiae, ut opus habeat spiritus vini, ad tale quantum materiae aequandum, spatio 
vicies et semel majore quam implet aurum, non erraverit. 
 
[211] It is worth remarking that Bacon here asserts as absolutely certain a maxim which 

is assuredly no result of experience. The same doctrine is as distinctly, though not so 
emphatically, asserted by Telesius, i. c. 5. [js] 

 
Coacervatio autem materiae et rationes ejus deducuntur ad sensibile per pondus. 
Pondus enim respondet copiae materiae, quoad partes rei tangibilis; spiritus autem, et 
ejus quantum ex materia, non venit in computationem per pondus; levat enim pondus 



158  

potius quam gravat. At nos hujus rei tabulam fecimus satis accuratam; in qua pondera et 
spatia singulorum metallorum, lapidum praecipuorum, lignorum, liquorum, oleorum, et 
plurimorum aliorum corporum tam naturalium quam artificialium, excepimus [212]: rem 
polychrestam, tam ad lucem informationis quam ad normam operationis; et quae multas 
res revelet omnino praeter expectatum. Neque illud pro minimo habendum est, quod 
demonstret omnem varietatem quae in corporibus tangibilibus nobis notis versatur 
(intelligimus autem corpora bene unita, nec plane spongiosa et cava et magna ex parte 
aere impleta) non ultra rationes partium 21 excedere: tam finita scilicet est natura, aut 
saltem illa pars ejus cujus usus ad nos maxime pertinet. 
 
[212] For a full account of the methods of determining specific gravities employed 

respectively by Porta, Ghetaldo [212.1], and Bacon, see preface to Historia Densi et 
Rari.— [JS] 

 
[212.1] "Ghetaldo" = "Marino Ghetaldi" = "Marinus Ghetaldus" (1568–1626).  [HJ] 
 
Etiam diligentiae nostrae esse putavimus, experiri si forte capi possint rationes corporum 
non tangibilium sive pneumaticorum, respectu corporum tangibilium. Id quod tali 
molitione aggressi sumus. Phialam vitream accepimus, quae unciam fortasse unam 
capere possit; parvitate vasis usi, ut minori cum calore posset fieri evaporatio sequens. 
Hanc phialam spiritu vini implevimus fere ad collum; eligentes spiritum vini, quod per 
tabulam priorem eum esse ex corporibus tangibilibus (quae bene unita, nec cava sunt) 
rarissimum, et minimum continens materiae sub suo dimenso, observavimus. Deinde 
pondus aquae cum phiala ipsa exacte notavimus. Postea vesicam accepimus, quae circa 
duas pintas contineret. Ex ea aerem omnem, quoad fieri potuit, expressimus eo usque 
ut vesicae ambo latera essent contigua: etiam prius vesicam oleo oblevimus cum 
fricatione leni, quo vesica esset clausior: ejus, si qua erat, porositate oleo obturata. Hanc 
vesicam circa os phialae, ore phialae intra os vesicae recepto, fortiter ligavimus; filo 
parum cerato, ut melius adhaeresceret arctius ligaret. Tum demum phialam supra 
carbones ardentes in foculo collocavimus. At paulo post vapor sive aura spiritus vini, per 
calorem dilatati et in pneumaticum versi, vesicam paulatim sufflavit, eamque universam 
veli instar undequaque extendit. Id postquam factum fuit, continuo vitrum ab igne 
removimus, et super tapetem posuimus ne frigore disrumperetur; statim quoque in 
summitate vesicae foramen fecimus, ne vapor, cessante calore, in liquorem restitutus 
resideret, et rationes confunderet. Tum vero vesicam ipsam sustulimus, et rursus pondus 
excepimus spiritus vini qui remanebat. Inde quantum consumptum fuisset in vaporem 
seu pneumaticum computavimus: et facta collatione quantum locum sive spatium illud 
corpus implesset quando esset spiritus vini in phiala, et rursus quantum spatium 
impleverit postquam factum fuisset pneumaticum in vesica, rationes subduximus: ex 
quibus manifeste liquebat, corpus istud ita versum et mutatum expansionem centuplo 
majorem quam antea habuisset acquisivisse. 
 
Similiter sit natura inquisita Calor aut Frigus; ejus nempe gradus, ut a sensu non 
percipiantur ob debilitatem. Haec deducuntur ad sensum per vitrum calendare, quale 
superius descripsimus. Calor enim et frigus, ipsa non percipiuntur ad tactum; at calor 



159  

aerem expandit, frigus contrahit. Neque rursus illa expansio et contractio aeris percipitur 
ad visum; at aer ille expansus aquam deprimit, contractus attollit; ac tum demum fit 
deductio ad visum, non ante, aut alias. 
 
Similiter sit natura inquisita Mistura Corporum: viz. quid habeant ex aqueo, quid ex 
oleoso, quid ex spiritu, quid ex cinere et salibus, et hujusmodi; vel etiam (in particulari) 
quid habeat lac butyri, quid coaguli, quid seri, et hujusmodi. Haec deducuntur ad sensum 
per artificiosas et peritas separationes, quatenus ad tangibilia. At natura spiritus in ipsis, 
licet immediate non percipiatur, tamen deprehenditur per varios motus et nixus 
corporum tangibilium in ipso actu et processu separationis suae; atque etiam per 
acrimonias, corrosiones, et diversos colores, odores, et sapores eorundem corporum 
post separationem. Atque in hac parte, per distillationes atque artificiosas separationes, 
strenue sane ab hominibus elaboratum est; sed non multo foelicius quam in caeteris 
experimentis, quae adhuc in usu sunt: modis nimirum prorsus palpatoriis, et viis caecis, 
et magis operose quam intelligenter; et (quod pessimum est) nulla cum imitatione aut 
aut aemulatione naturae, sed cum destructione (per calores vehementes aut virtutes 
nimis validas) omnis subtilioris schematismi, in quo occultae rerum virtutes et consensus 
praecipue sitae sunt. Neque illud etiam, quod alias monuimus, hominibus in mentem aut 
observationem venire solet in hujusmodi separationibus: hoc est, plurimas qualitates, in 
corporum vexationibus tam per ignem quam alios modos, indi ab ipso igne iisque 
corporibus quae ad separationem adhibentur, quae in composito prius non fuerunt; 
unde mirae fallaciae. Neque enim scilicet vapor universus, qui ex aqua emittitur per 
ignem, vapor aut aer antea fuit in corpore aquae; sed factus est maxima ex parte per 
dilatationem aquae ex calore ignis. 
 
Similiter in genere omnes exquisitae probationes corporum sive naturalium sive 
artificialium, per quas vera dignoscuntur ab adulterinis, meliora a vilioribus, huc referri 
debent: deducunt enim non-sensibile ad sensibile. Sunt itaque diligenti cura undique 
conquirendae. 
 
Quintum vero genus latitantiae quod attinet, manifestum est actionem sensus transigi in 
motu, motum in tempore. Si igitur motus alicujus corporis sit vel tam tardus, vel tam 
velox, ut non sit proportionatus ad momenta in quibus transigitur actio sensus, objectum 
omnino non percipitur; ut in motu indicis horologii, et rursus in motu pilae sclopeti. 
Atque motus qui ob tarditatem non percipitur, facile et ordinario deducitur ad sensum 
per summas motus; qui vero ob velocitatem, adhuc non bene mensurari consuevit; sed 
tamen postulat inquisitio naturae ut hoc fiat in aliquibus. 
 
Sextum autem genus, ubi impeditur sensus propter nobilitatem objecti, recipit 
deductionem, vel per elongationem majorem objecti a sensu; vel per hebetationem 
objecti per interpositionem medii talis, quod objectum debilitet, non annihilet; vel per 
admissionem et exceptionem objecti reflexi, ubi percussio directa sit nimis fortis, ut solis 
in pelvi aquae. 
 
Septimum autem genus latitantiae, ubi sensus ita oneratur objecto ut novae admissioni 



160  

non sit locus, non habet fere locum nisi in olfactu et odoribus; nec ad id quod agitur 
multum pertinet. Quare de deductionibus non-sensibilis ad sensibile, haec dicta sint 
[213]. 
 
[213] An excellent instance of the "deductio nonsensibilis ad sensibile "[in the second 

kind] occurs in the experiments recently made by Messrs. Hopkins and Joule [213.1] 
for determining the melting-point of substances subjected to great pressure. The 
substance acted on is enclosed in a tube out of reach and sight. But a bit of 
magnetized steel has previously been introduced into it, and is supported by it as 
long as it remains solid. A magnetic needle is placed beside the apparatus, a certain 
amount of deviation being, of course, produced by the steel within the tube. The 
moment the temperature reaches the melting-point, the steel sinks; and its doing so 
is indicated by the motion of the needle. [js] 

 
[213.1] "Hopkins" = "William Hopkins" (1793–1866), and "Joule" = "James Prescott 

Joule" (1818–1889). Hopkins and Joule contributef to this subject independently. 
[HJ] 

 
Quandoque tamen deductio fit non ad sensum hominis, sed ad sensum alicujus alterius 
animalis cujus sensus in aliquibus humanum excellet: ut nonnullorum odorum, ad 
sensum canis; lucis, quae in aere non extrinsecus illuminato latenter existit, ad sensum 
felis, noctuae, et hujusmodi animalium quae cernunt noctu. Recte enim notavit Telesius, 
etiam in aere ipso inesse lucem quandam originalem, licet exilem et tenuem, et maxima 
ex parte oculis hominum aut plurimorum animalium non inservientem; qui illa animalia, 
ad quorum sensum hujusmodi lux est proportionata, cernant noctu; id quod vel sine luce 
fieri, vel per lucem internam, minus credibile est. 
 
Atque illud utique notandum est, de destitutionibus sensuum eorumque remediis hic 
nos tractare. Nam fallaciae sensuum ad proprias inquisitiones de sensu et sensibili 
remittendae sunt: excepta illa magna fallacia sensuum nimirum quod constituant lineas 
rerum [214] ex analogia hominis, et non ex analogia universi; quae non corrigitur nisi per 
rationem et philosophiam universalem. 
 
[214] This phrase may, I think, be rendered "trace the outlines of outward objects.” I 

have already remarked on the meaning of "ex analogia." [See note on Distributio 
Operis, p. 138.— [JS] 

 
 

XLI. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo octavo Instantias Viae, quas 
etiam Instantias Itinerantes et Instantias Articulatas appellare consuevimus. Eae sunt 
quae indicant naturae motus gradatim continuatos. Hoc autem genus instantiarum 
potius fugit observationem quam sensum. Mira enim est hominum circa hanc rem 
indiligentia. Contemplantur siquidem naturam tantummodo desultorie et per periodos, 
et postquam corpora fuerint absoluta ac completa, et non in operatione sua. Quod si 



161  

artificis alicujus ingenia et industriam explorare et contemplari quis cuperet, is non 
tantum materias rudes artis atque deinde opera perfecta conspicere desideraret, sed 
potius praesens esse cum artifex operatur et opus suum promovet. Atque simile 
quiddam circa naturam faciendum est. Exempli gratia; si quis de vegetatione plantarum 
inquirat, ei inspiciendum est ab ipsa satione seminis alicujus (id quod per extractionem, 
quasi singulis diebus, seminum quae per biduum, triduum, quatriduum, et sic deinceps, 
in terra manserunt, eorumque diligentem intuitum, facile fieri potest), quomodo et 
quando semen intumescere et turgere incipiat et veluti spiritu impleri; deinde quomodo 
corticulam rumpere et emittere fibras, cum latione nonnulla sui interim sursum, nisi 
terra fuerit admodum contumax; quomodo etiam emittat fibras, partim radicales 
deorsum, partim cauliculares sursum, aliquando serpendo per latera, si ex ea parte 
inveniat terram apertam et magis facilem; et complura id genus. Similiter facere oportet 
circa exclusionem ovorum; ubi facile conspici dabitur processus vivificandi et 
organizandi, et quid et quae partes fiant ex vitello, quid ex albumine ovi, et alia. Similis 
est ratio circa animalia ex putrefactione [215]. Nam circa animalia perfecta et terrestria, 
per exectiones foetuum ex utero, minus humanum esset ista inquirere; nisi forte per 
occasiones abortuum, et venationum, et similium. Omnino igitur vigilia quaedam 
servanda est circa naturam, ut quae melius se conspiciendam praebeat noctu quam 
interdiu. Istae enim contemplationes tanquam nocturnae censeri possint, ob lucernae 
parvitatem et perpetuationem. 
 
[215] The epithet perfecta is generally given to those animals which cannot result from 

putrefaction. Caesalpinus, in the Qucestiones Peripateticae [215.1]. v. 1., maintains 
that all animals may result from putrefaction, and that this was the doctrine of 
Aristotle. The same opinion had, I believe, been advanced by Averrois [215.2]. That 
mice may be produced by equivocal generation is asserted, as a matter not admitting 
of dispute, by Cardan, De Rcrum Varietate [215.3]. Caesalpinus refers to the same 
instance, but less confidently than Cardan. It is worth remarking that Aristotle, 
though he speaks of the great fecundity of mice, and even of their being impregnated 
by licking salt, does not mention the possibility of their being produced by 
putrefaction. ( De Historia Animalium, vi. 37. Problem. x. 64.) Paracelsus, De Rerum 
Generatione [215.4] [215.5], affirms that all animals produced from putrefaction are 
more or less venomous. Telesius's opinion is that the more perfect animals cannot 
result from putrefaction, because the conditions of temperature necessary to their 
production cannot be fulfilled except by means of animal heat. [js] 

 
[215.1] "Caesalpinus" = "Andreas Caesalpinus" = "Cesalpino" (1519–1603), and 

"Quaestiones Peripateticae" = (Peripatetic Questions) (1571) is a book by him. [HJ] 
 
[215.2] "Averrois" = "Ibn Rushd" (1126–1198). [HJ] 
 
[215.3] "Cardan" has been previously named as "Cardanum" = "Gerolamo Cardano" (see 

note 47.3). "De Rcrum Varietate" = (On the variety of things) is a book by Cardano 
published in (1557). [HJ] 

 



162  

[215.4] "Paracelsus" = "Philippus Aureolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim" 
(1493–1541), and "De Rerum Generatione" = (On the Generation of Things) is a book 
by Paracelsus, which was most probably was published posthumously.  

 
[215.5] Why do I insist on finding the birthdates and publication dates? Because I would 

like to distinguish between what Bacon might have known about and what his 
interpreters have used to assertain the validity of Bacon's claims. [HJ] 

 
Quin et in inanimatis idem tentandum est; id quod nos fecimus in inquirendis aperturis 
liquorum per ignem [216]. Alius enim est modus aperturae in aqua, alius in vino, alius in 
aceto, alius in omphacio [217]; longe alius in lacte, et oleo, et caeteris. Id quod facile 
cernere erat per ebullitionem super ignem lenem, et in vase vitreo, ubi omnia cerni 
perspicue possint. Verum haec brevius perstringimus; fusius et exactius de iis sermones 
habituri, cum ad inventionem Latentis rerum Processus ventum erit. Semper enim 
memoria tenendum est, nos hoc loco non res ipsas tractare, sed exempla tantum 
adducere. 
 
[216] "Apertura" means the same thing as "expansio." [js] 
 
[217] Wine made of sour grapes. (Pliny, xiv. 18. and elsewhere.) It is probably to be 

rendered verjuice, as it is by Lemmius. [js] 
 
 

XLII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo nono Instantias Supplementi, 
sive Substitutionis; quas etiam Instantias Perfugii appellare consuevimus. Eae sunt, quae 
supplent informationem ubi sensus plane destituitur; atque idcirco ad eas confugimus 
cum instantiae propriae haberi non possint. Dupliciter autem fit substitutio; aut per 
Graduationem, aut per Analoga. Exempli gratia: non invenitur medium quod inhibeat 
prorsus operationem magnetis in movendo ferrum; non aurum interpositum, non 
argentum, non lapis, non vitrum, lignum, aqua, oleum, pannus aut corpora fibrosa, aer, 
flamma, et caetera. Attamen per probationem exactam fortasse inveniri possit aliquod 
medium, quod hebetet virtutem ipsius plus quam aliquod aliud, comparative et in aliquo 
gradu: veluti quod non trahat magnes ferrum per tantam crassitiem auri quam per par 
spatium aeris; aut per tantum argentum ignitum quam per frigidum; et sic de similibus. 
Nam de his nos experimentum non fecimus; sed sufficit tamen ut proponantur loco 
exempli. Similiter non invenitur hic apud nos corpus quod non suscipiat calidum igni 
approximatum. Attamen longe citius suscipit calorem aer quam lapis. Atque talis est 
substitutio quae fit per Gradus. 
 
Substitutio autem per Analoga, utilis sane, sed minus certa est; atque idcirco cum judicio 
quodam adhibenda. Ea fit, cum deducitur non-sensibile ad sensum, non per operationes 
sensibiles ipsius corporis insensibilis, sed per contemplationem corporis alicujus cognati 
sensibilis [218]. Exempli gratia: si inquiratur de Mistura Spirituum, qui sunt corpora non- 
visibilia, videtur esse cognatio quaedam inter corpora et fomites sive alimenta sua. 



163  

Fomes autem flammae videtur esse oleum et pinguia; aeris, aqua et aquea: flammae 
enim multiplicant se super halitus olei, aer super vapores aquae. Videndum itaque de 
mistura aquae et olei, quae se manifestat ad sensum; quandoquidem mistura aeris et 
flammei generis fugiat sensum. At oleum et aqua inter se per compositionem aut 
agitationem imperfecte admodum miscentur: eadem in herbis, et sanguine, et partibus 
animalium, accurate et delicate miscentur. Itaque simile quiddam fieri possit circa 
misturam flammei et aerei generis in spiritalibus: quae per confusionem simplicem non 
bene sustinent misturam, eadem tamen in spiritibus plantarum et animalium misceri 
videntur; praesertim cum omnis spiritus animatus depascat humida utraque, aquea et 
pinguia, tanquam fomites suos. 
 
[218] Du Bois Raymond's Researches in Animal Electricity [218.1] give a good example 

of this. He constructed what may called an electrical model of a muscle, and 
succeeded in obtaining an illustration not only of his fundamental result, namely that 
any transverse section is negative with respect to any longitudinal one, but also of the 
more complicated relations between two different portions of the same section. [js] 

 
[218.1] "Du Bois Raymond" = "Emil du Bois-Reymond" (1818–1896), and "Researches in 

Animal Electricity" = "Untersuchungen über thierische Elektricität" is a book of him 
in seven volumes (1848-1884). Here Volume 1 of the book is intended. [HJ] 

 
Similiter si non de perfectioribus misturis spiritalium, sed de compositione tantum 
inquiratur; nempe, utrum facile inter se incorporentur, an potius (exempli gratia) sint 
aliqui venti et exhalationes, aut alia corpora spiritalia, quae non miscentur cum aere 
communi, sed tantum haerent et natant in eo, in globulis et guttis, et potius franguntur 
ac comminuuntur ab aere quam in ipsum recipiuntur et incorporantur: hoc in aere 
communi et aliis spiritalibus, ob subtilitatem corporum, percipi ad sensum non potest; 
attamen imago quaedam hujus rei, quatenus fiat, concipi possit in liquoribus argenti vivi, 
olei, aquae; atque etiam in aere, et fractione ejus, quando dissipatur et ascendit in parvis 
portiunculis per aquam; atque etiam in fumis crassioribus; denique in pulvere excitato 
et haerente in aere; in quibus omnibus non fit incorporatio. Atque repraesentatio 
praedicta in hoc subjecto non mala est, si illud primo diligenter inquisitum fuerit, utrum 
possit esse talis heterogenia inter spiritalia qualis invenitur inter liquida; nam tum 
demum haec simulacra per Analogiam non incommode substituentur. 
 
Atque de Instantiis istis Supplementi, quod diximus informationem ab iis hauriendam 
esse, quando desint instantiae propriae, loco Perfugii; nihilominus intelligi volumus, 
quod illae etiam magni sint usus etiam cum propriae instantiae adsint; ad roborandam 
scilicet informationem una cum propriis. Verum de his exactius dicemus quando ad 
Adminicula Inductionis tractanda sermo ordine dilabetur. 
 
 

XLIII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo Instantias Persecantes; quas 
etiam Instantias Vellicantes appellare consuevimus, sed diversa ratione. Vellicantes enim 



164  

eas appellamus, quia vellicant intellectum, persecantes, quia persecant naturam: unde 
etiam illas quandoque Instantias Democriti nominamus. Eae sunt, quae de admirabili et 
exquisita subtilitate naturae intellectum submonent, ut excitetur et expergiscatur ad 
attentionem et observationem et inquisitionem debitam. Exempli gratia: quod parum 
guttulae atramenti ad tot literas vel lineas extendatur; quod argentum, exterius tantum 
inauratum, ad tantam longitudinem fili inaurati continuetur [219]; quod pusillus 
vermiculus, qualis in cute invenitur, habeat in se spiritum simul et figuram dissimilarem 
partium; quod parum croci etiam dolium aquae colore inficiat; quod parum zibethi [220] 
aut aromatis longe majus contentum aeris odore; quod exiguo suffitu tanta excitetur 
nubes fumi; quod sonorum tam accuratae differentiae, quales sint voces articulatae, per 
aerem undequaque vehantur, atque per foramina et poros etiam ligni et aquae (licet 
admodum extenuatae) penetrent, quin etiam repercutiantur, idque tam distincte et 
velociter; quod lux et color, etiam tanto ambitu et tam perniciter, per corpora solida vitri, 
aquae, et cum tanta et tam exquisita varietate imaginum permeent, etiam refringantur 
et reflectantur; quod magnes per corpora omnigena, etiam maxime compacta, operetur: 
sed (quod magis mirum est) quod in his omnibus, in medio adiaphoro (quale est aer) 
unius actio aliam non magnopere impediat; nempe quod eodem tempore per spatia 
aeris devehantur et visibilium tot imagines, et vocis articulatae tot percussiones, et tot 
odores specificati, ut violae, rosae; etiam calor et frigus et virtutes magneticae; omnia 
(inquam) simul, uno alterum non impediente, ac si singula haberent vias et meatus suos 
proprios separatos, neque unum in alterum impingeret aut incurreret. 
 
[219] Dr. Woolaston's [219.1] method for obtaining wires of extreme fineness was 

perhaps suggested by the circumstance mentioned in the text. He enclosed a gold 
wire in a cylinder of silver, drew them out together, and then dissolved away the 
silver by means of warm nitrous acid. [js] 

 
[219.1] "Woolaston" is most probably "William Hyde Wollaston" (1766–1828). [HJ] 
 
[220] Civet. [220.1] [js] 
 
[220.1] "Civet." = "Civettus" = "Civet Cat". The Latin phrase "quod parum zibethi" can 

also mean "something that lacks charm, spice, or refinement". [HJ] 
 
Solemus tamen utiliter hujusmodi Instantiis Persecantibus subjungere instantias, quas 
Metas Persecationis appellare consuevimus; veluti quod in iis, quae diximus, una actio 
in diverso genere aliam non perturbet aut impediat, cum tamen in eodem genere una 
aliam domet et extinguat: veluti, lux solis, lucem cicindelae; sonitus bombardae, vocem; 
fortior odor, delicatiorem; intensior calor, remissiorem; lamina ferri interposita inter 
magnetem et aliud ferrum, operationem magnetis. Verum de his quoque inter 
Adminicula Inductionis erit proprius dicendi locus. 
 
 

XLIV. 
Atque de instantiis quae juvant sensum, jam dictum est; quae praecipui usus sunt ad 



165  

Partem Informativam. Informatio enim incipit a sensu. At universum negotium desinit in 
Opera; atque quemadmodum illud principium, ita hoc finis rei est. Sequentur itaque 
instantiae praecipui usus ad partem Operativam. Eae genere duae sunt, numero septem; 
quas universas, generali nomine, Instantias Practicas appellare consuevimus. Operativae 
autem partis, vitia duo; totidemque dignitates instantiarum in genere. Aut enim fallit 
operatio, aut onerat nimis. Fallit operatio maxime (praesertim post diligentem 
naturarum inquisitionem) propter male determinatas et mensuratas corporum vires et 
actiones. Vires autem et actiones corporum circumscribuntur et mensurantur, aut per 
spatia loci, aut per momenta temporis, aut per unionem quanti, aut per 
praedominantiam virtutis; quae quatuor nisi fuerint probe et diligenter pensitata, erunt 
fortasse scientiae speculatione quidem pulchrae, sed opere inactivae. Instantias vero 
quatuor itidem, quae huc referuntur, uno nomine Instantias Mathematicas vocamus, et 
Instantias Mensurae. 
 
Onerosa autem fit praxis, vel propter misturam rerum inutilium, vel propter 
multiplicationem instrumentorum, vel propter molem materiae et corporum quae ad 
aliquod opus requiri contigerint. Itaque eae instantiae in pretio esse debent, quae aut 
dirigunt operativam ad ea quae maxime hominum intersunt; aut quae parcunt 
instrumentis; aut quae parcunt materiae sive supellectili. Eas autem tres instantias quae 
huc pertinent, uno nomine Instantias Propitias sive Benevolas vocamus. Itaque de his 
septem instantiis jam sigillatim dicemus; atque cum iis partem illam de Praerogativis sive 
Dignitatibus Instantiarum claudemus. 
 
 

XLV. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo primo Instantias Virgae, sive 
Radii; quas etiam Instantias Perlationis, vel de Non Ultra appellare consuevimus. Virtutes 
enim rerum et motus operantur et expediuntur per spatia non indefinita aut fortuita, 
sed finita et certa; quae ut in singulis naturis inquisitis teneantur et notentur plurimum 
interest practicae, non solum ad hoc, ut non fallat, sed etiam ut magis sit aucta et potens. 
Etenim interdum datur virtutes producere, et distantias tanquam retrahere in propius; 
ut in perspecillis. 
 
Atque plurimae virtutes operantur et afficiunt tantum per tactum manifestum; ut fit in 
percussione corporum, ubi alterum non summovet alterum, nisi impellens impulsum 
tangat. Etiam medicinae quae exterius applicantur, ut unguenta, emplastra, non exercent 
vires suas nisi per tactum corporis. Denique objecta sensuum tactus et gustus non feriunt 
nisi contigua organis. 
 
Sunt et aliae virtutes quae operantur ad distantiam, verum valde exiguam, quarum 
paucae adhuc notatae sunt, cum tamen plures sint quam homines suspicentur: ut 
(capiendo exempla ex vulgatis) cum succinum [221] aut gagates [222] trahunt paleas; 
bullae approximatae solvunt bullas; medicinae nonnullae purgativae eliciunt humores ex 
alto [223], et hujusmodi. At virtus illa magnetica per quam ferrum et magnes, vel 
magnetes invicem, coeunt, operatur intra orbem virtutis certum, sed parvum; ubi contra, 



166  

si sit aliqua virtus magnetica emanans ab ipsa terra (paulo nimirum interiore) super acum 
ferream, quatenus ad verticitatem, operatio fiat ad distantiam magnam. 
 
[221] Amber. [js] 
 
[222] Jet. [js] 
 
[223] Bacon here speaks in accordance with the medical theory in which the brain is the 

origin and seat of the rheum, which descends from thence and produces disease in 
other organs—a theory preserved in the word catarrh. Certain purgatives were 
supposed to draw the rheum down. [js] 

 
Rursus, si sit aliqua vis magnetica quae operetur per consensum inter globum terrae et 
ponderosa, aut inter globum lunae et aquas maris (quae maxime credibilis videtur in 
fluxibus et refluxibus semi-menstruis [224]), aut inter coelum stellatum et planetas, per 
quam evocentur et attollantur ad sua apogaea; haec omnia operantur ad distantias 
admodum longinquas. Inveniuntur et quaedam inflammationes sive conceptiones 
flammae, quae fiunt ad distantias bene magnas, in aliquibus materiis; ut referunt de 
naphtha Babylonica [225]. Calores etiam insinuant se per distantias amplas, quod etiam 
faciunt frigora; adeo ut habitantibus circa Canadam moles sive massae glaciales, quae 
abrumpuntur et natant per oceanum septentrionalem et deferuntur per Atlanticum 
versus illas oras, percipiantur et incutiant frigora e longinquo. Odores quoque (licet in 
his videatur semper esse quaedam emissio corporea) operantur ad distantias notabiles; 
ut evenire solet navigantibus juxta litora Floridae, aut etiam nonnulla Hispaniae, ubi sunt 
sylvae totae ex arboribus limonum, aurantiorum [226], et hujusmodi plantarum 
odoratarum, aut frutices rorismarini, majoranae, et similium [227]. Postremo radiationes 
lucis et impressiones sonorum operantur scilicet ad distantias spatiosas. 
 
[224] It is worth remarking that Galileo speaks contemptuously of the notion that the 

moon exerts any influence on the tides. His strong wish to explain everything 
mechanically led him in this instance wrong, as a similar wish has led many others. It 
arose, not unnaturally, from a reaction against the unsatisfactory explanations which 
the schoolmen were in the habit of deducing from the specific or occult properties of 
bodies. Even Leibnitz, in his controversy with Clarke [224.1], shows a tendency 
towards an exclusive preference of a mechanical system of physics, though in other 
parts of his writings he had spoken favourably of the doctrine of attraction, and 
though his whole philosophy ought, one would think, to have made him indifferent to 
the point in dispute. In a system of pre-established harmony, action by contact is as 
merely apparent as action at a distance. [js] 

 
[224.1] "Clarke" = " Samuel Clarke" (1675–1729). [HJ] 
 
[225] Strabo [225.1], xvi. p. 742. Pliny, ii. § 109. [js] 
 
[225.1] "Strabo" = "Στράβων" (64 BCE – 24 CE). [HJ] 



167  

 
[226] [So in the original edition.] Qy. aurantiorum? [js] 
 
[227] To the same purpose Milton, Paradise Lost, iv. 99.: — 

As when to them who sail  
Beyond the Cape of Hope, etc. [js] 

 
[227.1] "Milton" = "John Milton" (1608–1674). [HJ] 
 
Verum haec omnia, utcunque operentur ad distantias parvas sive magnas, operantur 
certe ad finitas et naturae notas [228], ut sit quiddam Non Ultra: idque pro rationibus, 
aut molis seu quanti corporum; aut vigoris et debilitatis virtutum; aut favoribus et 
impedimentis mediorum; quae omnia in computationem venire et notari debent. 
Quinetiam mensurae motuum violentorum (quos vocant), ut missilium, tormentorum, 
rotarum, et similium, cum hae quoque manifesto suos habeant limites certos, notandae 
sunt. 
 
[228] i. e. fixed in the nature of things. [js] 
 
Inveniuntur etiam quidam motus et virtutes contrariae illis, quae operantur per tactum 
et non ad distans; quae operantur scilicet ad distans et non ad tactum; et rursus, quae 
operantur remissius ad distantiam minorem et fortius ad distantiam majorem. Etenim 
visio non bene transigitur ad tactum, sed indiget medio et distantia. Licet meminerim 
me audisse ex relatione cujusdam fide digni, quod ipse in curandis oculorum suorum 
cataractis (erat autem cura talis, ut immitteretur festuca quaedam parva argentea intra 
primam oculi tunicam, quae pelliculam illam cataractae removeret et truderet in 
angulum oculi) clarissime vidisset festucam illam supra ipsam pupillam moventem. Quod 
utcunque verum esse possit, manifestum est majora corpora non bene aut distincte 
cerni nisi in cuspide coni [229], coeuntibus radiis objecti ad nonnullam distantiam. Quin 
etiam in senibus oculus melius cernit remoto objecto paulo longius, quam propius. In 
missilibus autem certum est percussionem non fieri tam fortem ad distantiam nimis 
parvam, quam paulo post. Haec itaque et similia in mensuris motuum quoad distantias 
notanda sunt. 
 
[229] That is, the eye being at the apex of the visual cone. [js] 
 
Est et aliud genus mensurae localis motuum, quod non praetermittendum est. Illud vero 
pertinet ad motus non progressivos, sed sphaericos; hoc est, ad expansionem corporum 
in majorem sphaeram, aut contractionem in minorem. Inquirendum enim est inter 
mensuras istas motuum, quantam compressionem aut extensionem corpora (pro natura 
ipsorum) facile et libenter patiantur, et ad quem terminum reluctari incipiant, adeo ut 
ad extremum Non Ultra ferant; ut cum vesica inflata comprimitur, sustinet illa 
compressionem nonnullam aeris, sed si major fuerit, non patitur aer, sed rumpitur 
vesica. 
 



168  

At nos hoc ipsum subtiliore experimento magis exacte probavimus. Accepimus enim 
campanulam ex metallo, leviorem scilicet et tenuiorem, quali ad excipiendum salem 
utimur; eamque in pelvim aquae immisimus, ita ut deportaret secum aerem qui 
continebatur in concavo usque ad fundum pelvis. Locaveramus autem prius globulum in 
fundo pelvis, super quem campanula imponenda esset. Quare illud eveniebat, ut si 
globulus ille esset minusculus (pro ratione concavi), reciperet se aer in locum minorem, 
et contruderetur solum, non extruderetur. Quod si grandioris esset magnitudinis quam 
ut aer libenter cederet, tum aer majoris pressurae impatiens campanulam ex aliqua 
parte elevabat, et in bullis ascendebat. 
 
Etiam ad probandum qualem extensionem (non minus quam compressionem) pateretur 
aer, tale quippiam practicavimus. Ovum vitreum accepimus, cum parvo foramine in uno 
extremo ovi. Aerem per foramen exuctione forti attraximus, et statim digito foramen 
illud obturavimus, et ovum in aquam immersimus, et dein digitum removimus. Aer vero 
tensura illa per exuctionem facta tortus et magis quam pro natura sua dilatatus, ideoque 
se recipere et contrahere nitens (ita ut si ovum illud in aquam non fuisset immersum, 
aerem ipsum traxisset cum sibilo), aquam traxit ad tale quantum quale sufficere posset 
ad hoc, ut aer antiquam recuperaret sphaeram sive dimensionem [230]. 
 
[230] This explanation is wholly unsatisfactory. The principle upon which the true 

explanation depends, namely the pressure of the atmosphere, was, it seems 
tolerably certain, first suggested by Torricelli [230.1]. If the experiment were 
performed in vacuo, no water would enter the egg, unless the egg were plunged to a 
considerable depth into the water, or unless the vacuum within it were more perfect 
than could be produced in the manner described. [js] 

 
[230.1] "Torricelli" = "Evangelista Torricelli" (1608–1647). [HJ] 
 
Atque certum est corpora tenuiora (quale est aer) pati contractionem nonnullam 
notabilem, ut dictum est; at corpora tangibilia (quale est aqua) multo aegrius et ad minus 
spatium patiuntur compressionem. Qualem autem patiatur, tali experimento 
inquisivimus. 
 
Fieri fecimus globum ex plumbo cavum, qui duas circiter pintas vinarias contineret; 
eumque satis per latera crassum, ut majorem vim sustineret. In illum aquam immisimus, 
per foramen alicubi factum; atque foramen illud, postquam globus aqua impletus fuisset, 
plumbo liquefacto obturavimus, ut globus deveniret plane consolidatus. Dein globum 
forti malleo ad duo latera adversa complanavimus; ex quo necesse fuit aquam in minus 
contrahi, cum sphaera figurarum sit capacissima. Deinde, cum malleatio non amplius 
sufficeret, aegrius se recipiente aqua, molendino [231] seu torculari usi sumus; ut 
tandem aqua, impatiens pressurae ulterioris, per solida plumbi (instar roris delicati) 
exstillaret.  Postea,  quantum  spatii  per  eam  compressionem  imminutum  foret  
computavimus; atque tantam compressionem passam esse aquam (sed violentia magna 
subactam) intelleximus [232]. 
 



169  

[231] Molendinum is properly a Low Latin word for a mill-house; here used for a press. 
[js] 

 
[232] This is perhaps the most remarkable of Bacon's experiments; and it is singular that 

it was so little spoken of by subsequent writers. Nearly fifty years after the 
publication of the Novum Organum, an account of a similar experiment was published 
by Megalotti [232.1], who was secretary of the Accademia del Cimento at Florence; 
and it has since been familiarly known as the Florentine experiment. I quote his 
account of it "Facemmo lavorar di getto una grande ma sottil palla d' argento, e quella 
ripiena d’acqua raffreddata col ghiaccio serramo con saldissime vite. Di poi 
cominciammo a martellarla leggiermente per ogni verso, onde ammaccato l’argento 
(il quale per la sua crudezza non comporta d’ assottigliarsi e distendersi come farebbe 
l’oro raffinato, o il piombo, o altro metallo phi dolce) veniva a ristrignersi, e scemare 
la sua interna capacita, senza che l'acqua patisse una minima compressione, poiche 
ad ogni colpo si videa trasudare per tutti i pori del metallo a guisa d' argento vivo il 
quale da alcuna pelle premuto minutamente sprizzasse." — Saggi di naturali 
Esperienze fatte nell’ Accademia del Cimento, p. 204. Firenze, 1667. The writer goes 
on to remark that the absolute incompressibility of water is not proved by this 
experiment, but merely that it is not to be compressed in the manner described. But 
the experiment is on other grounds inconclusive. 

 
It is to be remarked that Leibnitz, Nouveatix Essais [232.2], in mentioning the 
Florentine experiment, says that the globe was of gold (p. 229. Erdmann), whereas 
the Florentine academicians expressly say why they preferred silver to either gold or 
lead. [js] 
 

[232.1] "Megalotti" = "Lorenzo Magalotti" (1637–1712). [HJ] 
 
[232.2] "Nouveatix Essais" = "Nouveaux Essais sur l'entendement humain" = "New 

Essays on Human Understanding", written in (1704), but published in (1765). [HJ] 
 
At solidiora, sicca, aut magis compacta, qualia sunt lapides et ligna, necnon metalla, 
multo adhuc minorem compressionem aut extensionem, et fere imperceptibilem ferunt; 
sed vel fractione, vel progressione, vel aliis pertentationibus se liberant: ut in 
curvationibus ligni aut metalli, horologiis moventibus per complicationem laminae, 
missilibus, malleationibus, et innumeris aliis motibus apparet. Atque haec omnia cum 
mensuris suis in indagatione naturae notanda et exploranda sunt, aut in certitudine sua, 
aut per aestimativas, aut per comparativas, prout dabitur copia. 
 
 

XLVI. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo secundo Instantias Curriculi, 
quas etiam Instantias ad Aquam appellare consuevimus; sumpto vocabulo a clepsydris 
apud antiquos, in quas infundebatur aqua, loco arenae. Eae mensurant naturam per 
momenta temporis, quemadmodum Instantiae Virgae per gradus spatii. Omnis enim 



170  

motus sive actio naturalis transigitur in tempore; alius velocius, alius tardius, sed 
utcunque momentis certis et naturae notis. Etiam illae actiones quae subito videntur 
operari, et in ictu oculi (ut loquimur), deprehenduntur recipere majus et minus quoad 
tempus. 
 
Primo itaque videmus restitutiones corporum coelestium fieri per tempora numerata; 
etiam fluxus et refluxus maris. Latio autem gravium versus terram et levium versus 
ambitum coeli fit per certa momenta, pro ratione corporis quod fertur, et medii [233]. 
At velificationes navium, motus animalium, perlationes missilium, omnes fiunt itidem 
per tempora (quantum ad summas) numerabilia. Calorem vero quod attinet, videmus 
pueros per hyemem manus in flamma lavare, nec tamen uri; et joculatores vasa plena 
vino vel aqua, per motus agiles et aequales, vertere deorsum et sursum recuperare, non 
effuso liquore; et multa hujusmodi. Nec minus ipsae compressiones et dilatationes et 
eruptiones corporum fiunt, aliae velocius, aliae tardius, pro natura corporis et motus, 
sed per momenta certa. Quinetiam in explosione plurium bombardarum simul, quae 
exaudiuntur quandoque ad distantiam triginta milliarium, percipitur sonus prius ab iis 
qui prope absunt a loco ubi fit sonitus, quam ab iis qui longe. At in visu (cujus actio est 
pernicissima) liquet etiam requiri ad eum actuandum momenta certa temporis: idque 
probatur ex iis quae propter motus velocitatem non cernuntur; ut ex latione pilae ex 
sclopeto. Velocior enim est praetervolatio pilae quam impressio speciei ejus quae deferri 
poterat ad visum [234]. 
 
[233] Galileo had shown, before the year 1592, that the resistance of the air being set 

aside, all bodies fall with equal velocity. He left Pisa in that year in consequence of 
the disputes which were occasioned by this refutation of the Aristotelian doctrine, 
that the velocity is as the weight. [js] 

 
[234] i. e. the ball flies past in less time than the image conveyed to the sight requires to 

make an impression. [js] 
 
Atque hoc, cum similibus, nobis quandoque dubitationem peperit plane monstrosam: 
videlicet, utrum coeli sereni et stellati facies ad idem tempus cernatur quando vere 
existit, an potius aliquanto post; et utrum non sit (quatenus ad visum coelestium) non 
minus tempus verum et tempus visum, quam locus verus et locus visus, qui notatur ab 
astronomis in parallaxibus [235]. Adeo incredibile nobis videbatur, species sive radios 
corporum coelestium per tam immensa spatia milliarium subito deferri posse ad visum; 
sed potius debere eas in tempore aliquo notabili delabi. Verum illa dubitatio (quoad 
majus aliquod intervallum temporis inter tempus verum et visum) postea plane evanuit: 
reputantibus nobis jacturam illam infinitam et diminutionem quanti, quatenus ad 
apparentiam, inter corpus stellae verum et speciem visam, quae causatur a distantia; 
atque simul notantibus ad quantam distantiam (sexaginta scilicet ad minimum 
milliariorum) corpora, eaque tantum albicantia, subito hic apud nos cernantur; cum 
dubium non sit lucem coelestium, non tantum albedinis vividum colorem, verum etiam 
omnis flammae (quae apud nos nota est) lucem, quoad vigorem radiationis, multis 
partibus excedere. Etiam immensa illa velocitas in ipso corpore, quae cernitur in motu 



171  

diurno (quae etiam viros graves ita obstupefecit ut mallent credere motum terrae), facit 
motum illum ejaculationis radiorum ab ipsis (licet celeritate, ut diximus, mirabilem) 
magis credibilem. Maxime vero omnium nos movit, quod si interponeretur intervallum 
temporis aliquod notabile inter veritatem et visum, foret ut species per nubes interim 
orientes et similes medii perturbationes interciperentur saepenumero, et 
confunderentur [236]. Atque de mensuris temporum simplicibus haec dicta sint. 
 
[235] i. e. which is taken account of in the correction for parallaxes [235.1]. [js] 
 
[235.1] "Parallax" is the apparent shift in the position of an object when viewed from 

different angles. [HJ] 
 
[236] I do not know how to understand this passage without attributing to Bacon a 

confusion of ideas which seems hardly credible. For surely the very thing which he 
supposes would happen if there were a perceptible interval between the veritas and 
the visus, that is to say, between the time when a star (for instance) is at a given 
point and the time when we see it there,—in other words, if the image took any time 
in coming to the eye,—this very thing does actually happen as often as the star is 
hidden by a cloud or dimmed by a vapour: the species, to use his own word, are 
intercepted or confused. If, indeed, the force of the rays were diminished, — and 
this I suppose would be one consequence of diminished velocity,—the thing would 
happen more frequently, because there would be more obstructions which they 
could not overcome : they would he intercepted or confused by media which they 
now pass through. But the force being the same, and the stream continuous, the time 
of passage could make no difference in this respect. In another respect, namely the 
facility of observation, it would make a very great difference ; and it is remarked by 
Brinkley that, if the velocity of light had been much less than it is, astronomy would 
have been all but an impossible science. But that is another matter. —[JS] 

 
Verum non solum quaerenda est mensura motuum et actionum simpliciter, sed multo 
magis comparative: id enim eximii est usus, et ad plurima spectat. Atque videmus 
flammam alicujus tormenti ignei citius cerni, quam sonitus audiatur; licet necesse sit 
pilam prius aerem percutere, quam flamma quae pone erat exire potuerit; fieri hoc 
autem propter velociorem transactionem motus lucis, quam soni. Videmus etiam 
species visibiles a visu citius excipi quam dimitti; unde fit quod nervi fidium, digito 
impulsi, duplicentur aut triplicentur quoad speciem, quia species nova recipitur, 
antequam prior demittatur; ex quo etiam fit, ut annuli rotati videantur globosi, et fax 
ardens, noctu velociter portata, conspiciatur caudata [237]. Etiam ex hoc fundamento 
inaequalitatis motuum quoad velocitatem, excogitavit Galilaeus causam fluxus et 
refluxus maris; rotante terra velocius, aquis tardius; ideoque accumulantibus se aquis in 
sursum, et deinde per vices se remittentibus in deorsum, ut demonstratur in vase aquae 
incitatius movente [238]. Sed hoc commentus est concesso non concessibili (quod terra 
nempe moveatur), ac etiam non bene informatus de oceani motu sexhorario. 
 
[237] Of the phenomena which he here enumerates Bacon undoubtedly gives the right 



172  

explanation, though in the case of vibrating strings his explanation is not altogether 
complete. The distinct or quasi-distinct images to which he refers correspond to 
limiting positions of the vibrating string. [js] 

 
[238] This account of Galileo's theory of the tides is inaccurate. In this theory the tides 

are caused by the varying velocity of different points of the earth's surface, arising 
from the composition of the earth's two motions, namely that about its axis, and that 
in its orbit. Bacon does not seem to have perceived that both these motions are 
essential to the explanation. That the earth's being in motion might be the cause of 
the tides, had been suggested before the time of Galileo by Caesalpinus in the 
Questiones Peripateticae, iii. 5. It is odd that Patritius, in giving an account of all the 
theories which had in his time been devised to explain the cause of the tides (see his 
Pancosmias, 1. 28.), does not mention Caesalpinus's, though it was published some 
years before his own work. Galileo perhaps alludes to Caesalpinus in his letter to 
Cardinal Orsino [238.1], dated 8th January, 1616. See, for remarks on Caesalpinus's 
doctrine, the Problemata Marina of Casmann [238.2], published in 1596. Casmann's 
own theory is that of expansion. [js] 

 
[238.1] "Cardinal Orsino" = "Cardinal Alessandro Orsini" (1592–1626). Orsini family has 

produced at least three cardinals! [HJ] 
 
[238.2] "Casmann" = "Otto Casmann" (1562–1607), and "Problemata Marina" is 

probably "Marinarum Quaestionum Tractatio Philosophica" (1596). [HJ] 
 
At exemplum hujus rei de qua agitur, videlicet, de comparativis mensuris motuum, 
neque solum rei ipsius, sed et usus insignis ejus (de quo paulo ante loquuti sumus), 
eminet in cuniculis subterraneis, in quibus collocatur pulvis pyrius; ubi immensae moles 
terrae, aedificiorum, et similium, subvertuntur, et in altum jaciuntur, a pusilla quantitate 
pulveris pyrii. Cujus causa pro certo illa est, quod motus dilatationis pulveris, qui impellit, 
multis partibus sit pernicior, quam motus gravitatis per quem fieri possit aliqua 
resistentia; adeo ut primus motus perfunctus sit, antequam motus adversus inceperit; 
ut in principiis nullitas quaedam sit resistentiae. Hinc etiam fit, quod in omni missili, ictus, 
non tam robustus quam acutus et celer, ad perlationem potissimum valeat. Neque etiam 
fieri potuisset, ut parva quantitas spiritus animalis in animalibus, praesertim in tam vastis 
corporibus qualia sunt balaenae aut elephanti, tantam molem corpoream flecteret et 
regeret, nisi propter velocitatem motus spiritus, et hebetudinem corporeae molis, 
quatenus ad expediendam suam resistentiam. 
 
Denique, hoc unum ex praecipuis fundamentis est experimentorum magicorum, de 
quibus mox dicemus; ubi scilicet parva moles materiae longe majorem superat et in 
ordinem redigit: hoc, inquam, si fieri possit anteversio motuum per velocitatem unius, 
antequam alter se expediat. 
 
Postremo, hoc ipsum Prius et Posterius in omni actione naturali notari debet; veluti quod 
in infusione rhabarbari eliciatur purgativa vis prius, astrictiva post; simile quiddam etiam 



173  

in infusione violarum in acetum experti sumus; ubi primo excipitur suavis et delicatus 
floris odor; post, pars floris magis terrea, quae odorem confundit. Itaque si infundantur 
violae per diem integrum, odor multo languidius excipitur: quod si infundantur per 
partem quartam horae tantum, et extrahantur; et (quia paucus est spiritus odoratus qui 
subsistit in viola) infundantur post singulas quartas horae violae novae et recentes ad 
sexies; tum demum nobilitatur infusio, ita ut licet non manserint violae, utcunque 
renovatae, plus quam ad sesquihoram, tamen permanserit odor gratissimus, et viola ipsa 
non inferior, ad annum integrum. Notandum tamen est, quod non se colligat odor ad 
vires suas plenas, nisi post mensem ab infusione. In distillationibus vero aromatum 
maceratorum in spiritu vini patet quod surgat primo phlegma aqueum et inutile, deinde 
aqua plus habens ex spiritu vini, deinde post aqua plus habens ex aromate. Atque hujus 
generis quamplurima inveniuntur in distillationibus notatu digna. Verum haec sufficiant 
ad exempla. 
 
 

XLVII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo tertio Instantias Quanti, quas 
etiam Doses Naturae (sumpto vocabulo a Medicinis) vocare consuevimus. Eae sunt quae 
mensurant virtutes per Quanta corporum, et indicant quid Quantum Corporis faciat ad 
Modum Virtutis. Ac primo sunt quaedam virtutes quae non subsistunt nisi in Quanto 
Cosmico, hoc est, tali Quanto quod habeat consensum cum configuratione et fabrica 
universi. Terra enim stat; partes ejus cadunt. Aquae in maribus fluunt et refluunt; in 
fluviis minime, nisi per ingressum maris. Deinde etiam omnes fere virtutes particulares 
secundum multum aut parvum corporis operantur. Aquae largae non facile 
corrumpuntur; exiguae cito. Mustum et cervisia maturescunt longe citius, et fiunt 
potabilia, in utribus parvis, quam in doliis magnis. Si herba ponatur in majore portione 
liquoris, fit infusio, magis quam imbibitio; si in minore, fit imbibitio [239], magis quam 
infusio. Aliud igitur erga corpus humanum est balneum, aliud levis irroratio. Etiam parvi 
rores in aere nunquam cadunt, sed dissipantur et cum aere incorporantur. Et videre est 
in anhelitu super gemmas, parum illud humoris, quasi nubeculam vento dissipatam, 
continuo solvi. Etiam frustum ejusdem magnetis non trahit tantum ferri, quantum 
magnes integer. Sunt etiam virtutes in quibus parvitas Quanti magis potest; ut in 
penetrationibus, stylus acutus citius penetrat, quam obtusus; adamas punctuatus sculpit 
in vitro; et similia. 
 
[239] Absorption. [js] 
 
Verum non hic morandum est in indefinitis, sed etiam de rationibus Quanti corporis erga 
modum virtutis inquirendum. Proclive enim foret credere, quod rationes Quanti rationes 
virtutis adaequarent; ut si pila plumbea unius unciae caderet in tali tempore, pila 
unciarum duarum deberet cadere duplo celerius, quod falsissimum est. Nec eaedem 
rationes in omni genere virtutum valent, sed longe diversae. Itaque hae mensurae ex 
rebus ipsis petendae sunt, et non ex verisimilitudine aut conjecturis. 
 
Denique in omni inquisitione naturae Quantum corporis requiratur ad aliquod effectum, 



174  

tanquam dosis, notandum; et cautiones de Nimis et Parum aspergendae. 
 
 

XLVIII. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo quarto Instantias Luctae; quas 
etiam Instantias Praedominantiae appellare consuevimus. Eae indicant 
praedominantiam et cessionem virtutum ad invicem; et quae ex illis sit fortior et vincat, 
quae infirmior et succumbat. Sunt enim motus et nixus corporum compositi, 
decompositi, et complicati, non minus quam corpora ipsa. Proponemus igitur primum 
species praecipuas motuum sive virtutum activarum; ut magis perspicua sit ipsarum 
comparatio in robore, et exinde demonstratio atque designatio Instantiarum Luctae et 
Praedominantiae. 
 
Motus Primus sit Motus Antitypiae [240] materiae, quae inest in singulis portionibus 
ejus; per quem plane annihilari non vult: ita ut nullum incendium, nullum pondus aut 
depressio, nulla violentia, nulla denique aetas aut diuturnitas temporis possit redigere 
aliquam vel minimam portionem materiae in nihilum; quin illa et sit aliquid, et loci 
aliquid occupet, et se (in qualicunque necessitate ponatur), vel formam mutando vel 
locum, liberet, vel (si non detur copia) ut est subsistat; neque unquam res eo deveniat, 
ut aut nihil sit, aut nullibi. Quem Motum Schola (quae semper fere et denominat et 
definit res potius per effectus et incommoda quam per causas interiores) vel denotat per 
illud axioma, quod Duo corpora non possint esse in uno loco; vel vocat motum Ne fiat 
penetratio dimensionum. Neque hujus motus exempla proponi consentaneum est: inest 
enim omni corpori. 
 
[240] This term was first used by Aristotle. [js] 
 
Sit Motus Secundus, Motus (quem appellamus) Nexus; per quem corpora non patiuntur 
se ulla ex parte sui dirimi a contactu alterius corporis, ut quae mutuo nexu et contactu 
gaudeant. Quem motum Schola vocat Motum Ne detur vacuum: veluti cum aqua 
attrahitur sursum exuctione, aut per fistulas; caro per ventosas; aut cum aqua sistitur 
nec effluit in hydriis perforatis, nisi os hydriae ad immittendum aerem aperiatur; et 
innumera id genus. 
 
Sit Motus Tertius, Motus (quem appellamus) Libertatis; per quem corpora se liberare 
nituntur a pressura aut tensura praeter-naturali, et restituere se in dimensum corpori 
suo conveniens. Cujus motus etiam innumera sunt exempla: veluti (quatenus ad 
liberationem a pressura) aquae in natando, aeris in volando; aquae in remigando, aeris 
in undulationibus ventorum; laminae in horologiis. Nec ineleganter se ostendit motus 
aeris compressi in sclopettis ludicris puerorum, cum alnum aut simile quiddam excavant, 
et infarciunt frusto alicujus radicis succulentae, vel similium, ad utrosque fines; deinde 
per embolum trudunt radicem vel hujusmodi farcimentum in foramen alterum; unde 
emittitur et ejicitur radix cum sonitu ad foramen alterum, idque antequam tangatur a 
radice aut farcimento citimo, aut embolo. Quatenus vero ad liberationem a tensura, 
ostendit se hic motus in aere post exuctionem in ovis vitreis remanente, in chordis, in 



175  

corio, et panno, resilientibus post tensuras suas, nisi tensurae illae per moram 
invaluerint, etc. Atque hunc motum Schola sub nomine Motus ex Forma Elementi innuit: 
satis quidem inscite, cum hic motus non tantum ad aerem, aquam, aut flammam 
pertineat, sed ad omnem diversitatem consistentiae; ut ligni, ferri, plumbi, panni, 
membranae, etc., in quibus singula corpora suae habent dimensionis modulum, et ab eo 
aegre ad spatium aliquod notabile abripiuntur. Verum quia Motus iste Libertatis omnium 
est maxime obvius, et ad infinita spectans, consultum fuerit eum bene et perspicue 
distinguere. Quidam enim valde negligenter confundunt hunc motum cum gemino illo 
motu Antitypiae et Nexus; liberationem scilicet a pressura, cum motu Antitypiae; a 
tensura, cum motu Nexus; ac si ideo cederent aut se dilatarent corpora compressa, ne 
sequeretur penetratio dimensionum; ideo resilirent et contraherent se corpora tensa, ne 
sequeretur vacuum. Atqui si aer compressus se vellet recipere in densitatem aquae, aut 
lignum in densitatem lapidis, nil opus foret penetratione dimensionum; et nihilominus 
longe major posset esse compressio illorum, quam illa ullo modo patiuntur. Eodem modo 
si aqua se dilatare vellet in raritatem aeris, aut lapis in raritatem ligni, non opus foret 
vacuo; et tamen longe major posset fieri extensio eorum, quam illa ullo modo patiuntur. 
Itaque non reducitur res ad penetrationem dimensionum et vacuum, nisi in ultimitatibus 
condensationis et rarefactionis; cum tamen isti motus longe citra eas sistant et versentur, 
neque aliud sint quam desideria corporum conservandi se in consistentiis suis (sive, si 
malint, in formis suis), nec ab iis recedendi subito, nisi per modos suaves ac per 
consensum alterentur. At longe magis necessarium est (quia multa secum trahit), ut 
intimetur hominibus, motum violentum (quem nos Mechanicum, Democritus, qui in 
motibus suis primis expediendis etiam infra mediocres philosophos ponendus est, 
motum plagae vocavit) nil aliud esse quam Motum Libertatis, scilicet a compressione ad 
relaxationem. Etenim in omni sive simplici protrusione sive volatu per aerem, non fit 
summotio aut latio localis, antequam partes corporis praeter-naturaliter patiantur et 
comprimantur ab impellente. Tum vero partibus aliis alias per successionem trudentibus, 
fertur totum; nec solum progrediendo, sed etiam rotando simul; ut etiam hoc modo 
partes se liberare, aut magis ex aequo tolerare possint. Atque de hoc motu hactenus. 
 
[241] [The following footnote was on page 331, but its exact place was not found!] 

ἔμβολος, anything introduced [a ramrod?]." [js] 
 
Sit Motus Quartus, motus cui nomen dedimus Motus Hyles: qui motus antistrophus est 
quodammodo Motui, de quo diximus, Libertatis. Etenim in Motu Libertatis, corpora 
novum dimensum sive novam sphaeram sive novam dilatationem aut contractionem 
(haec enim verborum varietas idem innuit) exhorrent, respuunt, fugiunt, et resilire ac 
veterem consistentiam recuperare totis viribus contendunt. At contra in hoc Motu Hyles, 
corpora novam sphaeram sive dimensum appetunt; atque ad illud libenter et propere, 
et quandoque valentissimo nixu (ut in pulvere pyrio) aspirant. Instrumenta autem hujus 
motus, non sola certe, sed potentissima, aut saltem frequentissima, sunt calor et frigus. 
Exempli gratia: aer, si per tensuram (velut per exuctionem in ovis vitreis) dilatetur, magno 
laboret desiderio seipsum restituendi. At admoto calore, e contra appetit dilatari, et 
concupiscet [242] novam sphaeram, et transit et migrat in illam libenter, tanquam in 
novam formam (ut loquuntur); nec post dilatationem nonnullam de reditu curat, nisi per 



176  

admotionem frigidi ad eam invitetur; quae non reditus est, sed transmutatio repetita. 
Eodem modo et aqua, si per compressionem arctetur, recalcitrat; et vult fieri qualis fuit, 
scilicet latior. At si interveniat frigus intensum et continuatum, mutat se sponte sua et 
libenter in condensationem glaciei; atque si plane continuetur frigus, nec a teporibus 
interrumpatur (ut fit in speluncis et cavernis paulo profundioribus), vertitur in crystallum 
[243] aut materiam similem, nec unquam restituitur. 
 
[242] Concupiscet, in the original. —[JS] 
 
[243] Pliny, xxxvii. 9. Also Seneca, Natural Questions [243.1]. Though this account [of]. the 

origin of crystals is of course erroneous, yet there is a class of crystals which have 
been shown to occupy the volume which their water of crystallisation would in the 
state of ice; so that their other constituents may in some sort be said to take up no 
space. This curious analogy with ice was proved by Playfair and Joule [243.2] in a very 
considerable number of cases. See Phil Mag [243.3]. Dec. 1845. [js] 

 
[243.1] "Seneca" = "Lucius Annaeus Seneca" = "Seneca the Younger"(4 BCE – 65 CE), and 

"Natural Questions" = "Naturales Quaestiones" written in (62-64). [HJ] 
 
[243.2] This "Playfair", the coauthor of "Joule" is "Lyon Playfair" (1818–1898). The title 

of their paper is "On atomic volume and specific gravity". [HJ] 
 
[243.3] "Phil Mag" = "The Philosophical Magazine" first appeared in 1798. It is still 

published! [HJ] 
 
Sit Motus Quintus, Motus Continuationis. Intelligimus autem non continuationis 
simplicis et primariae, cum corpore aliquo altero (nam ille est Motus Nexus); sed 
continuationis sui, in corpore certo. Certissimum enim est, quod corpora omnia 
solutionem continuitatis exhorreant; alia magis, alia minus, sed omnia aliquatenus. Nam 
ut in corporibus duris (veluti chalybis, vitri) reluctatio contra discontinuationem est 
maxime robusta et valida, ita etiam in liquoribus, ubi cessare aut languere saltem videtur 
motus ejusmodi, tamen non prorsus reperitur privatio ejus; sed plane inest ipsis in gradu 
tanquam infimo, et prodit se in experimentis plurimis; sicut in bullis, in rotunditate 
guttarum, in filis tenuioribus stillicidiorum, et in sequacitate corporum glutinosorum, et 
ejusmodi. Sed maxime omnium se ostendit appetitus iste, si discontinuatio tentetur 
usque ad fractiones minores. Nam in mortariis, post contusionem ad certum gradum, 
non amplius operatur pistillum; aqua non subintrat rimas minores; quin et ipse aer, non 
obstante subtilitate corporis ipsius, poros vasorum paulo solidiorum non pertransit 
subito, nec nisi per diuturnam insinuationem. 
 
Sit Motus Sextus, motus quem nominamus Motum ad Lucrum, sive Motum Indigentiae. 
Is est, per quem corpora, quando versantur inter plane heterogenea et quasi inimica, si 
forte nanciscantur copiam aut commoditatem evitandi illa heterogenea et se applicandi 
ad magis cognata, (licet illa ipsa cognata talia fuerint quae non habeant arctum 
consensum cum ipsis) tamen statim ea amplectuntur, et tanquam potiora malunt: et 



177  

lucri loco (unde vocabulum sumpsimus) hoc ponere videntur, tanquam talium corporum 
indiga. Exempli gratia: aurum, aut aliud metallum foliatum non delectatur aere 
circumfuso. Itaque si corpus aliquod tangibile et crassum nanciscatur (ut digitum, 
papyrum, quidvis aliud), adhaeret statim, nec facile divellitur. Etiam papyrus, aut pannus, 
et hujusmodi, non bene se habent cum aere qui inseritur et commistus est in ipsorum 
poris. Itaque aquam aut liquorem libenter imbibunt, et aerem exterminant. Etiam 
saccharum, aut spongia infusa in aquam aut vinum, licet pars ipsorum emineat et longe 
attollatur supra vinum aut aquam, tamen aquam aut vinum paulatim et per gradus 
attrahunt in sursum. 
 
Unde optimus canon sumitur aperturae et solutionum corporum. Missis enim corrosivis 
et aquis fortibus, quae viam sibi aperiunt, si possit inveniri corpus proportionatum et 
magis consentiens et amicum corpori alicui solido quam illud cum quo tanquam per 
necessitatem commiscetur, statim se aperit et relaxat corpus, et illud alterum intro 
recipit, priore excluso aut summoto. Neque operatur aut potest iste motus ad lucrum 
solummodo ad tactum. Nam electrica operatio (de qua Gilbertus et alii post eum tantas 
excitarunt fabulas) non alia est quam corporis per fricationem levem excitati appetitus; 
qui aerem non bene tolerat, sed aliud tangibile mavult, si reperiatur in propinquo. 
 
Sit motus Septimus, Motus (quem appellamus) Congregationis Majoris; per quem 
corpora feruntur ad massas connaturalium suorum: gravia, ad globum terrae; levia, ad 
ambitum coeli. Hunc Schola nomine Motus Naturalis insignivit: levi contemplatione, quia 
scilicet nil spectabile erat ab extra quod eum motum cieret (itaque rebus ipsis innatum 
atque insitum putavit); aut forte quia non cessat. Nec mirum: semper enim praesto sunt 
coelum et terra; cum e contra causae et origines plurimorum ex reliquis motibus 
interdum absint, interdum adsint. Itaque hunc, quia non intermittit sed caeteris 
intermittentibus statim occurrit, perpetuum et proprium; reliquos ascititios posuit. Est 
autem iste motus revera satis infirmus et hebes, tanquam is qui (nisi sit moles corporis 
major) caeteris motibus, quamdiu operantur, cedat et succumbat. Atque cum hic motus 
hominum cogitationes ita impleverit ut fere reliquos motus occultaverit, tamen parum 
est quod homines de eo sciunt, sed in multis circa illum erroribus versantur. 
 
Sit Motus Octavus, Motus Congregationis Minoris; per quem partes homogeneae in 
corpore aliquo separant se ab heterogeneis, et coeunt inter sese; per quem etiam 
corpora integra ex similitudine substantiae se amplectuntur et fovent, et quandoque ad 
distantiam aliquam congregantur, attrahuntur, et conveniunt: veluti cum in lacte flos 
lactis post moram aliquam supernatat; in vino faeces et tartarum subsidunt. Neque enim 
haec fiunt per motum gravitatis et levitatis tantum, ut aliae partes summitatem petant, 
aliae ad imum vergant; sed multo magis per desiderium homogeneorum inter se coeundi 
et se uniendi. Differt autem iste motus a motu indigentiae, in duobus. Uno, quod in Motu 
Indigentiae sit stimulus major naturae malignae et contrariae; at in hoc motu (si modo 
impedimenta et vincula absint) uniuntur partes per amicitiam, licet absit natura aliena 
quae litem moveat: altero, quod arctior sit unio, et tanquam majore cum delectu. In illo 
enim,  modo  evitetur  corpus  inimicum,  corpora  etiam  non  admodum  cognata 
concurrunt; at in hoc coeunt substantiae, germana plane similitudine devinctae, et 



178  

conflantur tanquam in unum. Atque hic motus omnibus corporibus compositis inest; et 
se facile conspiciendum in singulis daret, nisi ligaretur et fraenaretur per alios corporum 
appetitus et necessitates, quae istam coitionem disturbant. 
 
Ligatur autem motus iste plerumque tribus modis: torpore corporum; fraeno corporis 
dominantis; et motu externo. Ad torporem corporum quod attinet; certum est inesse 
corporibus tangibilibus pigritiam quandam secundum magis et minus, et exhorrentiam 
motus localis; ut, nisi excitentur, malint statu suo (prout sunt) esse contenta quam in 
melius se expedire. Discutitur autem iste torpor triplici auxilio: aut per calorem, aut per 
virtutem alicujus cognati corporis eminentem, aut per motum vividum et potentem. 
Atque primo quoad auxilium caloris; hinc fit, quod calor pronuntietur esse illud quod 
separet Heterogenea, congreget Homogenea. Quam definitionem Peripateticorum 
merito derisit Gilbertus; dicens eam esse perinde ac si quis diceret ac definiret hominem 
illud esse quod serat triticum et plantet vineas: esse enim definitionem tantum per 
effectus, eosque particulares [244]. Sed adhuc magis culpanda est illa definitio; quia 
etiam effectus illi (quales quales sunt) non sunt ex proprietate caloris, sed tantum per 
accidens [245] (idem enim facit frigus, ut postea dicemus), nempe ex desiderio partium 
homogenearum coeundi, adjuvante tantum calore ad discutiendum torporem, qui 
torpor desiderium illud antea ligaverat. Quoad vero auxilium virtutis inditae a corpore 
cognato; illud mirabiliter elucescit in magnete armato, qui excitat in ferro virtutem 
detinendi ferrum per similitudinem substantiae, discusso torpore ferri per virtutem 
magnetis. Quoad vero auxilium motus; conspicitur illud in sagittis ligneis, cuspide etiam 
lignea, quae altius penetrant in alia ligna quam si fuissent armatae ferro, per 
similitudinem substantiae, discusso torpore ligni per motum celerem: de quibus duobus 
experimentis etiam in aphorismo de Instantiis Clandestinis diximus. 
 
[244] For the definition we may refer to the Margarita Philosophies, xi. 3 It is founded 

on a passage in the De Gen. et Corr [244.1] Book ii, Chapter 2. Gilbert's censure on it 
is to be found in his posthumous work De Mundonostro sublunari Philosophia nova, 
which was published by Gruter [244.2] in 1651, long after the death of Bacon. It seems 
however, as Gruter remarks, that the work, which he suggests may have been written 
before the treatise De Magnete, published in 1600, had been read in manuscript by 
" viri magni et famae celeberrimae." "Illi perspicace in Physicis praesertim ingenio 
haud poenitendse in evolvendo operae testimonium dederunt, quod integrum 
excussisse censeantur, et aliqua a vulgaribus opinionibus abhorrentia calculo suo 
comprobata hinc sparsim citent;" in which I do not doubt that Gruter refers to Bacon. 
Bacon's quotation seems to have been made from imperfect memory, as the words 
of the original are: — "quid illud ostendit aut qua ilia differentia ab effectu tantum 
in quibusdam corporibus, congregans homogenea et disgregans heterogenea? ac si 
diceres hominem animal esse carduos ef. sentes evellens, et fruges serens, cum istud 
sit agricolae studium."— De Mundonostro sublunari Philosophia nova, etc, i. c. 26. 
[js] 

 
[244.1] "De Gen. et Corr" = "De Generatione et Corruptione" = "On Generation and 

Corruption" is a short book by Aristotle. [HJ] 



179  

 
[244.2] "Gruter" = "Janus Gruterus" (1560–1627). [HJ] 
 
[245] i.e., they arise indirectly. [js] 
 
Ligatio vero Motus Congregationis minoris, quae fit per fraenum corporis dominantis, 
conspicitur in solutione sanguinis et urinarum per frigus. Quamdiu enim repleta fuerint 
corpora illa spiritu agili, qui singulas eorum partes cujuscunque generis ipse ut dominus 
totius ordinat et cohibet, tamdiu non coeunt heterogenea [246] propter fraenum; sed 
postquam ille spiritus evaporaverit, aut suffocatus fuerit per frigus, tum solutae partes a 
fraeno coeunt secundum desiderium suum naturale. Atque ideo fit, ut omnia corpora 
quae continent spiritum acrem (ut sales, et hujusmodi) durent et non solvantur, ob 
fraenum permanens et durabile spiritus dominantis et imperiosi. 
 
[246] "Heterogenean in the original edition]; clearly a wrong reading: the sense requires 

"homogenea." [js] 
 
Ligatio vero Motus Congregationis Minoris, quae fit per motum externum, maxime 
conspicitur in agitationibus corporum per quas arcetur putrefactio. Omnis enim 
putrefactio fundatur in congregatione homogeneorum; unde paulatim fit corruptio 
prioris (quam vocant) formae, et generatio novae. Nam putrefactionem, quae sternit 
viam ad generationem novae formae, praecedit solutio veteris; quae est ipsa coitio ad 
homogeniam. Ea vero, si non impedita fuerit, fit solutio simplex: sin occurrant varia quae 
obstant, sequuntur putrefactiones quae sunt rudimenta generationis novae. Quod si (id 
quod nunc agitur) fiat agitatio frequens per motum externum, tum vero motus iste 
coitionis (qui est delicatus et mollis et indiget quiete ab externis) disturbatur et cessat; 
ut fieri videmus in innumeris: veluti cum quotidiana agitatio aut profluentia aquae arceat 
putrefactionem; venti arceant pestilentiam aeris; grana in granariis versa et agitata 
maneant pura; omnia denique agitata exterius non facile putrefiant interius. 
 
Superest ut non omittatur coitio illa partium corporum, unde fit praecipue induratio et 
desiccatio. Postquam enim spiritus, aut humidum in spiritum versum, evolaverit in aliquo 
corpore porosiore (ut in ligno, osse, membrana, et hujusmodi), tum partes crassiores 
majore nixu contrahuntur et coeunt, unde sequitur induratio aut desiccatio: quod 
existimamus fieri, non tam ob Motum Nexus, ne detur vacuum, quam per motum istum 
amicitiae et unionis. 
 
Ad coitionem vero ad distans quod attinet, ea infrequens est et rara; et tamen in pluribus 
inest quam quibus observatur. Hujus simulacra sunt, cum bulla solvat bullam; 
medicamenta ex similitudine substantiae trahant humores; chorda in diversis fidibus ad 
unisonum moveat chordam; et hujusmodi. Etiam in spiritibus animalium hunc motum 
vigere existimamus, sed plane incognitum. At eminet certe in magnete, et ferro excito. 
Cum autem de motibus magnetis loquimur, distinguendi plane sunt. Quatuor enim 
virtutes sive operationes sunt in magnete, quae non confundi, sed separari debent; licet 
admiratio hominum et stupor eas commiscuerit. Una, coitionis magnetis ad magnetem, 



180  

vel ferri ad magnetem, vel ferri exciti ad ferrum. Secunda, verticitatis ejus ad 
septentriones et austrum, atque simul declinationis ejus. Tertia, penetrationis ejus per 
aurum, vitrum, lapidem, omnia. Quarta, communicationis virtutis ejus de lapide in 
ferrum, et de ferro in ferrum, absque communicatione substantiae. Verum hoc loco de 
prima virtute ejus tantum loquimur, videlicet coitionis. Insignis etiam est motus coitionis 
argenti vivi et auri: adeo ut aurum alliciat argentum vivum, licet confectum in unguenta; 
atque operarii inter vapores argenti vivi soleant tenere in ore frustum auri, ad colligendas 
emissiones argenti vivi, alias crania et ossa eorum invasuras; unde etiam frustum illud 
paulo post albescit. Atque de Motu Congregationis Minoris haec dicta sint. 
 
Sit Motus Nonus, Motus Magneticus; qui licet sit ex genere Motus Congregationis 
Minoris, tamen si operetur ad distantias magnas et super massas rerum magnas, 
inquisitionem meretur separatam; praesertim si nec incipiat a tactu, quemadmodum 
plurimi, nec perducat actionem ad tactum, quemadmodum omnes motus congregativi; 
sed corpora tantum elevet, aut ea intumescere faciat, nec quicquam ultra. Nam si luna 
attollat aquas, aut turgescere aut intumescere faciat humida; aut coelum stellatum 
attrahat planetas versus sua apogaea; aut sol alliget astra Veneris et Mercurii, ne longius 
absint a corpore ejus quam ad distantiam certam; videntur hi motus nec sub 
Congregatione Majore nec sub Congregatione Minore bene collocari, sed esse tanquam 
congregativa media et imperfecta, ideoque speciem debere constituere propriam. 
 
Sit Motus Decimus, Motus Fugae; motus scilicet Motui Congregationis Minoris 
contrarius; per quem corpora ex antipathia fugiunt et fugant inimica, seque ab illis 
separant, aut cum illis miscere se recusant. Quamvis enim videri possit in aliquibus hic 
motus esse motus tantum per accidens aut per consequens, respectu Motus 
Congregationis Minoris, quia nequeunt coire homogenea, nisi heterogeneis exclusis et 
remotis; tamen ponendus est motus iste per se, et in speciem constituendus, quia in 
multis appetitus Fugae cernitur magis principalis quam appetitus Coitionis. 
 
Eminet autem hic motus insigniter in excretionibus animalium; nec minus etiam in 
sensuum nonnullorum odiosis objectis, praecipue in olfactu et gustu. Odor enim foetidus 
ita rejicitur ab olfactu, ut etiam inducat in os stomachi motum expulsionis per 
consensum; sapor amarus et horridus ita rejicitur a palato aut gutture, ut inducat per 
consensum capitis conquassationem et horrorem. Veruntamen etiam in aliis locum 
habet iste motus. Conspicitur enim in antiperistasibus nonnullis; ut in aeris media 
regione, cujus frigora videntur esse rejectiones naturae frigidae ex confiniis coelestium; 
quemadmodum etiam videntur magni illi fervores et inflammationes, quae inveniuntur 
in locis subterraneis, esse rejectiones naturae calidae ab interioribus terrae. Calor enim 
et frigus, si fuerint in quanto minore, se invicem perimunt; sin fuerint in massis majoribus 
et tanquam justis exercitibus, tum vero per conflictum se locis invicem summovent et 
ejiciunt. Etiam tradunt cinamomum et odorifera, sita juxta latrinas et loca foetida, diutius 
odorem retinere; quia recusant exire et commisceri cum foetidis. Certe argentum vivum, 
quod alias se reuniret in corpus integrum, prohibetur per salivam hominis, aut axungiam 
porci, aut terebinthinam, et hujusmodi, ne partes ejus coeant; propter malum 
consensum quem habent cum hujusmodi corporibus; a quibus undique circumfusis se 



181  

retrahunt; adeo ut fortior sit earum Fuga ab istis interjacentibus quam desiderium 
uniendi se cum partibus sui similibus; id quod vocant mortificationem argenti vivi. Etiam 
quod oleum cum aqua non misceatur, non tantum in causa est differentia levitatis, sed 
malus ipsorum consensus: ut videre est in spiritu vini, qui cum levior sit oleo, tamen se 
bene miscet cum aqua. At maxime omnium insignis est Motus Fugae in nitro, et 
hujusmodi corporibus crudis, quae flammam exhorrent; ut in pulvere pyrio, argento vivo, 
necnon in auro. Fuga vero ferri ab altero polo magnetis a Gilberto bene notatur non esse 
Fuga propria, sed conformitas, et coitio ad situm magis accommodatum [247]. 
 
[247] "Ita coitio magnetica actus est magnetis et ferri, non actio unius, utriusque 

έντελέια non έργον, συνεντελέχεια et conactus potius quam sympathia; antipathia 
nulla est proprie magnetica. Nam fuga et declinatio terminorum, sive conversio 
totius, utriusque actus est ad unitatem, a conactu et συνεντελέχεια amborum."— 
Gilbert, De Magnete, ii. c. 4. [js] 

 
Sit Motus Undecimus, Motus Assimilationis, sive Multiplicationis sui, sive etiam 
Generationis Simplicis. Generationem autem Simplicem dicimus non corporum 
integralium, ut in plantis, aut animalibus; sed corporum similarium [248]. Nempe per 
hunc motum corpora similaria vertunt corpora alia affinia, aut saltem bene disposita et 
praeparata, in substantiam et naturam suam: ut flamma, quae super halitus et oleosa 
multiplicat se, et generat novam flammam; aer, qui super aquam et aquea multiplicat se, 
et generat novum aerum; spiritus vegetabilis et animalis, qui super tenuiores partes tam 
aquei quam oleosi in alimentis suis multiplicat se, et generat novum spiritum; partes 
solidae plantarum et animalium, veluti folium, flos, caro, os, et sic de caeteris, quae 
singulae ex succis alimentorum assimilant et generant substantiam successivam et 
epiusiam. Neque enim quenquam cum Paracelso delirare juvet, qui (distillationibus suis 
scilicet occaecatus) nutritionem per separationem tantum fieri voluit; quodque in pane 
vel cibo lateat oculus, nasus cerebrum, jecur [249]; in succo terrae radix, folium, flos. 
Etenim sicut faber ex rudi massa lapidis vel ligni, per separationem et rejectionem 
superflui, educit folium, florem, oculum, nasum, manum, pedem, et similia; ita 
Archaeum illum Fabrum internum ex alimento per separationem et rejectionem educere 
singula membra et partes asserit ille. Verum missis nugis, certissimum est partes 
singulas, tam similares quam organicas, in vegetabilibus et animalibus, succos 
alimentorum suorum fere communes, aut non multum diversos, primo attrahere cum 
nonnullo delectu, deinde assimilare, et vertere in naturam suam. Neque assimilatio ista, 
aut generatio simplex, fit solum in corporibus animatis, verum et inanimata ex hac re 
participant; veluti de flamma et aere dictum est. Quinetiam spiritus emortuus [250], qui 
in omni tangibili animato continetur, id perpetuo agit, ut partes crassiores digerat et 
vertat in spiritum, qui deinde exeat; unde fit diminutio ponderis et exsiccatio, ut alibi 
diximus. Neque etiam respuenda est in assimilatione accretio illa, quam vulgo ab 
alimentatione distinguunt; veluti cum lutum inter lapillos concrescit, et vertitur in 
materiam lapideam; squammae circa dentes vertuntur in substantiam non minus duram 
quam sunt dentes ipsi, etc. Sumus enim in ea opinione, inesse corporibus omnibus 
desiderium assimilandi, non minus quam coeundi ad homogenea; verum ligatur ista 
virtus, sicut et illa, licet non iisdem modis. Sed modos illos, necnon solutionem ab iisdem, 



182  

omni diligentia inquirere oportet, quia pertinent ad senectutis refocillationem. Postremo 
videtur notatu dignum, quod in novem illis motibus, de quibus diximus, corpora tantum 
naturae suae conservationem appetere videntur; in hoc decimo autem propagationem 
[251]. 
 
[248] i. e. bodies of uniform texture. [js] 
 
[249] I have not been able to find any passage in Paracelsus which altogether 

corresponds to this remark; and in his Modus Pharmacandi [249.1] the process of 
digestion is described without reference to the Archeus [249.2]; nor is it said that 
each member "latet in pane vel cibo." "Hoc scimus, quod cujusque membri 
nutrimentum latitet in pane, came, et in aliis similiter." "Quot vero modis et quibus, 
necnon qua ratione membris corporis nutrimentum dividatur, nos ignoramus; hoc 
tantum scimus, rem ita se habere ut diximus."— De Modus. Pharmacandi. v. p. 233. 
(I use the edition of 1603). 

 
Bacon has, however, correctly stated the general doctrine that alimentation is by 
separation; and again Paracelsus affirms that " officium vero Archei est in 
microcosmo purum ab impuro separare." De Morbis Tartareis, iii. 195. The truth is 
that Paracelsus's views are so often repeated and varied in the course of his writings, 
that it is difficult to know how far his opinions are represented by any particular 
passage. 
 
It is well to remark that, to a certain extent, the theory here so decidedly condemned 
has, by the recent progress of organic chemistry, been shown to be true. Nothing 
seems better established than that the nitrogenised components of animal bodies 
are derived from the corresponding elements of their food. With respect to fat, it is, 
I believe, a prevailing opinion at present, that animals have the power of converting 
into it the starch or sugar of their food ; and the production of butyric acid by 
fermentation, has been regarded as at least an illustration of the transformation. One 
of the highest authorities on such a subject, however, I mean M. Boussangault, was, 
at least a few years ago, of a different opinion. He regarded animal fat as the 
representative of the fatty matters contained in the food. [js] 
 

[249.1] "Modus Pharmacandi" (1562) is an essay attributed to Paracensus. [HJ] 
 
[249.2] "Archeus" = "Archeus faber" was believed to be some sort of "viatal force", 

related to digestion.  [HJ] 
 
[250] By "spiritus emortuus" Bacon understands that which in the Historia Vitae et 

Mortis [250.1] he has called “spiritus mortualis." The fourth of his Canones Mobiles 
[250.2], in the Historia Vitae et Mortis, etc. is this: — "In omnibus animatis duo sunt 
genera spirituum, spiritus mortuales quales insunt inanimatis, et superadditus 
spiritus vitalis." The former are such as «' insunt in carne, osse, membrana, et caeteris 
separatis et mortuls." I do not think there is any distinct trace of this doctrine of a 



183  

spiritus mortualis [250.3] in Paracelsus. In his tract De Viribus Membrorum [250.4], i. c. 
1., he describes the functions of the spiritus vitae in relation to the different organs, 
without referring to any indwelling non-vital spirit (vol. iii. p. 1. of his Philosophy). 
[js] 

 
[250.1] “Historia Vitae et Mortis” (1623) is one of Bacon’s “Historia Naturalis” works, 

investigating the causes and prolongation of life through empirical observation and 
natural history. 

 
[250.2] “Canones Mobiles” are provisional rules or “movable canons” in Novum 

Organum II, distilling experimental insights into tentative axioms to guide further 
inquiry without claiming finality. 

 
[250.3] “The doctrine of a spiritus mortualis” in Bacon's natural philosophy refers to the 

residual, inert spirit in bodies that have lost their active, vital spirit, often associated 
with putrefaction or decay. 

 
[250.4] “De Viribus Membrorum” refers to Bacon's inquiry into the powers and functions 

of the parts of living bodies, focusing on their mechanical and physiological roles 
within his broader investigation of life. 

 
[251] The first "motus" which Bacon mentions does not relate to concrete bodies 

("corpora"), but to matter in general. The “Motus Assimilationis" is therefore the 
tenth of those which relate to "corpora," though it is the eleventh in the general 
arrangement. [js] 

 
Sit Motus Duodecimus, Motus Excitationis; qui motus videtur esse ex genere 
Assimilationis, atque eo nomine quandoque a nobis promiscue vocatur. Est enim motus 
diffusivus, et communicativus, et transitivus, et multiplicativus, sicut et ille; atque effectu 
(ut plurimum) consentiunt, licet efficiendi modo et subjecto differant. Motus enim 
Assimilationis procedit tanquam cum imperio et potestate; jubet enim et cogit 
assimilatum in assimilantem verti et mutari. At Motus Excitationis procedit tanquam arte 
et insinuatione et furtim; et invitat tantum, et disponit excitatum ad naturam excitantis. 
Etiam Motus Assimilationis multiplicat et transformat corpora et substantias; veluti, plus 
fit flammae, plus aeris, plus spiritus, plus carnis. At in Motu Excitationis, multiplicantur 
et transeunt virtutes tantum; et plus fit calidi, plus magnetici, plus putridi. Eminet autem 
iste motus praecipue in calido et frigido. Neque enim calor diffundit se in calefaciendo 
per communicationem primi caloris; sed tantum per Excitationem partium corporis ad 
motum illum qui est Forma Calidi; de quo in Vindemiatione Prima de Natura Calidi 
diximus. Itaque longe tardius et difficilius excitatur calor in lapide aut metallo quam in 
aere, ob inhabilitatem et impromptitudinem corporum illorum ad motum illum; ita ut 
verisimile sit posse esse interius versus viscera terrae materias quae calefieri prorsus 
respuant; quia ob condensationem majorem spiritu illo destituuntur a quo Motus iste 
Excitationis plerunque incipit. Similiter magnes induit ferrum nova partium dispositione 
et motu conformi; ipse autem nihil ex virtute perdit. Similiter fermentum panis, et flos 



184  

cervisiae, et coagulum lactis, et nonnulla ex venenis, excitant et invitant motum in massa 
farinaria, aut cervisia, aut caseo, aut corpore humano, successivum et continuatum; non 
tam ex vi excitantis quam ex praedispositione et facili cessione excitati [252]. 
 
[252] The theory here proposed is nearly equivalent to the most recent views on the 

same subject, as the following passage will sufficiently show.— It is obvious that both 
statements, however much of truth they may involve, are indefinite and 
unsatisfactory. It is not said whether the new properties engendered depend upon 
new types of motion or new arrangements, though the latter is probably Liebig's 
opinion. 

 
"All the phenomena of fermentation, when taken together, establish the correctness 
of the principle long since recognised by Laplace [252.1] and Berthollet [252.2], 
namely, that an atom or molecule, put in motion by any power whatever, may 
communicate its own motion to another atom in contact with it. 
 
"This is a dynamical law of the most general application, manifested everywhere 
when the resistance or force opposing the motion, such as the vital principle, the 
force of affinity, electricity, cohesion, etc, is not sufficiently powerful to arrest the 
motion imparted. 
 
"This law has only recently been recognised as a cause of the alterations in forms 
and properties which occur in our chemical combinations; and its establishment is 
the greatest and most enduring acquisition which chemical science has derived from 
the study of fermentation."—Liebig's Letters on Chemistry [252.3], p. 209. [js] 
 

[252.1] "Laplace" = "Blaise Pascal" (1623-1662). [HJ] 
 
[252.2] "Berthollet" = "Claude Louis Berthollet" (1748-1822). [HJ] 
 
[252.3] "Liebig" = "Justus von Liebig" (1803–1873), and "Letters on Chemistry" = "Letters 

on Chemistry in Its Relations to Physiology and Commerce", with the original title 
"Chemische Briefe", first published (1844-1845). [HJ] 

 
Sit Motus Decimus Tertius, Motus Impressionis; qui Motus est etiam ex genere Motus 
Assimilationis, estque ex diffusivis motibus subtilissimus. Nobis autem visum est eum in 
speciem propriam constituere, propter differentiam insignem quam habet erga priores 
duos. Motus enim Assimilationis simplex corpora ipsa transformat; ita ut si tollas primum 
movens nihil intersit ad ea quae sequuntur. Neque enim prima accensio in flammam, aut 
prima versio in aerem, aliquid facit ad flammam aut aerem in generatione succedentem. 
Similiter, Motus Excitationis omnino manet, remoto primo movente, ad tempora bene 
diuturna; ut in corpore calefacto, remoto primo calore; in ferro excito, remoto magnete; 
in massa farinaria, remoto fermento. At Motus Impressionis, licet sit diffusivus, et 
transitivus, tamen perpetuo pendere videtur ex primo movente; adeo ut, sublato aut 
cessante illo, statim deficiat et pereat; itaque etiam momento, aut saltem exiguo 



185  

tempore, transigitur. Quare Motus illos Assimilationis et Excitationis, Motus Generationis 
Jovis, quia generatio manet; hunc autem motum Motum Generationis Saturni, quia 
natus statim devoratur et absorbetur, appellare consuevimus. Manifestat se vero hic 
motus in tribus; in lucis radiis; sonorum percussionibus; et magneticis, quatenus ad 
communicationem [253]. Etenim amota luce, statim pereunt colores et reliquae 
imagines ejus; amota percussione prima et quassatione corporis inde facta, paulo post 
perit sonus. Licet enim soni etiam in medio per ventos tanquam per undas agitentur; 
tamen diligentius notandum est, quod sonus non tam diu durat quam fit resonatio [254]. 
Etenim impulsa campana, sonus ad bene magnum tempus continuari videtur; unde quis 
facile in errorem labatur, si existimet toto illo tempore sonum tanquam natare et haerere 
in aere; quod falsissimum est. Etenim illa resonatio non est idem sonus numero, sed 
renovatur. Hoc autem manifestatur ex sedatione sive cohibitione corporis percussi. Si 
enim sistatur et detineatur campana fortiter et fiat immobilis, statim perit sonus nec 
resonat amplius; ut in chordis, si post primam percussionem tangatur chorda, vel digito 
ut in lyra, vel calamo ut in espinetis, statim desinit resonatio. Magnete autem remoto, 
statim ferrum decidit. Luna autem a mari non potest removeri; nec terra a ponderoso 
dum cadit. Itaque de illis nullum fieri potest experimentum; sed ratio eadem est. 
 
[253] i.e., as regards the communication of influence. [js] 
 
[254] i, e., the original sound does not last all the time the resonance goes on. [js] 
 
Sit Motus Decimus Quartus, Motus Configurationis, aut Situs; per quem corpora 
appetere videntur, non coitionem aut separationem aliquam, sed situm, et 
collocationem, et configurationem cum aliis. Est autem iste motus valde abstrusus, nec 
bene inquisitus. Atque in quibusdam videtur quasi incausabilis; licet revera (ut 
existimamus) non ita sit. Etenim si quaeratur cur potius coelum volvatur ab oriente in 
occidentem quam ab occidente in orientem; aut cur vertatur circa polos positos juxta 
Ursas potius quam circa Orionem, aut ex alia aliqua parte coeli: videtur ista quaestio 
tanquam quaedam extasis, cum ista potius ab experientia, et ut positiva [255] recipi 
debeant. At in natura profecto sunt quaedam ultima et incausabilia; verum hoc ex illis 
non esse videtur. Etenim hoc fieri existimamus ex quadam harmonia et consensu mundi, 
qui adhuc non venit in observationem [256]. Quod si recipiatur motus terrae ab 
occidente in orientem, eaedem manent quaestiones. Nam et ipsa super aliquos polos 
movetur. Atque cur tandem debeant isti poli collocari magis ubi sunt quam alibi [257]? 
Item verticitas, et directio, et declinatio magnetis ad hunc motum referuntur. Etiam 
inveniuntur in corporibus tam naturalibus quam artificialibus, praesertim consistentibus 
et non fluidis, collatio quaedam et positura partium, et tanquam villi et fibrae, quae 
diligenter investigandae sunt; utpote sine quarum inventione corpora illa commode 
tractari aut regi non possunt. At circulationes illas in liquidis, per quas illa dum pressa 
sint, antequam se liberare possunt, se invicem relevant, ut compressionem illam ex 
aequo tolerent, motui libertatis verius assignamus. 
 
[255] i. e. as merely positive facts. [js] 
 



186  

[256] The most striking instance of this kind of harmony is the circumstance that all the 
movements of the solar system are in the same general direction, viz., from west to 
east. Laplace has attempted to calculate the probability that this uniformity is the 
result of a common cause determining the direction of their movements; but these 
numerical estimations of the probability of the truth of any induction are, on several 
accounts, altogether unsatisfactory. [js] 

 
[257] This passage shows that Bacon was not aware that the poles are not fixed 

(collocati) anywhere ; in other words, that he was not acquainted with the precession 
of the equinoxes;—an additional proof how little of his attention had been given to 
mathematical physics. [js] 

 
Sit Motus Decimus Quintus, Motus Pertransitionis, sive Motus secundum Meatus; per 
quem virtutes corporum magis aut minus impediuntur aut provehuntur a mediis 
ipsorum, pro natura corporum et virtutum operantium, atque etiam medii. Aliud enim 
medium luci convenit, aliud sono, aliud calori et frigori, aliud virtutibus magneticis, 
necnon aliis nonnullis respective. 
 
Sit Motus Decimus Sextus, Motus Regius (ita enim eum appellamus) sive Politicus; per 
quem partes in corpore aliquo praedominantes et imperantes reliquas partes fraenant, 
domant, subigunt, ordinant, et cogunt eas adunari, separari, consistere, moveri, 
collocari, non ex desideriis suis, sed prout in ordine sit et conducat ad bene esse partis 
illius imperantis; adeo ut sit quasi Regimen et Politia quaedam, quam exercet pars regens 
in partes subditas. Eminet autem hic motus praecipue in spiritibus animalium, qui motus 
omnes partium reliquarum, quamdiu ipse in vigore est, contemperat. Invenitur autem in 
aliis corporibus in gradu quodam inferiore; quemadmodum dictum est de sanguine et 
urinis, quae non solvuntur donec spiritus, qui partes earum commiscebat et cohibebat, 
emissus fuerit aut suffocatus. Neque iste motus omnino spiritibus proprius est, licet in 
plerisque corporibus spiritus dominentur ob motum celerem et penetrationem. 
Veruntamen in corporibus magis condensatis, nec spiritu vivido et vigente (qualis inest 
argento vivo et vitriolo) repletis, dominantur potius partes crassiores; adeo ut nisi 
fraenum et jugum hoc arte aliqua excutiatur, de nova aliqua hujusmodi corporum 
transformatione minime sperandum sit. Neque vero quispiam nos oblitos esse existimet 
ejus quod nunc agitur; quia cum ista series et distributio motuum ad nil aliud spectet, 
quam ut illorum Praedominantia per Instantias Luctae melius inquiratur, jam inter motus 
ipsos Praedominantiae mentionem faciamus. Non enim in descriptione motus istius 
regii, de Praedominantia motuum aut virtutum tractamus, sed praedominantia partium 
in corporibus. Haec enim ea est Praedominantia, quae speciem istam motus peculiarem 
constituit. 
 
Sit Motus Decimus Septimus, Motus Rotationis Spontaneus; per quem corpora motu 
gaudentia, et bene collocata, natura sua fruuntur, atque seipsa sequuntur, non aliud, et 
tanquam proprios petunt amplexus. Etenim videntur corpora aut movere sine termino; 
aut plane quiescere; aut ferri ad terminum, ubi pro natura sua aut rotent aut quiescant. 
Atque quae bene collocata sunt, si motu gaudeant, movent per circulum: motu scilicet 



187  

aeterno et infinito. Quae bene collocata sunt, et motum exhorrent, prorsus quiescunt. 
Quae non bene collocata sunt, movent in linea recta (tanquam tramite brevissimo) ad 
consortia suorum connaturalium [258]. Recipit autem Motus iste Rotationis differentias 
novem. Primam, centri sui, circa quod corpora movent: secundam, polorum suorum, 
supra quos movent: tertiam, circumferentiae sive ambitus sui, prout distant a centro: 
quartam, incitationis suae, prout celerius aut tardius rotant: quintam, consequutionis 
motus sui, veluti ab oriente in occidentem, aut ab occidente in orientem: sextam, 
declinationis a circulo perfecto per spiras longius aut propius distantes a centro suo: 
septimam, declinationis a circulo perfecto per spiras longius aut propius distantes a polis 
suis: octavam, distantiae proprioris aut longioris spirarum suarum ad invicem: nonam et 
ultimam, variationis ipsorum polorum, si sint mobiles: quae ipsa ad rotationem non 
pertinet, nisi fiat circulariter [259]. Atque iste motus communi et inveterata opinione 
habetur pro proprio coelestium. Attamen gravis de illo motu lis est inter nonnullos tam 
ex antiquis quam modernis, qui rotationem terrae attribuerunt. At multo fortasse justior 
movetur controversia (si modo res non sit omnino extra controversiam), an motus 
videlicet iste (concesso quod terra stet) coeli finibus contineatur, an potius descendat, et 
communicetur aeri et aquis. Motum autem rotationis in missilibus, ut in spiculis, sagittis, 
pilis sclopetorum, et similibus, omnino ad Motum Libertatis rejicimus. 
 
[258] This passage is wholly in accordance with the Peripatetic system of physics. But the 

modifications which Bacon goes on to enumerate, to which, as he conceives, the 
eternal circular motions of the heavenly bodies may be subject, are sufficient to 
destroy the whole a priori argument in favour of such a system of astronomy as that 
which we find in the twelfth book of the Metaphysics. It has not been sufficiently 
observed that the Ptolemaic system is no less at variance with the Peripatetic 
philosophy than the heliocentrical. The attempts of Turrianus [258.1] and 
Fracastorius to construct what may be called an orthodox system of astronomy— 
that is one in which all the motions should take place in circles of which the earth is 
the centre—was suggested chiefly, as we learn from the Homocentrica [258.2] of the 
latter, by the wish to reconcile astronomy and philosophy. It had no Scientific value, 
since it left all the phenomena of variations of parallax and apparent diameter 
unexplained, or, at any rate, gave an explanation of them which no astronomer 
would accept. It was nevertheless favourably received by the systematic 
Peripaticians. See, for instance. Flaminius, De prima Philosoph [258.3]. Paraph, p. 
119. (I quote the Basle edition of 1557.) [js] 

 
[258.1] "Turrianus" = "Francisco Torres" (1509-1580). [HJ] 
 
[258.2] "Homocentrica" = "Sphaerae Homocentricae" = "geocentric astronomical 

model". [HJ] 
 
[258.3] "Flaminius" = "Marcus Antonius Flaminius" = "Marcantonio Flaminio" (1498-

1550), and "De prima Philosoph." = "Paraphrasis in duodecimum Aristotelis librum 
de prima philosophia", originally published in Venice (1536). [HJ] 

 



188  

[259] I believe the sense is that unless we restrict ourselves to circular motion, that is, 
unless we reject the sixth and seventh species of variation, it will not be necessary for 
us to suppose the poles themselves to be movable: in other words, that the 
phenomena of which we could by this hypothesis give an account may be adequately 
represented without it by means of spirals. [js] 

 
Sit Motus Decimus Octavus, Motus Trepidationis, cui (ut ab astronomis intelligitur) non 
multum fidei adhibemus [260]. Nobis autem corporum naturalium appetitus ubique 
serio perscrutantibus occurrit iste motus; et constitui debere videtur in speciem. Est 
autem hic motus veluti aeternae cujusdam captivitatis. Videlicet ubi corpora non omnino 
pro natura sua bene locata, et tamen non prorsus male se habentia, perpetuo trepidant, 
et irrequiete se agant, nec statu suo contenta, nec ulterius ausa progredi. Talis invenitur 
motus in corde et pulsibus animalium; et necesse est ut sit in omnibus corporibus, quae 
statu ancipiti ita degunt inter commoda et incommoda, ut distracta liberare se tentent, 
et denuo repulsam patiantur, et tamen perpetuo experiantur. 
 
[260] The name of trepidation was given by the Alphonsine astronomers [260.1] to a 

motion by which they imagined the starry heaven to be affected, and in virtue of 
which its equinoxes described small circles of nine degrees radius about those of the 
ninth or next superior orb. To account for this motion they introduced a tenth orb. 
The phenomenon, however, thus accounted for was altogether imaginary, although it 
is true that the length of the tropical year, by supposed variations of which the idea 
of trepidation was suggested, is not rigorously constant. It may be (Questioned 
whether Bacon's hesitation to accept the astronomical motion of trepidation had any 
better foundation than his doubts whether the proper motions of the planetary orbs 
were anything more than "res confictsc et suppositae." The question of the existence 
or non-existence of trepidation could only be decided by a person conversant with 
the details of the received system of astronomy. [js] 

 
[260.1] The “Alphonsine astronomers” were medieval scholars who compiled astronomical 

tables under King Alfonso X of Castile in the 13th century, aiming to improve upon 
Ptolemaic models. 

 
Sit Motus Decimus Nonus et postremus, motus ille cui vix nomen motus competit, et 
tamen est plane motus. Quem motum, Motum Decubitus, sive Motum Exhorrentiae 
Motus, vocare licet. Per hunc motum terra stat mole sua, moventibus se extremis suis in 
medium; non ad centrum imaginativum, sed ad unionem. Per hunc etiam appetitum 
omnia majorem in modum condensata motum exhorrent, atque illis pro omni appetitu 
est non moveri; et licet infinitis modis vellicentur et provocentur ad motum, tamen 
naturam suam (quoad possunt) tuentur. Quod si ad motum compellantur, tamen hoc 
agere semper videntur ut quietem et statum suum recuperent, neque amplius moveant. 
Atque circa hoc certe se agilia praebent, et satis perniciter et rapide (ut pertaesa et 
impatientia omnis morae) contendunt. Hujus autem appetitus imago ex parte tantum 
cerni potest; quia hic apud nos, ex subactione et concoctione coelestium [261], omne 
tangibile non tantum non condensatum est ad ultimitatem, sed etiam cum spiritu 



189  

nonnullo miscetur. 
 
[261] In illustration of this phrase, see Footnote [153]  1 p. 267. [js] 
 
Proposuimus itaque jam species sive elementa simplicia motuum, appetituum, et 
virtutum activarum, quae sunt in natura maxime catholica. Neque parum scientiae 
naturalis sub illis adumbratum est. Non negamus tamen et alias species fortasse addi 
posse, atque istas ipsas divisiones secundum veriores rerum venas transferri, denique in 
minorem numerum posse redigi. Neque tamen hoc de divisionibus aliquibus abstractis 
intelligimus: veluti si quis dicat corpora appetere vel conservationem, vel exaltationem, 
vel propagationem, vel fruitionem naturae suae; aut si quis dicat motus rerum tendere 
ad conservationem et bonum, vel universi, ut Antitypiam et Nexum; vel universitatum 
magnarum, ut Motus Congregationis Majoris, Rotationis, et Exhorrentiae Motus; vel 
formarum specialium, ut reliquos. Licet enim haec vera sint, tamen nisi terminentur in 
materia et fabrica secundum veras lineas, speculativa sunt, et minus utilia. Interim 
sufficient et boni erunt usus ad pensitandas Praedominantias virtutum et exquirendas 
Instantias Luctae; id quod nunc agitur. 
 
Etenim ex his quos proposuimus motibus alii prorsus sunt invincibiles; alii aliis sunt 
fortiores, et illos ligant, fraenant, disponunt; alii aliis longius jaculantur; alii alios tempore 
et celeritate praevertunt; alii alios fovent, roborant, ampliant, accelerant. 
 
Motus Antitypiae omnino est adamantinus et invincibilis. Utrum vero Motus Nexus sit 
invincibilis adhuc haeremus. Neque enim pro certo affirmaverimus utrum detur Vacuum, 
sive coacervatum sive permistum [262]. At de illo nobis constat, rationem illam, propter 
quam introductum est Vacuum a Leucippo et Democrito (videlicet quod absque eo non 
possent eadem corpora complecti et implere majora et minora spatia), falsam esse. Est 
enim plane plica materiae complicantis et replicantis se per spatia, inter certos fines, 
absque interpositione Vacui; neque est in aere ex vacuo bis millies (tantum enim esse 
oportet) plus quam in auro [263]. Id quod ex potentissimis corporum pneumaticorum 
virtutibus (quae aliter tanquam pulveris minuti natarent in vacuo), et multis aliis 
demonstrationibus, nobis satis liquet. Reliqui vero Motus regunt et reguntur invicem, 
pro rationibus vigoris, quanti, incitationis, ejaculationis, necnon tum auxiliorum tum 
impedimentorum quae occurrunt. 
 
[262] "Vacuum permistum," κενόν άχώριστον, is vacuum diffused through the 

interstices of any portion of matter. By “vacuum coacervatum," κενόν κεχωρισμένον, 
is meant clear empty space. See, for this distinction, Aristotle, Phys. iv. 7. Hero of 
Alexandria [262.1], whom Bacon mentions more than once, approves of those who 
admit the former kind of vacuum and reject the latter. See the Introduction to his 
Spiritalia [262.2]. 

 
[It is perhaps worth observing that in the fable entitled "Cupido sive Atomus (De Sap. 
Vet. [262.3] xvii.), where the theory of a vacuum is mentioned, this distinction was 
not introduced till Bacon revised the work in his later years. The passage which 



190  

stands thus in the original edition (1609)—“Quisquis autem atomum ponit et 
vacuum, necessario virtutem atomi ad distans introducit" — is altered, in the edition 
published by Rawley after Bacon's death, to " Quisquis autem atomum asserit atque 
vacuum (licet istud vacuum intermistum ponat, non segregatum) necessario," etc.—
[JS]] 
 

[262.1] "Hero of Alexandria" = "Hero or Heron" = "Ἥρων ὁ Ἀλεξανδρεύς" (10-70). 
Whether his real name was "Heo or Heron", or this is a professinal name is not really 
known. [HJ] 

 
[262.2] "Spiritalia" = "Spiritalium liber" = "Πνευματικά" is a book attributed to Hero of 

Alexandria. [HJ] 
 
[262.3] "De Sap. Vet." = "De Sapientia Veterum" = (On the Wisdom of the Ancients), is a 

work by Bacon (1609). [HJ] 
 
[263] "Ex vacuo bis millies" is to be rendered " two thousand times as much of vacuity." 

Bacon (vid. supra, n. 50.) thought spirit of wine a hundred times denser than its own 
vapour, and gold twenty-one times denser than spirit of wine. In the Historia Densi 
et Rari, he remarks that air is at least a hundred-fold rarer than water; and from the 
table there given it appears that the specific density of gold is to that of water as 
1000 to 56, nearly. Hence he must have estimated the density of gold at 1900-fold 
that of air. Now, if we take the same weight of air and of gold, it is clear that, 
neglecting the space occupied by the solid matter, supposed equally dense, of each, 
the ratio of their densities is the same as that of the "vacua permista" which they 
respectively contain, and that if we take the solid matter into account the "ex vacuo" 
in the case of air must bear a larger ratio than that of the densities to the "ex vacuo" 
of gold; so that we may take it in round numbers to be as two thousand to one, as 
in the text. The passage is important as showing that Bacon, notwithstanding his 
frequent mention of Democritus, did not adopt the atomic philosophy, though he did 
not absolutely reject the physical part of it. [js] 

 
Exempli gratia: magnes armatus nonnullus detinet et suspendit ferrum, ad 
sexagecuplum pondus ipsius; eo usque dominatur Motus Congregationis Minoris super 
Motum Congregationis majoris; quod si majus fuerit pondus, succumbit. Vectis tanti 
roboris sublevabit tantum pondus; eo usque dominatur Motus Libertatis super Motum 
Congregationis Majoris; sin majus fuerit pondus, succumbit. Corium tensum ad 
tensuram talem non rumpitur; eo usque dominatur Motus Continuationis super Motum 
Tensurae; quod si ulterior fuerit tensura, rumpitur corium, et succumbit Motus 
Continuationis. Aqua per rimam perforationis talis effluit; eo usque dominatur Motus 
Congregationis Majoris super Motum Continuationis; quod si minor fuerit rima, 
succumbit, et vincit Motus Continuationis. In pulvere sulphuris solius immissi [264] in 
sclopetum cum pila, et admoto igne, non emittitur pila; in eo Motus Congregationis 
Majoris vincit Motum Hyles. At in pulvere pyrio immisso vincit Motus Hyles in sulphure, 
adjutus Motibus Hyles et Fugae in nitro. Et sic de caeteris. Etenim Instantiae Luctae (quae 



191  

indicant Praedominantiam Virtutum, et secundum quas rationes et calculos 
praedominentur et succumbant) acri et sedula diligentia undique sunt conquirendae. 
 
[264] [So in the original edition.] The true reading seems to be "immisso." [js] 
 
Etiam modi et rationes ipsius succumbentiae motuum diligenter sunt introspiciendae. 
Nempe, an omnino cessent, vel potius usque nitantur, sed ligentur. Etenim in corporibus 
hic apud nos, nulla vera est quies, nec in integris nec in partibus; sed tantum secundum 
apparentiam. Quies autem ista apparens causatur aut per Aequilibrium, aut per 
absolutam praedominantiam motuum. Per aequilibrium, ut in bilancibus, quae stant si 
aequa sint pondera. Per Praedominantiam, ut in hydriis perforatis, ubi quiescit aqua et 
detinetur a decasu, per Praedominantiam Motus Nexus. Notandum tamen est (ut 
diximus) quatenus nitantur motus illi succumbentes. Etenim si quis per luctam 
detineatur extensus in terra, brachiis et tibiis vinctis, aut aliter detentis; atque ille tamen 
totis viribus resurgere nitatur; non est minor nixus, licet non proficiat. Hujus autem rei 
conditio (scilicet utrum per praedominantiam motus succumbens quasi annihiletur, an 
potius continuetur nixus, licet non conspiciatur), quae latet in conflictibus, apparebit 
fortasse in concurrentiis. Exempli gratia; fiat experimentum in sclopetis, utrum 
sclopetus, pro tanto spatio quo emittat pilam in linea directa, sive (ut vulgo loquuntur) 
in puncto blanco, debiliorem edat percussionem ejaculando in supra, ubi Motus Ictus est 
simplex, quam desuper, ubi Motus Gravitatis concurrit cum Ictu. 
 
Etiam canones Praedominantiarum qui occurrunt colligendi sunt. Veluti, quod quo 
communius est bonum quod appetitur, eo Motus est fortior ut Motus Nexus, qui respicit 
communionem universi, fortior est Motu Gravitatis, qui respicit communionem 
densorum. Etiam quod appetitus qui sunt boni privati, non praevalent plerunque contra 
appetitus boni magis publici, nisi in parvis quantis. Quae utinam obtinerent in civilibus. 
 
 

XLIX. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo quinto Instantias Innuentes; eas 
scilicet, quae commoda hominum innuunt aut designant. Etenim ipsum Posse et ipsum 
Scire naturam humanam amplificant, non beant. Itaque decerpenda sunt ex universitate 
rerum ea quae ad usus vitae maxime faciunt. Verum de iis erit magis proprius dicendi 
locus, cum Deductiones ad Praxim tractabimus. Quinetiam in ipso opere Interpretationis 
circa singula subjecta, locum semper Chartae Humanae, sive Chartae Optativae, 
assignamus. Etenim et quaerere et optare non inepte, pars scientiae est. 
 
 

L. 
Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo sexto Instantias Polychrestas. 
Eae sunt, quae pertinent ad varia et saepius occurrunt; ideoque operae et novis 
probationibus haud parum parcunt. Atque de instrumentis ipsis atque ingeniationibus 
proprius erit dicendi locus, cum Deductiones ad Praxim et Experimentandi Modos 



192  

tractabimus. Quinetiam quae adhuc cognita sunt et in usum venerunt, in Historiis 
Particularibus singularum artium describentur. In praesenti autem subjungemus 
quaedam catholica circa ea pro exemplis tantum Polychresti. 
 
Operatur igitur homo super corpora naturalia (praeter ipsam admotionem et 
amotionem corporum simplicem) septem praecipue modis: nempe, vel per exclusionem 
eorum quae impediunt et disturbant; vel per compressiones, extensiones, agitationes, 
et hujusmodi; vel per calorem et frigus; vel per moram in loco convenienti; vel per 
fraenum et regimen motus; vel per consensus speciales; vel per alternationem 
tempestivam et debitam, atque seriem et successionem horum omnium; aut saltem 
nonnullorum ex illis. 
 
Ad primum igitur quod attinet; aer communis qui undique praesto est et se ingerit, atque 
radii coelestium, multum turbant. Quae itaque ad illorum exclusionem faciunt, merito 
haberi possint pro Polychrestis. Huc igitur pertinent materies et crassities vasorum, in 
quibus corpora ad operationem praeparata reponuntur. Similiter, modi accurati 
obturationis vasorum, per consolidationem et lutum sapientiae, ut loquuntur chymici. 
Etiam clausura per liquores in extimis, utilissima res est; ut cum infundunt oleum super 
vinum aut succos herbarum, quod expandendo se in summitate instar operculi, optime 
ea conservat illaesa ab aere. Neque pulveres res malae sunt; qui, licet contineant aerem 
permistum, tamen vim aeris coacervati et circumfusi arcent: ut fit in conservatione 
uvarum et fructuum intra arenam, et farinam. Etiam cera, mel, pix, et hujusmodi tenacia, 
recte obducuntur ad clausuram perfectiorem, et ad summovendum aerem et coelestia. 
Etiam nos experimentum quandoque fecimus, ponendo vas, necnon aliqua alia corpora, 
intra argentum vivum, quod omnium longe densissimum est ex iis quae circumfundi 
possunt. Quinetiam specus et cavernae subterraneae magni usus sunt ad prohibendum 
insolationem et aerem istum apertum praedatorium; qualibus utuntur Germani 
Septentrionales pro granariis. Necnon repositio corporum in fundo aquarum ad hoc 
spectat: ut memini me quippiam audisse de utribus vini demissis in profundum puteum, 
ad infrigidationem scilicet, sed casu et per neglectum ac oblivionem ibidem 
remanentibus per multos annos, et deinde extractis; unde vinum factum est non solum 
non vapidum aut emortuum, sed multo magis nobile ad gustum, per commixtionem 
partium suarum (ut videtur) magis exquisitam. Quod si postulet res ut corpora 
demittantur ad fundum aquarum, veluti intra fluvios aut mare, neque tamen aquas 
tangant, nec in vasibus obturatis concludantur, sed aere tantum circumdentur; bonus est 
usus vasis illius quod adhibitum est nonnunquam ad operandum subter aquis super 
navigia demersa, ut urinatores diutius manere possint sub aquis, et per vices ad tempus 
respirare. Illud hujusmodi erat. Conficiebatur dolium ex metallo concavum, quod 
demittebatur aequabiliter ad superficiem aquae, atque sic deportabat totum aerem qui 
continebatur in dolio secum in fundum maris. Stabat autem super pedes tres (instar 
tripodis), qui longitudinis erant aliquanto minoris statura hominis; ita ut urinator posset 
cum anhelitus deficeret, immittere caput in cavum dolii, et respirare, et deinde opus 
continuare. Atque audivimus inventam esse jam machinam aliquam naviculae aut 
scaphae, quae homines subter aquis vehere possit ad spatia nonnnulla [265]. Verum sub 
tali vase, quale modo diximus, corpora quaevis facile suspendi possint; cujus causa hoc 



193  

experimentum adduximus. 
 
[265] According to Beckmann [265.1], the first distinct mention of the diving-bell, at least 

in modern times, is to be found in Fainsius [265.2], as quoted by Schott [265.3]. 
Fainsius gives an account of some Greeks who exhibited a diving-bell at Toledo, 
before Charles the Fifth [265.4] and his court, in 1538. [js] 

 
[265.1] "Beckmann" = "Johann Beckmann" (1739–1811), and "diving-bell" is one of his 

inventions.  
 
[265.2] "Fainsius" = "Fainus" = "Johannes Faber" (1574–1629). [HJ] 
 
[265.3] "Schott" = "Gaspar Schott" (1608–1666). [HJ] 
 
[265.4] "Charles the Fifth" = "Charles V, Holy Roman Emperor" = "Charles I of Spain" 

(1500–1558). This Charles was the nephew of Catherine of Aragon! [HJ] 
 
Est et alius usus diligentis et perfectae clausurae corporum: nempe, non solum ut 
prohibeatur aditus aeris per exterius (de quo jam dictum est), verum etiam ut cohibeatur 
exitus spiritus corporis, super quod fit operatio per interius. Necesse est enim ut operanti 
circa corpora naturalia constet de summis suis: viz. quod nihil expirarit aut effluxerit. 
Fiunt enim profundae alterationes in corporibus, quando, natura prohibente 
annihilationem, ars prohibeat etiam deperditionem aut evolationem alicujus partis. 
Atque hac de re invaluit opinio falsa (quae si vera esset, de ista conservatione summae 
certae absque diminutione esset fere desperandum): viz. spiritus corporum, et aerem 
majori gradu caloris attenuatum, nullis vasorum claustris posse contineri, quin per poros 
vasorum subtiliores evolent. Atque in hanc opinionem adducti sunt homines per vulgata 
illa experimenta, poculi inversi super aquam cum candela aut charta inflammata, ex quo 
fit ut aqua sursum attrahatur; atque similiter ventosarum, quae super flammam 
calefactae trahunt carnes. Existimant enim in utroque experimento aerem attenuatum 
emitti, et inde quantum ipsius minui, ideoque aquam aut carnes per nexum succedere. 
Quod falsissimum est. Aer enim non quanto diminuitur, sed spatio contrahitur; neque 
incipit motus iste successionis aquae, antequam fiat extinctio flammae aut refrigeratio 
aeris: adeo ut medici, quo fortius attrahant ventosae, ponant spongias frigidas [266] 
aqua madefactas super ventosas. Itaque non est cur homines multum sibi metuant de 
facili exitu aeris aut spirituum. Licet enim verum sit etiam solidissima corpora habere 
suos poros, tamen aegre patitur aer aut spiritus comminutionem sui ad tantam 
subtilitatem; quemadmodum et aqua exire recusat per rimam minusculam. 
 
[266] The right reading is doubtless " frigidâ;" but the sense is obvious. [js] 
 
De secundo vero modo ex septem praedictis illud imprimis notandum est, valere certe 
compressiones et hujusmodi violentias ad motum localem, atque alia id genus, 
potentissime; ut in machinis et missilibus: etiam ad destructionem corporis organici, 
atque earum virtutum quae consistunt plane in motu. Omnis enim vita, immo etiam 



194  

omnis flamma et ignitio destruitur per compressiones; ut et omnis machina corrumpitur 
et confunditur per easdem. Etiam ad destructionem virtutum quae consistunt in 
posituris, et dissimilaritate partium paulo crassiore; ut in coloribus (neque enim idem 
color floris integri et contusi, neque succini integri et pulverizati); etiam in saporibus 
(neque enim idem sapor pyri immaturi, et ejusdem compressi ac subacti; nam manifesto 
dulcedinem majorem concipit). Verum ad transformationes et alterationes nobiliores 
corporum similarium non multum valent istae violentiae; quia corpora per eas non 
acquirunt consistentiam aliquam novam constantem et quiescentem, sed transitoriam, 
et nitentem semper ad restitutionem et liberationem sui. Attamen non abs re foret hujus 
rei facere experimenta aliqua diligentiora; ad hoc scilicet, utrum condensatio corporis 
bene similaris (qualia sunt aer, aqua, oleum, et hujusmodi), aut rarefactio similiter per 
violentiam indita, possint fieri constantes et fixae et quasi mutatae in naturam. Id quod 
primo experiendum per moram simplicem; deinde per auxilia et consensus. Atque illud 
nobis in promptu fuisset (si modo in mentem venisset), cum aquam (de qua alibi) per 
malleationes et pressoria condensavimus, antequam erumperet. Debueramus enim 
sphaeram complanatam per aliquot dies sibi permisisse, et tum demum aquam 
extraxisse; ut fieret experimentum, utrum statim impletura fuisset talem dimensionem, 
qualem habebat ante condensationem. Quod si non fecisset aut statim, aut certe paulo 
post, constans videlicet facta videri potuisset ista condensatio; sin minus, apparuisset 
factam fuisse restitutionem, et compressionem fuisse transitoriam. Etiam simile 
quiddam faciendum erat circa extensionem aeris in ovis vitreis. Etenim debuerat fieri, 
post exuctionem fortem, subita et firma obturatio; deinde debuerant ova illa manere ita 
obturata per nonnullos dies; et tum demum experiendum fuisset, utrum aperto 
foramine attractus fuisset aer cum sibilo, aut etiam attracta fuisset tanta quantitas aquae 
post immersionem, quanta fuisset ab initio, si nulla adhibita fuisset mora. Probabile 
enim, aut saltem dignum probatione est, haec fieri potuisse et posse; propterea quod in 
corporibus paulo magis dissimilaribus similia efficiat mora temporis. Etenim baculum per 
compressionem curvatum post aliquod tempus non resilit; neque id imputandum est 
alicui deperditioni ex quanto ligni per moram; nam idem fiet in lamina ferri (si augeatur 
mora), quae non est expirabilis. Quod si non succedat experimentum per moram 
simplicem, tamen non deserendum est negotium, sed auxilia alia adhibenda. Non enim 
parum lucri fit, si per violentias indi possint corporibus naturae fixae et constantes. Hac 
enim ratione aer possit verti in aquam per condensationes, et complura alia id genus. 
Dominus enim est homo motuum violentorum, magis quam caeterorum. 
 
At tertius ex septem modis refertur ad magnum illud organum, tam naturae quam artis, 
quoad operandum; videlicet calidum et frigidum. Atque in hac parte claudicat plane 
potentia humana, tanquam ex uno pede. Habemus enim calorem ignis, qui caloribus 
solis (prout ad nos deferuntur) et caloribus animalium quasi infinitis partibus potentior 
est et intensior. At deest frigus, nisi quale per tempestates hyemales, aut per cavernas, 
aut per circundationes nivis et glaciei, haberi potest: quod in comparatione aequari 
potest cum calore fortasse solis meridiano in regione aliqua ex torridis, aucto insuper 
per reverberationes montium et parietum; nam hujusmodi utique tam calores quam 
frigora ab animalibus ad tempus exiguum tolerari possunt. Nihili autem sunt fere prae 
calore fornacis ardentis, aut alicujus frigoris quod huic gradui respondeat. Itaque omnia 



195  

hic apud nos vergunt ad rarefactionem, et desiccationem, et consumptionem: nihil fere 
ad condensationem et intenerationem, nisi per misturas et modos quasi spurios. Quare 
Instantiae Frigoris omni diligentia sunt conquirendae: quales videntur inveniri in 
expositione corporum super turres quando gelat acriter; in cavernis subterraneis; 
circundationibus nivis et glaciei in locis profundioribus, et ad hoc excavatis; demissione 
corporum in puteos; sepulturis corporum in argento vivo et metallis; immersione 
corporum in aquis, quae vertunt ligna in lapides; defossione corporum in terra (qualis 
fertur apud Chinenses esse confectio porcellanae, ubi massae ad hoc factae dicuntur 
manere intra terram per quadraginta aut quinquaginta annos, et transmitti ad haeredes, 
tanquam minerae quaedam artificiales); et hujusmodi. Quinetiam quae interveniunt in 
natura condensationes, factae per frigora, similiter sunt investigandae; ut, causis eorum 
cognitis, transferri possint in artes. Quales cernuntur in exudatione marmoris et lapidum; 
in rorationibus super vitra per interius fenestrarum, sub auroram, post gelu noctis; in 
originibus et collectionibus vaporum in aquas sub terra, unde saepe scaturiunt fontes; et 
quaecunque sunt hujus generis. 
 
Inveniuntur autem, praeter illa quae sunt frigida ad tactum, quaedam alia potestate 
frigida, quae etiam condensant; veruntamen operari videntur super corpora animalium 
tantum, et vix ultra. Hujus generis se ostendunt multa in medicinis et emplastris. Alia 
autem condensant carnes et partes tangibiles; qualia sunt medicamenta astringentia, 
atque etiam inspissantiae: alia condensant spiritus; id quod maxime cernitur in 
soporiferis. Duplex autem est modus condensationis spirituum, per medicamenta 
soporifera, sive provocantia somnum: alter per sedationem motus; alter per fugam 
spirituum. Etenim viola, rosa sicca, lactuca, et hujusmodi benedicta sive benigna, per 
vapores suos amicos et moderate refrigerantes, invitant spiritus ut se uniant, et ipsorum 
acrem et inquietum motum compescunt. Etiam aqua rosacea, apposita ad nares in 
deliquiis animae, spiritus resolutos et nimium relaxatos se recipere facit, et tanquam alit. 
At opiata et eorum affinia spiritus plane fugant, ex qualitate sua maligna et inimica. 
Itaque si applicentur parti exteriori, statim aufugiunt spiritus ab illa parte, nec amplius 
libenter influunt: sin sumantur interius, vapores eorum, ascendentes ad caput, spiritus 
in ventriculis cerebri contentos undequaque fugant; cumque se retrahant spiritus neque 
in aliam partem effugere possint, per consequens coeunt et condensantur; et 
quandoque plane extinguuntur et suffocantur; licet rursus eadem opiata moderate 
sumpta, per accidens secundarium (videlicet condensationem illam quae a coitione 
succedit), confortent spiritus, eosque reddant magis robustos, et retundant eorum 
inutiles et incensivos [267] motus, ex quo ad curas morborum, et vitae prolongationem 
haud parum conferant. 
 
[267] Exciting. [js] 
 
Etiam praeparationes corporum ad excipiendum Frigus non sunt omittendae; veluti quod 
aqua parum tepida facilius conglacietur quam omnino frigida, et hujusmodi. 
 
Praeterea, quia natura Frigus tam parce suppeditat, faciendum est quemadmodum 
pharmacopolae solent; qui, quando simplex aliquod haberi non possit, capiunt 



196  

succedaneum ejus, et quid pro quo, ut vocant: veluti lignum aloes pro xylobalsamo [268], 
cassiam pro cinamomo. Simili modo diligenter circumspiciendum est, si quae sint 
succedanea frigoris; videlicet quibus modis fieri possint condensationes in corporibus, 
aliter quam per frigus, quod illas efficit ut opus suum proprium. Illae autem 
condensationes videntur intra quaternum numerum (quantum adhuc liquet) contineri. 
Quarum prima videtur fieri per contrusionem simplicem; quae parum potest ad 
densitatem constantem (resiliunt enim corpora) sed nihilominus forte res auxiliaris esse 
queat. Secunda fit per contractionem partium crassiorum in corpore aliquo, post 
evolationem aut exitum partium tenuiorum, ut fit in indurationibus per ignem, et 
repetitis extinctionibus metallorum, et similibus. Tertia fit per coitionem partium 
homogenearum, quae sunt maxime solidae in corpore aliquo, atque antea fuerant 
distractae, et cum minus solidis commistae: veluti in restitutione mercurii sublimati, qui 
in pulvere longe majus occupat spatium quam mercurius simplex, et similiter in omni 
repurgatione metallorum a scoriis suis. Quarta fit per consensus, admovendo quae ex vi 
corporum occulta condensant; qui consensus adhuc raro se ostendunt; quod mirum 
minime est, quoniam antequam inventio succedat Formarum et Schematismorum, de 
inquisitione consensuum [269] non multum sperandum est. Certe quoad corpora 
animalium, dubium non est quin sint complures medicinae, tam interius quam exterius 
sumptae, quae condensant tanquam per consensum, ut paulo ante diximus. Sed 
inanimatis rara est hujusmodi operatio. Percrebuit sane, tam scriptis quam fama, 
narratio de arbore in una ex insulis sive Terceris sive Canariis (neque enim bene memini), 
quae perpetuo stillat; adeo ut inhabitantibus nonnullam commoditatem aquae praebeat 
[270]. Paracelsus autem ait, herbam vocatam Rorem Solis meridie et fervente sole rore 
impleri, cum aliae herbae undique sint siccae [271]. At nos utramque narrationem 
fabulosam esse existimamus. Omnino autem illae instantiae nobilissimi forent usus, et 
introspectione dignissimae, si essent verae. Etiam rores illos mellitos, et instar mannae, 
qui super foliis quercus inveniuntur mense Maio, non existimamus fieri et densari a 
consensu aliquo, sive a proprietate folii quercus; sed cum super aliis foliis pariter cadant, 
contineri scilicet et durare in foliis quercus, quia sunt bene unita, nec spongiosa, ut 
plurima ex aliis. 
 
[268] Xylobalsamum is the technical name of the twigs of the tree which yields the balm 

of Gilead. [js] 
 
[269] Consensus is equivalent to συμπάθεια. [js] 
 
[270] This wonderful tree is described in Jonston's Dendrographia [270.1], published at 

Frankfort in 1669. See book the tenth, c. 4. One of the authorities he refers to is 
Cardan (De variet. Rerum [270.2]), from whom not improbably Bacon derived the 
story. The tree is said to be found in the island of Ferro. Cardan, with more than usual 
caution, remarks, at the close of the account he gives of it: "Sed postquam hoc tot 
scriptores affirmant, fieri potest ut tale aliquid contingat, sed modus nondum 
perspectus est."— De rerum varietate. vi. c. 22. Compare Oviedo in Ramusio [270.3], 
iii. 71. a. [js] 

 



197  

[270.1] "Jonston" = "John Jonston" = "Johannes Jonstonus" (1603-1675), and 
"Dendrographia" = "Dendrographias, sive historiae naturalis de arboribus et 
fructicibus, tam nostri quam peregrini orbis, libri decem" is a ten-volume 
work(1662)! [HJ] 

 
[270.2] "De variet. Rerum" = "De Rerum Varietate" = "On the Variety of Things" (1557). 

[HJ] 
 
[270.3] "Oviedo" = "Gonzalo Fernández de Oviedo" = "Gonzalo Fernández de Oviedo y 

Valdés" (1478–1557), as narrated by "Ramusio" = "Giovanni Battista Ramusio" 
(1485–1557)! [HJ] 

 
[271] I have not been able to find this in Paracelsus. It seems, however, to accord with his 

theory of dew,— namely, that it is an exudation from the sun and stars; the 
suppression of which would lead to the formation of additional suns. [js] 

 
Calorem vero quod attinet, copia et potestas nimirum homini abunde adest; observatio 
autem et inquisitio deficit in nonnullis, iisque maxime necessariis, utcunque spagyrici se 
venditent. Etenim caloris intensioris opificia exquiruntur et conspiciuntur; remissioris 
vero, quae maxime in vias naturae incidunt, non tentantur, ideoque latent. Itaque 
videmus per vulcanos istos qui in pretio sunt, spiritus corporum magnopere exaltari, ut 
in aquis fortibus, et nonnullis aliis oleis chymicis; partes tangibiles indurari, et, emisso 
volatili, aliquando figi; partes homogeneas separari; etiam corpora heterogenea grosso 
modo incorporari et commisceri; maxime autem compages corporum compositorum et 
subtiliores schematismos destrui et confundi. Debuerant autem opificia caloris lenioris 
tentari et exquiri; unde subtiliores misturae et schematismi ordinati gigni possint et 
educi, ad exemplum naturae et imitationem operum solis; quemadmodum in aphorismo 
de Instantiis Foederis quaedam adumbravimus. Opificia enim naturae transiguntur per 
longe minores portiones, et posituras magis exquisitas et varias, quam opificia ignis, 
prout nunc adhibetur. Tum vero videatur homo revera auctus potestate, si per calores et 
potentias artificiales opera naturae possint specie repraesentari, virtute perfici, copia 
variari; quibus addere oportet accelerationem temporis. Nam rubigo ferri longo tempore 
procedit, at versio in crocum Martis subito; et similiter de aerugine et cerussa; 
Christallum longo tempore conficitur, vitrum subito conflatur. Lapides longo tempore 
concrescunt, lateres subito coquuntur, etc. Interim (quod nunc agitur) omnes 
diversitates caloris cum effectibus suis respective diligenter et industrie undique sunt 
colligendae et exquirendae: coelestium, per radios suos directos, reflexos, refractos, et 
unitos in speculis comburentibus; fulguris, flammae, ignis carbonum; ignis ex diversis 
materiis; ignis aperti, conclusi, angustiati, et inundantis, denique per diversas fabricas 
fornacium qualificati; ignis flatu exciti, quieti et non exciti; ignis ad majorem aut minorem 
distantiam remoti; ignis per varia media permeantis; calorum humidorum, ut balnei 
Mariae [272], fimi, caloris animalium per exterius, caloris animalium per interius, foeni 
conclusi; calorum aridorum, cineris, calcis, arenae tepidae; denique calorum cujusvis 
generis cum gradibus eorum. 
 



198  

[272] This is properly "balneum maris;" that is, a mode of communicating heat to any 
substance by putting it into a vessel which is placed in another containing water. The 
latter being put on the fire, the former and its contents become gradually and 
moderately heated. The reason of the name is obvious. From "balneum maris" the 
French made by a kind of translation (the final s not being sounded) "bain marie;" 
and the form in the text is, I think, merely a retranslation of the French phrase, the 
meaning of the second word being mistaken. Balneum Mariae is however, I believe, 
a common phrase with old writers on chemistry. [js] 

 
Praecipue vero tentanda est inquisitio et inventio effectuum et opificiorum caloris 
accedentis et recedentis graduatim, et ordinatim, et periodice, et per debita spatia et 
moras. Ista enim inaequalitas ordinata revera filia coeli [273] est, et generationis mater; 
neque a calore aut vehementi, aut praecipiti, aut subsultorio, aliquid magni 
expectandum est. Etenim et in vegetabilibus hoc manifestissimum est; atque etiam in 
uteris animalium magna est caloris inaequalitas, ex motu, somno, alimentationibus et 
passionibus foemellarum quae uterum gestant; denique in ipsis matricibus terrae, iis 
nimirum in quibus metalla et fossilia efformantur, locum habet et viget ista inaequalitas. 
Quo magis notanda est inscitia aliquorum alchymistarum ex reformatis [274], qui per 
calores aequabiles lampadum et hujusmodi, perpetuo uno tenore ardentium, se voti 
compotes fore existimarunt. Atque de opificiis et effectibus caloris haec dicta sint. Neque 
vero tempestivum est illa penitus scrutari, antequam Rerum Fformae et Corporum 
Schematismi ulterius investigati fuerint, et in lucem prodierint. Tum enim quaerenda et 
adoperanda et aptanda sunt instrumenta, quando de exemplaribus constiterit. 
 
[273] i. e. of the heavens, physically ; because of the varying warmth of the seasons. [js] 
 
[274] i. e. of the reformed school. [js] 
 
Quartus modus operandi est per moram, quae certe et promus et condus naturae est, 
et quaedam dispensatrix. Moram appellamus, cum corpus aliquod sibi permittitur ad  
tempus notabile, munitum interim et defensum ab aliqua vi externa. Tum enim motus 
intestini se produnt et perficiunt, cum motus extranei et adventitii cessant. Opera autem 
aetatis sunt longe subtiliora quam ignis. Neque enim possit fieri talis clarificatio vini per 
ignem, qualis fit per moram; neque etiam incinerationes per ignem tam sunt exquisitae, 
quam resolutiones et consumptiones per saecula. Incorporationes etiam, et mistiones 
subitae et praecipitatae per ignem, longe inferiores sunt illis, quae fiunt per moram. At 
dissimilares et varii schematismi, quos corpora per moras tentant (quales sunt 
putredines), per ignem aut calorem vehementiorem destruuntur. Illud interim non abs 
re fuerit notare; motus corporum penitus conclusorum habere nonnihil ex violento. 
Incarceratio enim illa impedit motus spontaneos corporis. Itaque mora in vase aperto 
plus facit ad separationes; in vase penitus clauso ad commistiones; in vase nonnihil 
clauso, sed subintrante aere, ad putrefactiones. Utcunque de opificiis et effectibus 
morae undique sunt diligenter conquirendae instantiae. 
 
At regimen motus (quod est quintus ex modis operandi) non parum valet. Regimen 



199  

autem motus vocamus, cum corpus aliud occurrens corporis alterius motum 
spontaneum impedit, repellit, admittit, dirigit. Hoc vero plerunque in figuris et situ 
vasorum consistit. Etenim conus erectus juvat ad condensationem vaporum in alembicis; 
at conus inversus juvat defaecationem sacchari in vasis resupinatis. Aliquando autem 
sinuatio requiritur [275], et angustiatio, et dilatatio per vices, et hujusmodi. Etiam omnis 
percolatio huc spectat; scilicet cum corpus occurrens uni parti corporis alterius viam 
aperit, alteri obstruit. Neque semper percolatio aut aliud regimen motus fit per extra; 
sed etiam per corpus in corpore: ut cum lapilli immittuntur in aquas ad colligendam 
limositatem ipsarum; syrupi clarificantur cum albuminibus ovorum, ut crassiores partes 
adhaerescant, et postea separari possint. Etiam huic regimini motus satis leviter et 
inscite attribuit Telesius figuras animalium, ob rivulos scilicet et loculos matricis [276]. 
Debuerat autem notare similem efformationem in testis ovorum, ubi non sunt rugae aut 
inaequalitas. At verum est regimen motus efformationes perficere in modulis et 
proplasticis [277]. 
 
[275] As in a still. [js] 
 
[276] Telesius's doctrine of the formation of the embryo is essentially the same as 

Galen's, namely that a system of arteries etc. must be first of all formed in the germ, 
and that these, by applying themselves to corresponding parts on the surface of the 
matrix, determine the channels through which nourishment is supplied, and 
therefore (mediately) the development of the different members of the foetus. But 
it does not seem that he would have admitted that the smoothness of the shells of 
eggs was an objection to his theory. At any rate, he illustrates it by reference to the 
appearances presented by an egg opened during incubation. De rerum naturâ, vi. c. 
4. and 40. [js] 

 
[277] The proper word for what we call a model is "proplasma," which is used in a Latin 

form by Pliny. I have not seen any authority for such an adjective as "proplasticus.” 
What Bacon means is not exactly a model, but a mould for casting. [js] 

 
Operationes vero per consensus aut fugas (qui sextus modus est) latent saepenumero in 
profundo. Istae enim (quas vocant) proprietates occultae, et specificae, et sympathiae, 
et antipathiae, sunt magna ex parte corruptelae philosophiae. Neque de consensibus 
rerum inveniendis multum sperandum est, ante inventionem formarum et 
schematismorum simplicium. Consensus enim nil aliud est quam symmetria formarum 
et Schematismorum ad invicem. 
 
Atqui majores et magis catholici rerum consensus non prorsus obscuri sunt. Itaque ab iis 
ordiendum. Eorum prima et summa diversitas ea est; ut quaedam corpora copia et 
raritate materiae admodum discrepent, schematismis consentiant: alia contra copia et 
raritate materiae consentiant, schematismis discrepent. Nam non male notatum est a 
chymicis, in principiorum suorum triade, sulphur et mercurium [278] quasi per 
universitatem rerum permeare. (Nam de sale inepta ratio est, sed introducta ut possit 
comprehendere corpora terrea, sicca, et fixa.) At certe in illis duobus videtur consensus 



200  

quidam naturae ex maxime catholicis conspici. Etenim consentiunt sulphur; oleum, et 
exhalatio pinguis; flamma; et fortasse corpus stellae. Ex altera parte consentiunt 
mercurius; aqua et vapores aquei; aer; et fortasse aether purus et interstellaris. Attamen 
istae quaterniones geminae, sive magnae rerum tribus (utraque intra ordines suos), 
copia materiae atque densitate immensum differunt, sed schematismo valde 
conveniunt; ut in plurimis se produnt. At contra metalla diversa copia et densitate 
multum conveniunt (praesertim respectu vegetabilium, etc.), sed schematismo 
multifariam differunt; et similiter vegetabilia et animalia diversa schematismis quasi 
infinitis variantur, sed intra copiam materiae sive densitatem paucorum graduum 
continentur. 
 
[278] This triad is the fundamental point of Paracelsus's chemical and medical 

philosophy. See his works throughout, and particularly the tract De tribus primis 
essentiis [278.1], contained in the third book of his philosophical works. [js] 

 
[278.1] "De tribus primis essentiis" = "On the Three Primary Essences" by Paracelsus. 

[HJ] 
 
Sequitur consensus maxime post priorem catholicus, videlicet corporum principalium et 
fomitum suorum; videlicet menstruorum [279], et alimentorum. Itaque exquirendum, 
sub quibus climatibus, et in qua tellure, et ad quam profunditatem metalla singula 
generentur; et similiter de gemmis, sive ex rupibus, sive inter mineras natis; in qua gleba 
terrae, arbores singulae, et frutices, et herbae potissimum proveniant, et tanquam 
gaudeant; et insimul quae impinguationes, sive per stercorationes cujuscunque generis, 
sive per cretam, arenam maris, cineres, etc., maxime juvent; et quae sint ex his pro 
varietate glebarum magis aptae et auxiliares. Etiam insitio et inoculatio arborum et 
plantarum, earumque ratio, quae scilicet plantae super quas foelicius inserantur, etc., 
multum pendet de consensu. In qua parte non injucundum foret experimentum, quod 
noviter audivimus esse tentatum, de insitione arborum sylvestrium (quae hucusque in 
arboribus hortensibus fieri consuevit), unde folia et glandes majorem in modum 
amplificantur, et arbores fiunt magis umbrosae. Similiter, alimenta animalium respective 
notanda sunt in genere, et cum negativis. Neque enim carnivora sustinent herbis nutriri; 
unde etiam Ordo Folitanorum (licet voluntas humana plus possit quam animantium 
caeterorum super corpus suum), post experientiam factam (ut aiunt), tanquam ab 
humana natura non tolerabilis, fere evanuit [280]. Etiam materiae diversae 
putrefactionum, unde animalcula generantur, notandae sunt. 
 
[279] By "menstrua" are meant the substances out of which any species of mineral is 

generated, or, in other words, the causa materialis of its existence. See, on the 
generation of metals and other minerals, the fourth and fifth books of Agricola's 
work De ortu et causis fossilium [279.1]. He gives an account of the opinions of 
Aristotle, Theophrastus, etc. In modern chemistry the word menstruum is nearly 
equivalent to solvent. By the school of Paracelsus the word is used so vaguely that it 
is difficult to determine what idea they attached to it, or how they derived their sense 
of the word from its original signification. When the word is used as in the text, the 



201  

metaphor seems to be taken from the Aristotelian theory of generation, in which κατὰ 
τὴν πρώτη ὕλην ἐστὶν ἡ τῶν καταμηνίων φύσις [279.2]. [js] 

 
[279.1] "Agricola" = "Georgius Agricola" (1494–1555), and "De Ortu et Causis 

Subterraneorum" = "On the Origin and Causes of Subterranean Things" is a book of 
him from (1546). [HJ] 

 
[279.2] "κατὰ τὴν πρώτη ὕλην ἐστὶν ἡ τῶν καταμηνίων φύσις." = "The nature of the 

catamenia (menstrual fluid) is according to prime matter." [HJ] 
 
[280] Bacon doubtless refers to the austerities of the order of Feüillans [280.1]. Jean de 

la Barriere [280.2], after holding the Cistercian abbey of Feüillans [280.3] in 
commendam for eleven years, renounced the world in 1573, and in the course of a 
few years introduced a most austere rule of life into the abbey of which he was the 
head. His monks knelt on the floor during their refections, and some of them were in 
the habit of drinking out of skulls. They abstained from eggs, fish, butter, oil, and even 
salt, and confined themselves to pottage made of herbs boiled in water, and bread 
so coarse and black that beasts refused to eat of it. After a while they gave up wine 
also. Clement VIII [280.4] permitted the society to draw up constitutions for the 
establishment of their rule. By these the excessive rigour of their way of life was 
checked, which was done in obedience to the Pope, and in consequence of the deaths 
of fourteen monks in a single week at Feüillans. These constitutions were ratified in 
1595. Assuming, of which there seems no doubt, that the Folitani of Bacon are the 
Feüillans, I may remark that the latinised form of Feüillans used is Fuliensis, as an 
adjective; the proper style of the society being “Congregatio Cistertiomonastica B. 
Mariae [280.5] Fuliensis." I have not seen the work of Morotius [280.6] to which Helyot 
[280.7], from whom the preceding account is taken, refers; but in that of C. Henrique 
[280.8], also mentioned by Helyot, I do not find any authority for Folitani. It is 
probable that Bacon's chief information on the subject was gathered orally during 
his residence in France, before the Feüillans had ceased from their first love. The 
expression "ordo ...  fere evanuit" must be taken to mean that the severe rule that 
they had at first was given up. See Helyot, Histoire, des Ordres Monastiques [280.9], 
ivme partie, c. 38. Spondanus [280.10], An. 1586, iv. For some particulars of the early 
history of the Abbey of Feüillans, and especially for the will of Jean de la Barriere, 
see Voyage Litteraire de deux Benedictins [280.11],'' ii. p. 16. [js] 

 
[280.1] "Feüillans" = "Feuillants" = a reform branch of the Cistercian order in the late 

16th century. [HJ] 
 
[280.2] "Jean de la Barrière" (1544-1600) was the founder of Feüillans.  
 
[280.3] "Cistercian abbey of Feüillans" = "Les Feuillants Abbey" = "Abbaye des 

Feuillants". [HJ] 
 
[280.4] "Clement VIII" = "Ippolito Aldobrandini" (1536–1605). [HJ] 



202  

 
[280.5] "B. Mariae" = "Beatae Mariae" = "Blessed Mary"  
 
[280.6] "Morotius" = "Michael Mercator" = "Michael van der Meer" (17th century). [HJ] 
 
[280.7] "Helyot" = "Pierre Hélyot" (1660–1716). [HJ] 
 
[280.8] "C. Henrique" probably "Crisóstomo Henriquez", also known as "Henriquez" or 

"Henriques" (1594-1632) [HJ] 
 
[280.9] "Histoire, des Ordres Monastiques" is short for "Histoire des ordres 

monastiques, religieux et militaires, et des congrégations séculières de l’un et de 
l’autre sexe, qui ont été établis jusqu’à présent", which translates to "History of the 
Monastic, Religious, and Military Orders, and of the Secular Congregations of Both 
Sexes, Established Up to the Present Time". [HJ] 

 
[280.10] "Spondanus" = "Henri Sponde" (1568–1643). [HJ] 
 
[280.11] "Voyage Litteraire de devx Benedictins" = "Voyage littéraire de deux religieux 

bénédictins de la Congrégation de Saint-Maur", witten by "Dom Edmond Martène"  
(1654–1739), and "Dom Ursin Durand" (1682–1771). [HJ] 

 
Atque consensus corporum principalium erga subordinata sua (tales enim ii possint 
censeri quos notavimus) satis in aperto sunt. Quibus addi possunt sensuum consensus 
erga objecta sua. Qui consensus, cum manifestissimi sint, bene notati, et acriter excussi, 
etiam aliis consensibus qui latent magnam praebere possint lucem. 
 
At interiores corporum consensus et fugae, sive amicitiae et lites (taedet enim nos fere 
vocabulorum sympathiae et antipathiae, propter superstitiones et inania), aut falso 
ascriptae, aut fabulis conspersae, aut per neglectum rarae admodum sunt. Etenim si quis 
asserat inter vineam et brassicam esse dissidium, quia juxta sata minus laete proveniunt, 
praesto ratio est [281]: quod utraque planta succulenta sit et depraedatrix, unde altera 
alteram defraudat. Si quis asserat esse consensum et amicitiam inter segetes et 
cyaneum, aut papaver sylvestre, quia herbae illae fere non proveniunt nisi in arvis cultis: 
debuit is potius asserere dissidium esse inter ea, quia papaver et cyaneus emittuntur et 
creantur ex tali succo terrae qualem segetes reliquerint et repudiaverint; adeo ut satio 
segetum terram praeparet ad eorum proventum. Atque hujusmodi falsarum 
ascriptionum magnus est numerus. Quoad fabulas vero, illae omnino sunt 
exterminandae. Restat tenuis certe copia eorum consensuum, qui certo probati sunt 
experimento; quales sunt magnetis et ferri, atque auri et argenti vivi, et similium. At in 
experimentis chymicis circa metalla inveniuntur et alii nonnulli observatione digni. 
Maxima vero frequentia eorum (ut in tanta paucitate) invenitur in medicinis nonnullis, 
quae, ex proprietatibus suis occultis (quas vocant) et specificis, respiciunt aut membra, 
aut humores, aut morbos, aut quandoque naturas individuas. Neque omittendi sunt 
consensus inter motus et affectus lunae et passiones corporum inferiorum, prout ex 



203  

experimentis agriculturae, nauticae, et medicinae, aut alias cum delectu severo et 
sincero colligi et recipi possint. Verum instantiae universae consensuum secretiorum, 
quo magis sunt infrequentes, eo majori cum diligentia sunt inquirendae, per traditiones, 
et narrationes fidas et probas; modo hoc fiat absque ulla levitate, aut credulitate, sed 
fide anxia et quasi dubitabunda. Restat consensus corporum modo operandi tanquam 
inartificialis, sed usu polychrestus, qui nullo modo omittendus est, sed sedula 
observatione investigandus. Is est coitio sive unio corporum, proclivis aut difficilis, per 
compositionem, sive appositionem simplicem. Etenim corpora nonnulla facile et libenter 
commiscentur et incorporantur, alia autem aegre et perverse: veluti pulveres melius 
incorporantur cum aquis; calces et cineres, cum oleis; et sic de similibus. Neque tantum 
sunt colligendae instantiae propensionis aut aversionis corporum erga misturam, sed 
etiam collocationis partium, et distributionis, et digestionis, postquam commista sint; 
denique et praedominantiae post misturam transactam. 
 
[281] On account apparently of this enmity between the vine and the cabbage, the latter 

was thought to prevent intoxication. See Lemmius, De occultis naturae miraculis 
[281.1], ii. 17. On the subject of similar enmities, see the same work, iv. 10.; or 
Cardan's treatise, De rerum varietate, aud particularly the Theatrum sympatheticum 
[281.2]. [js] 

 
[281.1] The correct title is not "De occultis natures miraculis", but "De miraculis occultis 

naturae" = "On the Secret Miracles of Nature". [HJ] 
 
[281.2] It is not certain that "Theatrum sympatheticum" is a work of Cardan. It could be 

the work of "Gaspar Schott". [HJ] 
 
Superest ultimo loco ex modis septem operandi septimus et postremus: operatio scilicet 
per alternationem et vicissitudines priorum sex; de quo antequam in singulos illos paulo 
altius fuerit inquisitum, tempestivum non foret exempla proponere. Series autem sive 
catena hujusmodi alternationis, prout ad singula effecta accommodari possit, res est et 
cognitu maxime difficilis, et ad opera maxime valida. Summa autem detinet et occupat 
homines impatientia hujusmodi tam inquisitionis, quam praxeos; cum tamen sit instar 
fili labyrinthi, quoad opera majora. Atque haec sufficiant ad exemplum Polychresti. 
 
 

LI. 
Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco vicesimo septimo atque ultimo 
Instantias Magicas. Hoc nomine illas appellamus, in quibus materia aut efficiens tenuis 
aut parva est, pro magnitudine operis et effectus qui sequitur; adeo ut etiamsi fuerint 
vulgares, tamen sint instar miraculi; aliae primo intuitu, aliae etiam attentius 
contemplanti. Has vero natura ex sese subministrat parce; quid vero factura sit sinu 
excusso, et post inventionem Formarum, et Processuum, et Schematismorum, futuris 
temporibus apparebit. At ista effecta Magica (quantum adhuc conjicimus) fiunt tribus 
modis: aut per multiplicationem sui, ut in igne, et venenis, quae vocant specifica; necnon 
in motibus, qui transeunt et fortificantur de rota in rotam: aut per excitationem sive 



204  

invitationem in altero, ut in magnete, qui excit acus innumeras, virtute nullatenus 
deperdita aut diminuta; aut in fermento, et hujusmodi: aut per anteversionem motus, 
ut dictum est de pulvere pyrio, et bombardis, et cuniculis: quorum priores duo modi 
indagationem consensuum requirunt; tertius, mensurae motuum. Utrum vero sit aliquis 
modus mutandi corpora per minima (ut vocant), et transponendi subtiliores materiae 
schematismos (id quod ad omnimodas corporum transformationes pertinet, ut ars brevi 
tempore illud facere possit, quod natura per multas ambages molitur), de eo nulla 
hactenus nobis constant indicia. Quemadmodum autem in solidis et veris aspiramus ad 
ultima et summa; ita vana et tumida perpetuo odimus, et quantum in nobis est 
profligamus. 
 
 

LII. 
Atque de Dignitatibus sive Praerogativis Instantiarum haec dicta sint. Illud vero 
monendum, nos in hoc nostro Organo tractare logicam, non philosophiam. Sed cum 
logica nostra doceat intellectum et erudiat ad hoc, ut non tenuibus mentis quasi 
claviculis rerum abstracta captet et prenset (ut logica vulgaris), sed naturam revera 
persecet, et corporum virtutes et actus eorumque leges in materia determinatas 
inveniat; ita ut non solum ex natura mentis, sed ex natura rerum quoque haec scientia 
emanet: mirum non est, si ubique naturalibus contemplationibus et experimentis, ad 
exempla artis nostrae, conspersa fuerit et illustrata. Sunt autem (ut ex iis quae dicta sunt 
patet)  Praerogativae  Instantiarum  numero  27;  nominibus:  Instantiae  Solitariae: 
Instantiae Migrantes: Instantiae Ostensivae: Instantiae Clandestinae: Instantiae 
Constitutivae: Instantiae Conformes: Instantiae Monodicae: Instantiae Deviantes: 
Instantiae Limitaneae: Instantiae Potestatis: Instantiae Comitatus et Hostiles: Instantiae 
Subjunctivae: Instantiae Foederis: Instantiae Crucis: Instantiae Divortii: Instantiae 
Januae: Instantiae Citantes: Instantiae Viae: Instantiae Supplementi: Instantiae 
Persecantes: Instantiae Virgae: Instantiae Curriculi: Doses Naturae: Instantiae Luctae: 
Instantiae Innuentes: Instantiae Polychrestae: Instantiae Magicae. Usus autem harum 
instantiarum, in quo instantias vulgares excellunt, versatur in genere aut circa partem 
informativam; aut circa operativam; aut circa utramque. Atque quoad informativam, 
juvant illae aut sensum, aut intellectum. Sensum, ut quinque Instantiae Lampadis: 
Intellectum, aut accelerando Exclusivam formae, ut Solitariae; aut angustiando et 
propius indicando Affirmativam formae, ut Migrantes, Ostensivae, Comitatus, cum 
Subjunctivis; aut erigendo intellectum, et ducendo ad genera et naturas communes; 
idque aut immediate, ut Clandestinae, Monodicae, Foederis; aut gradu proximo, ut 
Constitutivae; aut gradu infimo, ut Conformes; aut rectificando intellectum a consuetis, 
ut Deviantes; aut ducendo ad Formam Magnam, sive Fabricam Universi [282], ut 
Limitaneae; aut cavendo de formis et causis falsis, ut Crucis et Divortii. Quod vero ad 
Operativam attinet; illae practicam aut designant, aut mensurant, aut sublevant. 
Designant aut ostendendo a quibus incipiendum, ne actum agamus, ut Instantiae 
Potestatis; aut ad quid aspirandum, si detur facultas, ut Innuentes: mensurant quatuor 
illae Mathematicae: sublevant Polychrestae et Magicae. 
 
[282] That is, the constitution (or cosmos) of the universe. [js] 



205  

 
Rursus ex istis instantiis 27, nonnullarum (ut superius diximus de aliquibus) facienda est 
collectio jam ab initio, nec expectanda particularis inquisitio naturarum. Cujus generis 
sunt Instantiae Conformes, Monodicae, Deviantes, Limitaneae, Potestatis, Januae, 
Innuentes, Polychrestae, Magicae. Hae enim aut auxiliantur et medentur intellectui et 
sensui, aut instruunt praxin in genere. Reliquae tum demum conquirendae sunt, cum 
conficiemus Tabulas Comparentiae ad opus Interpretis circa aliquam naturam 
particularem. Sunt enim instantiae Praerogativis istis insignitae et donatae animae instar, 
inter vulgares instantias comparentiae; et ut ab initio diximus, paucae illarum sunt vice 
multarum; quocirca cum Tabulas conficimus, illae omni studio sunt investigandae, et in 
Tabulas referendae. Erit etiam earum mentio necessaria in iis quae sequuntur. 
Praeponendus itaque erat earum tractatus. Nunc vero ad adminicula et rectificationes 
Inductionis, et deinceps ad concreta, et Latentes Processus, et Latentes Schematismos, 
et reliqua quae Aphorismo 21. ordine proposuimus, pergendum; ut tandem (tanquam 
curatores probi et fideles) tradamus hominibus fortunas suas, emancipato intellectu, et 
facto tanquam majore: unde necesse est sequi emendationem status hominis, et 
ampliationem potestatis ejus super naturam. Homo enim per lapsum et de statu 
innocentiae decidit, et de regno in creaturas. Utraque autem res etiam in hac vita 
nonnulla ex parte reparari potest; prior per religionem et fidem, posterior per artes et 
scientias. Neque enim per maledictionem facta est creatura prorsus et ad extremum 
rebellis. Sed in virtute illius diplomatis [283], In sudore vultus comedes panem tuum, per 
labores varios (non per disputationes certe, aut per otiosas ceremonias magicas), 
tandem et aliqua ex parte ad panem homini praebendum, id est, ad usus vitae humanae 
subigitur. 
 
[283] "Diploma" may be rendered “charter." [js] 
 
 

Finis Libri Secundi Novi Organi. 
 
 
  



206  

 
 



  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Public Domain Notice: 
Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie 
Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain. 
 
Copyright © 2025 Hossein Jorjani 
This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by 
Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 
4.0 International License (CC BY-NC 4.0). 
To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial 
purposes, provided you give appropriate credit, including: 
• the author's name: Francis Bacon 
• the title of the book: Novum Organum (Latin) 
• the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath 
• this edition's creator: Hossein Jorjani 
• a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/ 

Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor. 
 

 
  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/


  

 
 
 

Francis Bacon’s Novum Organum (1620) is often seen as a major milestone in the history 
of the philosophy of science. Figures of the Renaissance such as Leonardo da Vinci 
(1452–1519) and Nicolaus Copernicus (1473–1543) had already begun to break away 
from the intellectual frameworks that had dominated the Middle Ages, particularly 
those endorsed by the Catholic Church. However, it was Bacon who provided a 
systematic critique of the Aristotelian model of deductive reasoning that underpinned 
scholastic thought. In its place, he proposed a new method of inquiry grounded in 
observation, experimentation, and inductive reasoning. 
 
Although Bacon’s method is distinct from Plato’s, I believe there is a meaningful 
philosophical parallel between his conception of inductive science and the first part of 
Plato’s Allegory of the Cave. In that allegory, prisoners mistake shadows on the wall for 
reality, just as Bacon believed the human mind often mistakes illusions — the “idols” of 
tradition, language, and false authority — for knowledge. The task of the thinker is to 
escape this mental confinement and gradually approach “truth”1. 
 
This idea finds a modern expression in the work of R. A. Fisher and the foundations of 
modern frequentist statistics. In frequentist statistical science, it is acknowledged that 
“truth” — for example, the full nature of a biological population such as “sheep” or “iris” 
— exists in principle but cannot be observed directly, since it is impossible to examine 
every instance that has ever existed or will exist. Instead, repeated sampling and 
statistical inference are used to approximate that “truth”. This is, in a sense, like 
observing the shadows of a chair again and again until its shape gradually becomes more 
intelligible — somewhat analogous to the prisoners in Plato’s Allegory of the Cave. 
Bacon’s inductive method and Fisher’s statistical logic, though separated by centuries 
and differing in form, both embody a shared commitment: to move from the uncertain 
and fragmentary toward a clearer understanding of the world, not through abstract 
speculation, but through disciplined, empirical engagement. 
 
1 Here, the term “truth” is used in its general — and perhaps philosophical — sense, not 
to a metaphysically fixed or observable entity. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


	REVISION HISTORY
	2025 – 04 – 20
	2025 – 07 – 29
	Public Domain Notice:
	Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain.
	Copyright © 2025 Hossein Jorjani
	This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0).
	To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
	You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial purposes, provided you give appropriate credit, including:
	 the author's name: Francis Bacon
	 the title of the book: Novum Organum (Latin)
	 the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath
	 this edition's creator: Hossein Jorjani
	 a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
	Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor.
	DEEST
	PARS PRIMA INSTAURATIONIS,
	QUÆ COMPLECTITUR
	PARTITIONES SCIENTIARUM.
	Illæ tamen ex Secundo Libro de Progressibus faciendis in Doctrina
	Divina et Humana, nonnulla ex parte
	peti possunt. [1]
	[1] This is omitted in the common editions of Bacon's collected works (in all, I believe, except Montagu's [1.1]); the De Augmentis Scientiarum, with the title "Instaurationis Magnæ pars prima" prefixed on a separate leaf, being substituted for it. An...
	[1.1] Basil Montagu (1770-1851). [HJ]
	[1.2] William Rawley (1588-1667). [HJ]
	[1.3] "Descriptio Globi Intellectualis" (1612) is a book by Bacon. [HJ]
	SEQUITUR
	SECUNDA PARS INSTAURATIONIS,
	QUÆ ARTEM IPSAM
	Interpretandi Naturam, et verioris adoperationis Intellectus exhibet:
	neque eam ipsam tamen in Corpore tractatus justi,
	sed tantum digestam per summas, in
	Aphorismos. [2]
	[2] This explains a certain discrepancy between the design of the second part, as set forth in the Distributio Operis, and the execution of it in the Novum Organum. The Distribution like the Delineatio, was probably written when Bacon intended to work...

	PRÆFATIO.
	(This is a title page)
	LIBER PRIMUS
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.
	VII.
	VIII.
	IX.
	X.
	XI.
	XII.
	XIII.
	XIV.
	XV.
	XVI.
	XVII.
	XVIII.
	XIX.
	XX.
	XXI.
	XXII.
	XXIII.
	XXIV.
	XXV.
	XXVI.
	XXVII.
	XXVIII.
	XXIX.
	XXX.
	XXXI.
	XXXII.
	XXXIII.
	XXXIV.
	XXXV.
	XXXVI.
	XXXVII.
	XXXVIII.
	XXXIX.
	XL.
	XLI.
	XLII.
	XLIII.
	XLIV.
	XLV.  [15]
	XLVI.
	XLVII.
	XLVIII.
	XLIX.
	L.
	LI.
	LII.
	LIII.
	LIV.
	LV.
	LVI.
	LVII.
	LVIII.
	LIX.
	LX.
	LXI.
	LXII.
	LXIII.
	LXIV.
	LXV.
	LXVI.
	LXVII.
	LXVIII.
	LXIX.
	LXX.
	LXXI.
	LXXII.
	LXXIII.
	LXXIV.
	LXXV.
	LXXVI.
	LXXVII.
	LXXVIII.
	LXXIX.
	LXXX.
	LXXXI.
	LXXXII.
	LXXXIII.
	LXXXIV.
	LXXXV.
	LXXXVI.
	LXXXVII.
	LXXXVIII.
	LXXXIX.
	XC.
	XCI.
	XCII.
	XCIII.
	XCIV.
	XCV.
	XCVI.
	XCVII.
	XCVIII.
	XCIX.
	C.
	CI.
	CII.
	CIII.
	CIV.
	CV.
	CVI.
	CVII.
	CVIII.
	CIX.
	CX.
	CXI.
	CXII.
	CXIII.
	CXIV.
	CXV.
	CXVI.
	CXVII.
	CXVIII.
	CXIX.
	CXX.
	CXXI.
	CXXII.
	CXXIII.
	CXXIV.
	CXXV.
	CXXVI.
	CXXVII.
	CXXVIII.
	CXXIX.
	CXXX.

	Libre Secundus
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.
	VII.
	VIII.
	IX.
	X.
	XI.
	XII.
	XIII.
	XIV.
	XV.
	XVI.
	XVII.
	XVIII.
	XIX.
	XX.
	XXI.
	XXII.
	XXIII.
	XXIV.
	XXV.
	XXVI.
	XXVII.
	XXVIII.
	XXIX.
	XXX.
	XXXI.
	XXXII.
	XXXIV.
	XXXV.
	XXXVI.
	XXXVII.
	XXXVIII.
	XXXIX.
	XL.
	XLI.
	XLII.
	XLIII.
	XLIV.
	XLV.
	XLVI.
	XLVII.
	XLVIII.
	XLIX.
	L.
	LI.
	LII.


	Public Domain Notice:
	Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain.
	Copyright © 2025 Hossein Jorjani
	This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0).
	To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
	You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial purposes, provided you give appropriate credit, including:
	 the author's name: Francis Bacon
	 the title of the book: Novum Organum (Latin)
	 the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath
	 this edition's creator: Hossein Jorjani
	 a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
	Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor.

