Francis Bacon
NOVUM ORGANUM

(LATIN)

1620

Edited with introduction, notes, etc. by

James Spedding,
Robert Leslie Ellis &
Douglas Denon Heath

1857

Re-formatting, and Extra annotation by

Hossein Jorjani
This version: July 2025



REVISION HISTORY

2025-04-20
2025 -07-29

Public Domain Notice:
Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie
Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain.

Copyright © 2025 Hossein Jorjani

This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by
Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution—NonCommercial
4.0 International License (CC BY-NC 4.0).

To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial
purposes, provided you give appropriate credit, including:

e the author's name: Francis Bacon

e thetitle of the book: Novum Organum (Latin)

e the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath

e this edition's creator: Hossein Jorjani

e alink to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/

Notes by

Hossein Jorjani
hosseinjorjani2@gmail.com

| came across several Latin versions of Bacon’s Novum Organum online.

. One version was in plain text format from The Latin Library, available at the following
link: https://www.thelatinlibrary.com/bacon/. | copied this version into an MS Word
file for easier editing.

. Another version was in PDF format, taken from the collected works of Bacon edited
by Spedding et al. (1863). This collection is available on The Internet Archive here:
https://archive.org/details/1762novumorganumQ0baco/page/n3/mode/2up.

. Cambridge University Press also offers a digitized version of Bacon’s collected works,
edited by Spedding and others. This version is under copyright, but some academics
may have access to it and might wish to consult it:
https://www.cambridge.org/core/books/works-of-francis-
bacon/9D869AE837D8037753B5897D6857DB72.

For my edited version, | began with the Latin Library text and revised it to more
closely match the Internet Archive version.

. The PDF versions of the book contain two kinds of comments (originally as
footnotes). Some are explicitly signed by James Spedding; these | have marked as
[JS]. Others are unsigned — possibly written by Robert Leslie Ellis — and | have
marked them as [js] to suggest their origin. | moved all such comments from the
footnotes into the main text, placing them after the relevant paragraphs. Both types
are shown in blue. Section titles appear in BOLD RED, and my own notes are in green,
marked [HJ]. Spedding et al. (1857) include over 130 pages of introductory material,
which are frequently referenced in their footnotes. | have not reproduced these
pages here; however, instead of deleting the references to them, | have marked
them using strikethrough font. My work on this version is now complete. | believe
it to be a faithful and more readable presentation of the 1857 edition by Spedding
et al (1857). | may revisit it in the future for further edits or annotations.

| will publish the PDF version of this edited text on my website, under the
"Philosophy" section: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/. The filename
will include a date in YYYYMMDD format to indicate the most recent revision.

I make no claim to knowing Latin well (and | know even less Greek). Over the course
of this work, I've come to realize that my grasp of Latin — especially its historical
forms and stylistic nuances — is more limited than | had imagined. Even certain older


mailto:hosseinjorjani2@gmail.com
https://www.thelatinlibrary.com/bacon/
https://archive.org/details/1762novumorganum00baco/page/n3/mode/2up
https://www.cambridge.org/core/books/works-of-francis-bacon/9D869AE837D8037753B5897D6857DB72
https://www.cambridge.org/core/books/works-of-francis-bacon/9D869AE837D8037753B5897D6857DB72
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/

spellings and typographic conventions continue to puzzle me. To carry out this task,
I've relied extensively on online tools, including Google Translate and Wikipedia —
and more recently and substantially, on ChatGPT. | make no apology for using these
resources. On the contrary, | am sincerely grateful to the brilliant minds who made
them possible. | also wish to extend a word of thanks to ChatGPT itself — should it
happen to be, or someday become, sentient — for its unfailing assistance and insight.

. This is a living document, and it remains under development. It may still contain
errors of various kinds. If you come across any mistakes, | would be grateful if you
let me know by writing to: hosseinjorjani2@gmail.com.



mailto:hosseinjorjani2@gmail.com

PART I.
WORKS PUBLISHED, OR DESIGNED FOR PUBLICATION, AS PARTS
OF THE INSTAURATIO MAGNA;
ARRANGED
ACCORDING TO THE ORDER IN WHICH THEY WERE WRITTEN.

Consilium est universum opus Instaurationis potius promovere in multis quam perficere
in paucis; hoc perpetuo maximo cum ardore (qualem Deus mentibus ut plane confidimus
addere solet) appetentes; ut quod adhuc nunquam tentatum sit id ne jam frustra
tentetur. — Auctoris Monitum, 1622.

DEEST
PARS PRIMA INSTAURATIONIS,
QUAE COMPLECTITUR
PARTITIONES SCIENTIARUM.
Illae tamen ex Secundo Libro de Progressibus faciendis in
Doctrina Divina et Humana,
nonnulla ex parte peti possunt.

SEQUITUR
SECUNDA PARS INSTAURATIONIS,
QUAE ARTEM IPSAM
Interpretandi Naturam, et verioris adoperationis [1.1] Intellectus
exhibet: neque eam ipsam tamen in Corpore tractatus justi, sed
tantum digestam per summas in Aphorismos

[1.1] An extremely rare word in Latin.






FRANCISCUS DE VERULAMIO

Sic Cogitavit;
Talemgue apud se rationem instituit, guam Viventibus et Posteris
notum fieri, ipsorum interesse putavit.

Cum illi pro comperto esset intellectum humanum sibi ipsi negotium facessere, neque
auxiliis veris (quae in hominis potestate sunt) uti sobrie et commode; unde multiplex
rerum ignoratio et ex ignoratione rerum detrimenta innumera: omni ope connitendum
existimavit, si guo modo commercium istud Mentis et Rerum (cui vix aliquid in terris, aut
saltem in terrenis, se ostendit simile) restitui posset in integrum, aut saltem in melius
deduci. Ut vero errores qui invaluerunt, quique in aeternum invalituri sunt, alii post alios
(si mens sibi permittatur) ipsi se corrigerent, vel ex vi intellectus propria vel ex auxiliis
atque adminiculis dialecticae, nulla prorsus suberat spes; propterea quod notiones rerum
primae, quas mens haustu facili et supino excipit recondit atque accumulat (unde reliqua
omnia fluunt), vitiosae sint et confusae et temere a rebus abstractae; neque minor sit in
secundis et reliquis libido et inconstantia; ex quo fit, ut universa ista ratio humana, qua
utimur quoad inquisitionem naturae, non bene congesta et aedificata sit, sed tanquam
moles aliqua magnifica sine fundamento. Dum enim falsas mentis vires mirantur
homines et celebrant, veras ejusdem quae esse possint (si debita ei adhibeantur auxilia,
atque ipsa rebus morigera sit, nec impotenter rebus insultet) praetereunt et perdunt.
Restabat illud unum ut res de integro tentetur melioribus praesidiis, utque fiat
scientiarum et artium atque omnis humanae doctrinae in universum Instauratio, a debitis
excitata fundamentis. Hoc vero licet aggressu infinitum quiddam videri possit ac supra
vires mortales, tamen idem tractatu sanum invenietur ac sobrium, magis quam ea quae
adhuc facta sunt. Exitus enim hujus rei est nonnullus. In iis vero quae jam fiunt circa
scientias, est vertigo quaedam et agitatio perpetua et circulus. Neque eum fugit quanta
in solitudine versetur hoc experimentum, et quam durum et incredibile sit ad faciendam
fidem. Nihilominus, nec rem nec seipsum deserendum putavit, quin viam quae una
humanae menti pervia est tentaret atque iniret. Praestat enim principium dare rei quae
exitum habere possit, quam in iis quae exitum nullum habent perpetua contentione et
studio implicari. Viae autem contemplativae viis illis activis decantatis fere respondent;
ut altera, ab initio ardua et difficilis, desinat in apertum; altera, primo intuitu expedita et
proclivis, ducat in avia et praecipitia. Quum autem incertus esset quando haec alicui
posthac in mentem ventura sint; eo potissimum usus argumento, quod neminem
hactenus invenit qui ad similes cogitations animum applicuerit; decrevit prima quaeque
quae perficere licuit in publicum edere. Neque haec festinatio ambitiosa fuit, sed sollicita;
ut si quid illi humanitus accideret, extaret tamen designatio quaedam ac destinatio rei
qguam animo complexus est; utque extaret simul signum aliquod honestae suae et
propensae in generis humani commoda voluntatis. Certe aliam quamcunque
ambitionem inferiorem duxit re quam prae manibus habuit. Aut enim hoc quod agitur
nihil est, aut tantum, ut merito ipso contentum esse debeat nec fructum extra quaerere.






SERENISSIMO POTENTISSIMOQUE PRINCIPI ACDOMINO NOSTRO,
JACOBO,

DEI GRATIA
MAGNAE BRITANNIAE, FRANCIAE, ET HIBERNIAE REGI, FIDEI
DEFENSORI, ETC.

Serenissime Potentissimeque Rex,

Poterit fortasse Majestas tua me furti incusare, quod tantum temporis quantum ad haec
sufficiat negotiis tuis suffuratus sim. Non habeo quod dicam. Temporis enim non fit
restitutio; nisi forte quod detractum fuerit temporis rebus tuis, id memoriae nominis tui
et honori saeculi tui reponi possit; si modo haec alicujus sint pretii. Sunt certe prorsus
nova; etiam toto genere: sed descripta ex veteri admodum exemplari, mundo scilicet
ipso, et natura rerum et mentis. Ipse certe (ut ingenue fatear) soleo aestimare hoc opus
magis pro partu temporis quam ingenii. lllud enim in eo solummodo mirabile est, initia
rei et tantas de iis quae invaluerunt suspiciones alicui in mentem venire potuisse. Caetera
non illibenter sequuntur. At versatur procul dubio casus (ut loquimur) et quiddam quasi
fortuitum non minus in iis quae cogitant homines quam in iis quae agunt aut loquuntur.
Verum hunc casum (de quo loquor) ita intelligi volo, ut si quid in his quae affero sit boni,
id immensae misericordiae et bonitati divinae et felicitati [1.1] temporum tuorum
tribuatur: cui et vivus integerrimo affectu servivi, et mortuuus fortasse id effecero, ut
illa posteritati, nova hac accensa face in philosophiae tenebris, praelucere possint.
Merito autem temporibus regis omnium sapientissimi et doctissimi Regeneratio ista et
Instauratio scientiarum debetur. Superest petitio, Majestate tua non indigna, et maxime
omnium faciens ad id quod agitur. Ea est, ut quando Salomonem in plurimis referas,
judiciorum gravitate, regno pacifico, cordis latitudine, librorum denique quos
composuisti nobili varietate, etiam hoc ad ejusdem regis exemplum addas, ut cures
Historiam Naturalem et Experimentalem, veram et severam (missis philologicis), et quae
sit in ordine ad condendam philosophiam, denique qualem suo loco describemus,
congeri et perfici: ut tandem post tot mundi aetates philosophia et scientiae non sint
amplius pensiles et aereae, sed solidis experientiae omnigenae, ejusdemque bene
pensitatae, nitantur fundamentis. Equidem Organum praebui; verum materies a rebus
ipsis petenda est. Deus Opt. Max. Majestatem tuam diu servet incolumem.

[1.1] Felicitati or faelicitati? [HJ]

Serenissimae Majestati tuae
Servus devinctissimus,

et devotissimus,
FRANCISCUS VERULAM,
CANCELLARIUS



\



FRANCISCI DE VERULAMIO
INSTAURATIO MAGNA.

PRAFATIO.

De statu scientiarum, quod non sit faelix aut majorem in modum auctus; quodque alia
omnino quam prioribus cognita fuerit via aperienda sit intellectui humano, et alia
comparanda auxilia, ut mens suo jure in rerum naturam uti possit.

Videntur nobis homines nec opes nec vires suas bene nosse; verum de illis majora quam
par est, de his minora credere. Ita fit, ut aut artes receptas insanis pretiis aestimantes nil
amplius quaerant, aut seipsos plus aequo contemnentes vires suas in levioribus
consumant, in iis quae ad summum rei faciant non experiantur. Quare sunt et suae
scientiis columnae tanquam fatales; cum ad ulterius penetrandum homines nec
desiderio nec spe excitentur. Atque cum opinio copiae inter maximas causas inopiae sit;
guumgue ex fiducia praesentium vera auxilia negligantur in posterum; ex usu est, et
plane ex necessitate, ut ab illis quae adhuc inventa sunt in ipso operis nostri limine (idque
relictis ambagibus et non dissimulanter) honoris et admirationis excessus tollatur; utili
monito, ne homines eorum aut copia aut utilitatem in majus accipiant [1] aut celebrent.
Nam si quis in omnem illam librorum varietatem qua artes et scientiae exultant
diligentius introspiciat, ubique inveniet ejusdem rei repetitiones infinitas, tractandi
modis diversas, inventione praeoccupatas[2]; ut omnia primo intuitu numerosa, facto
examine pauca reperiantur. Et de utilitate aperte dicendum est, sapientiam istam quam
a Graecis potissimum hausims pueritiam quandam scientiae videri, atque habere quod
proprium est puerorum, ut ad garriendum prompta, ad generandum invalida et
immatura sit. Controversiarum enim ferax, operum effoeta est. Adeo ut fabula illa de
Scylla in literarum statum, qualis habetur, ad vivum quadrare videatur; quae virginis os
et vultum extulit, ad uterum vero monstra latrantia succingebantur et adhaerebant. Ita
habent et scientiae quibus insuevimus generalia quaedam blandientia et speciosa, sed
cum ad particularia ventum sit, veluti ad partes generationis, ut fructum et opera ex se
edant, tum contentiones et oblatrantes disputationes exoriuntur, in quas desinunt, et
quae partus locum obtinent. Praeterea, si hujusmodi scientiae plane res mortua non
essent, id minime videtur eventurum fuisse quod per multa jam saecula usu venit, ut
illae suis immotae fere haereant vestigiis, nec incrementa genere humano digna sumant:
eo usque, ut saepenumero non solum assertio maneat assertio sed etiam quaestio
maneat quaestio, et per disputationes non solvatur sed figatur et alatur, omnisque
traditio et successio disciplinarum repraesentet et exhibeat personas magistri et
auditoris, non inventoris et ejus qui inventis aliquid eximium adjiciat. In artibus autem
mechanicis contrarium evenire videmus; quae, ac si aurae cujusdam vitalis forent
participes, quotidie crescunt et perficiuntur, et in primis authoribus rudes plerunque et
fere onerosae et informes apparent, postea vero novas virtutes et commoditatem

Vil



quandam adipiscuntur, eo usque, ut citius studia hominum et cupiditates deficiant et
mutentur, quam illae ad culmen et perfectionem suam pervenerint. Philosophia contra
et scientiae intellectuales, statuarum more, adorantur et celebrantur, sed non
promoventur. Quin etiam in primo nonnunquam authore maxime vigent, et deinceps
degenerant. Nam postquam homines dedititii facti sint et in unius sententiam (tanquam
pedarii senatores) coierint, scientiis ipsis amplitudinem non addunt, sed in certis
authoribus ornandis et stipandis servili officio funguntur. Neque illud afferat quispiam,
scientias paullatim succrescentes tandem ad statum quendam pervenisse, et tum
demum (quasi confectis spatiis legitimis) in operibus paucorum sedes fias posuisse; atque
postquam nil melius inveniri potuerit, restare scilicet ut quae inventa sint exornentur et
colantur. Atque optandum quidem esset haecita se habuisse. Rectius illud et verius, istas
scientiarum mancipationes nil aliud esse quam rem ex paucorum hominum confidentia
et religuorum socordia et inertia natam. Postquam enim scientiae per partes diligenter
fortasse excultae et tractatae fuerint, tum forte exortus est aliquis, ingenio audax et
propter methodi compendia acceptus et celebratus, qui specie tenus artem constituerit,
revera veterum labores corruperit. Id tamen posteris gratum esse solet, propter usum
operis expeditum et inquisitionis novae taedium et impatientiam. Quod si quis consensu
jam inveterato tanquam temporis judicio moveatur, sciat se ratione admodum fallaci et
infirma niti. Neque enim nobis magna ex parte notum est, quid in scientiis et artibus,
variis saeculis et locis, innotuerit et in publicum emanarit; multo minus, quid a singulis
tentatum sit et secreto agitatum. Iltaque nec temporis partus nec abortus extant in fastis.
Neque ipse consensus ejusque diuturnitas magni prorsus aestimandus est. Utcunque
enim varia sint genera politiarum, unicus est status scientiarum, isque semper fuit et
mansurus est popularis. Atque apud populum plurimum vigent doctrinae aut
contentiosae et pugnaces aut speciosae et inanes, quales videlicet assensum aut
illagueant aut demulcent. Itaque maxima ingenia proculdubio per singulas aetates vim
passa sunt; dum viri captu et intellectu non vulgares, nihilo secius existimationi suae
consulentes, temporis et multitudinis judicio se submiserint. Quamobrem altiores
contemplationes si forte usquam emicuerint, opinionum vulgarium ventis subinde
agitatae sunt et extinctae. Adeo ut Tempus, tanquam fluvius, levia et inflata ad nos
devexerit, gravia et solida demerserit. Quin et illi ipsi authores qui dictaturam quandam
in scientiis invaserunt et tanta confidentia de rebus pronuntiant, cum tamen per
intervalla ad se redeunt, ad querimonias de subtilitate naturae, veritatis recessibus,
rerum obscuritate, causarum implicatione, ingenii humani infirmitate, se convertunt; in
hoc nihilo tamen modestiores, cum malint communem hominum et rerum conditionem
causari quam de seipsis confiteri. Quin illis hoc fere solenne est, ut quicquid ars aliqua
non attingat id ipsum ex eadem arte impossibile esse statuant. Neque vero damnari
potest ars, quum ipsa disceptet et judicet. Itaque id agitur, ut ignorantia etiam ab
ignominia liberetur. Atque quae tradita et recepta sunt ad hunc fere modum se habent:
quoad opera sterilia, quaestionum plena; incrementis suis tard et languida;
perfectionem in tot simulantia, sed per partes male impleta; delectu autem popularia et
authoribus ipsis suspecta, ideoque artificiis quibusdam munita et ostentata [3]. Qui
autem et ipsi experiri et se scientiis addere earumque fines proferre statuerunt, nec illi
a receptis prorsus desciscere ausi sunt, nec fontes rerum petere. Verum se magnum
guiddam consequutos putant si aliquid ex proprio inserant et adjiciant; prudenter secum

VI



reputantes, se in assentiendo modestiam, in adjiciendo libertatem tueri posse. Verum
dum opinionibus et moribus consulitur, mediocritates istae laudatae in magnum
scientiarum detrimentum cedunt. Vix enim datur authores simul et admirari et superare.
Sed fit aguarum more, quae non altius ascendunt quam ex quo descenderunt. Itaque
hujusmodi homines emendant nonnulla sed parum promovent, et proficiunt in melius
non in majus. Neque tamen defuerunt, qui ausu majore omnia integra sibi duxerunt, et
ingenii impetu usi, priora prosternendo et destruendo aditum sibi et placitis suis
fecerunt; quorum tumultu non magnopere profectum est: quum philosophiam et artes
non re ac opere amplificare, sed placita tantum permutare atque regnum opinionum in
se transferre contenderint; exiquo sane fructu, quum inter errores oppositos errandi
causae sint fere communes. Si qui autem nec alienis nec propriis placitis obnoxii, sed
libertati faventes, ita animati fuere ut alios secum simul quaerere cuperent; illi sane
affectu honesti, sed conatu invalidi fuerunt. Probabiles enim tantum rationes secuti
videntur, et argumentorum vertigine circumaguntur, et promiscua quaerendi licentia
severitatem inquisitionis enervarunt. Nemo autem reperitur, qui in rebus ipsis et
experientia moram fecerit legitimam. Atque nonnulli rursus qui experientiae undis se
commisere et fere mechanici facti sunt, tamen in ipsa experientia erraticam quandam
inquisitionem exercent, nec ei [4] certa lege militant. Quin et plerique pusilla quaedam
pensa sibi proposuere, pro magno ducentes si unum aliquod inventum eruere possint;
instituto non minus tenui, quam imperito. Nemo enim rei alicujus naturam in ipsa re recte
aut faeliciter perscrutatur; verum post laboriosam experimentorum variationem non
acquiescit, sed invenit quod ulterius quaerat. Neque illud imprimis omittendum est,
guod omnis in experiendo industria statim ab initio opera quaedam destinata
praepropero et intempestivo studio captavit; fructifera (inquam) experimenta, non
lucifera, quaesivit; nec ordinem divinum imitata est, qui primo die lucem [5] tantum
creavit, eique unum diem integrum attribuit; neque illo die quicquam materiati operis
produxit, verum sequentibus diebus ad ea descendit. At qui summas dialecticae partes
tribuerunt atque inde fidissima scientiis praesidia comparari putarunt, verissime et
optime viderunt intellectum humanum sibi permissum merito suspectum esse debere.
Verum infirmior omnino est malo medicina; nec ipsa mali expers. Siquidem dialectica
quae recepta est, licet ad civilia et artes quae in sermone et opinione positae sunt
rectissime adhibeatur, naturae tamen subtilitatem longo intervallo non attingit; et
prensando quod non capit, ad errores potius stabiliendos et quasi figendos quam ad
viam veritati aperiendam valuit.

[1] Exaggerate. []s]

[2] Anticipated, so far as relates to originality of invention. (One of Bacon's antitheses
between "inventione" and "modis tractandi.") [js]

[3] So selected as to favour popular notions, while at the same time their truth is
doubted even by those who propound them, on which account they are fenced

round and set forth with sundry artifices. [js]

[4] In its service. [js]



[5] The light created on the first day is by many divines supposed to be not a corporeal
but a spiritual light. This is the doctrine of S. Augustine; who however does not say
that those who adopt a contrary opinion are necessarily wrong. This idea of a
spiritual light was developed at great length in connexion with the theory of the
nature and cognition of angels. [js]

Quare, ut quae dicta sunt complectamur, non videtur hominibus aut aliena fides aut
industria propria circa scientias hactenus faeliciter illuxisse; praesertim quum et in
demonstrationibus et in experimentis adhuc cognitis parum sit praesidii. Aedificium
autem hujus universi, structura sua, intellectui humano contemplanti, instar labyrinthi
est; ubi tot ambigua viarum, tam fallaces rerum et signorum similitudines, tam obliquae
et implexae naturarum spirae et nodi, undequaque se ostendunt. Iter autem sub incerto
sensus lumine, interdum affulgente, interdum se condente, per experientiae et rerum
particularium sylvas perpetuo faciendum est.

Quin etiam duces itineris (ut dictum est) qui se offerunt, et ipsi implicantur, atque
errorum et errantium numerum augent. In rebus tam duris, de judicio hominum ex vi
propria, aut etiam de faelicitate fortuita, desperandum est. Neque enim ingeniorum
guantacunque excellentia, neque experiendi alea saepius repetita, ista vincere queat.
Vestigia filo regenda sunt: omnisque via, usque a primis ipsis sensuum perceptionibus,
certa ratione munienda. Neque haec ita accipienda sunt, ac si nihil omnino tot saeculis,
tantis laboribus, actum sit. Neque enim eorum quae inventa sunt nos poenitet. Atque
antiqui certe, in iis quae in ingenio et meditatione abstracta posita sunt, mirabiles se
viros praestitere. Verum quemadmodum saeculis prioribus, cum homines in navigando
per stellarum tantum observationes cursum dirigebant, veteris sane continentis oras
legere potuerunt, aut maria aliqua minora et mediterranea trajicere; priusquam autem
oceanus trajiceretur et novi orbis regiones detegerentur, necesse fuit usum acus
nauticae, ut ducem viae magis fidum et certum, innotuisse: simili prorsus ratione, quae
hucusque in artibus et scientiis inventa sunt, ea hujusmodi sunt ut usu, meditatione,
observando, argumentando, reperiri potuerint; utpote quae sensibus propiora sint et
communibus notionibus fere subjaceant; antequam vero ad remotiora et occultiora
naturae liceat appellere, necessario requiritur ut melior et perfectior mentis et
intellectus humani usus et adoperatio introducatur.

Nos certe, aeterno veritatis amore devicti, viarum incertis et arduis et solitudinibus nos
commisimus; et divino auxilio freti et innixi, mentem nostram et contra opinionum
violentias et quasi instructas acies, et contra proprias et internas haesitationes et
scrupulos, et contra rerum caligines et nubes et undequaque volantes phantasias,
sustinuimus; ut tandem magis fida et secura indicia viventibus et posteris comparare
possemus. Qua in re si quid profecerimus, non alia sane ratio nobis viam aperuit quam
vera et legitima spiritus humani humiliatio. Omnes enim ante nos, qui ad artes
inveniendas se applicuerunt, conjectis paulisper in res et exempla et experientiam oculis,
statim, quasi inventio nil aliud esset quam quaedam excogitatio, spiritus proprios ut sibi
oracula exhiberent quodammodo invocarunt. Nos vero inter res caste et perpetuo



versantes, intellectum longius a rebus non abstrahimus quam ut rerum imagines et radii
(ut in sensu fit) coire possint [6]; unde fit, ut ingenii viribus et excellentiae non multum
relinquatur. Atque quam in inveniendo adhibemus humilitatem, eandem et in docendo
sequuti sumus. Neque enim aut confutationum triumphis, aut antiquitatis
advocationibus, aut authoritatis usurpatione quadam, aut etiam obscuritatis velo,
aliquam his nostris inventis majestatem imponere aut conciliare conamur; qualia
reperire non difficile esset ei, qui nomini suo non animis aliorum lumen affundere
conaretur. Non (inquam) ullum aut vim aut insidias hominum judiciis fecimus aut
paramus; verum eos ad res ipsas et rerum foedera adducimus; ut ipsi videant quid
habeant, quid arguant, quid addant atque in commune conferant. Nos autem si qua in
re vel male credidimus, vel obdormivimus et minus attendimus, vel defecimus in via et
inquisitionem abrupimus, nihilominus iis modis res nudas et apertas exhibemus, ut
errores nostri, antequam scientiae massam altius inficiant, notari et separari possint;
atque etiam ut facilis et expedita sit laborum nostrorum continuatio. Atque hoc modo
inter empiricam et rationalem facultatem (quarum morosa et inauspicata divortia et
repudia omnia in humana familia turbavere) conjugium verum et legitimum in
perpetuum nos firmasse existimamus [7].

[6] To explain the illustration of which Bacon here makes use, it is in the first place to be
remarked that radius is not to be rendered by ray, but by visual cone. “Radium
visualem speciem rei visibilis dicimus: non ut lineam aut superficiem mathematicam
profundo carentem, sed corporalem et pyramidalem, cujus basis in re visa et conus
in oculo videntis est."—Marg. Phil. x. 2. c. 11 [6.1]. Again Telesius [6.2], whose theory
of vision was adopted by Bacon, says, "quae a re quae spectatur relucet lux universa
guidem unum in pupilla coit in punctum," thus forming the "radius" just mentioned.
Lastly Telesius goes on to say, "ab illarum [rerum sc] puncto quovis ilia [lux sc.]
relucet, et vel ubi in unum coit punctum universa ibi fit, itaque et rerum a quibus
relucet imagines et ipsa [sic enim legendum] in eodem fiunt puncto." These
"imagines" then are therefore in some unexplained manner borne along by the light
which constitutes the visual cone, and exist virtually if not formally at the apex from
which the light dispersing in an inverse cone falls ultimately (still bearing them with
it) on the vitreous humour, which is in this system the sphere of vision. Bacon's
expressions therefore amount simply to this, that the eye must be at a certain
distance from the object in order that an effectual visual cone may be formed. He
does not speak either of optical images or of rays, in the senses which we attach to
those words. See Telesius, De Rerum Natura [6.3], vi. c. 23 and 24. [js]

[6.1] “Marg. Phil.” = “Margarita Philosopica (philosophical pearl) (1503)” of Gregor
Reisch (1467-1525) [HJ]

[6.2] Bernardino Telesio (Bernardinus Telesius) (1509-1588). [HJ]

[6.3] Telesius, B. (1565) De Rerum Natura luxta Propria Principia (On the Nature of
Things according to their Own Principles). [HJ]

XI



[7] This is one of the passages which show that Bacon did not imagine that the empirical
faculty was the only thing to be considered in the philosophy of science, but that he
recognised another coordinate element. [js]

Quamobrem, quum haec arbitrii nostri non sint, in principio operis, ad Deum Patre,
Deum Verbum, Deum Spiritum, preces fundimus humillimas et ardentissimas, ut humani
generis aerumnarum memores et peregrinationis istius vitae in qua dies paucos et malos
terimus, novis suis eleemosynis, per manus nostras, familiam humanam dotare
dignentur. Atque illud insuper supplices rogamus, ne humana divinis officiant, neve ex
reseratione viarum sensus et accensione majore luminis naturalis aliquid incredulitatis
et noctis animis nostris erga divina mysteria oboriatur: sed potius, ut ab intellectu puro,
a phantasiis et vanitate repurgato et divinis oraculis nihilominus subdito et prorsus
dedititio, fidei dentur quae fidei sunt. Postremo, ut scientiae veneno a serpente infuso,
guo animus humanus tumet et inflatur, deposito, nec altum sapiamus nec ultra sobrium,
sed veritatem in charitate colamus.

Peractis autem votis, ad homines conversi, quaedam et salutaria monemus et aequa
postulamus. Monemus primum (quod etiam precati sumus) ut homines sensum in
officio, quoad divina, contineant. Sensus enim (instar solis) globi terrestris faciem aperit,
caelestis claudit et obsignat [8]. Rursus, ne hujusce mali fuga in contrarium peccent;
qguod certe fiet, si naturae inquisitionem ulla ex parte veluti interdicto separatam putant.
Neque enim pura illa et immaculata scientia naturalis, per quam Adam nomina ex
proprietate rebus imposuit, principium aut occasionem lapsui dedit. Sed ambitiosa illa,
et imperativa scientiae moralis, de bono et malo dijudicantis, cupiditas, ad hoc ut Homo
a Deo deficeret et sibi ipsi leges daret, ea demum ratio atque modus tentationis fuit. De
scientiis autem quae naturam contemplantur sanctus ille philosophus pronuntiat,
Gloriam Dei esse celare rem; gloriam regis autem rem invenire: non aliter ac si divina
natura innocenti et benevolo purorum ludo delectaretur, qui ideo se abscondunt ut
inveniantur; atque animam humanam sibi collusorem in hoc ludo pro sua in homines
indulgentia et bonitate cooptaverit. Postremo omnes in universum monitos volumus, ut
scientiae veros fines cogitent; nec eam aut animi causa petant, aut ad contentionem, aut
ut alios despiciant, aut ad commodum, aut ad famam, aut ad potentiam, aut hujusmodi
inferiora; sed ad meritum et usus vitae; eamque in charitate perficiant et regant. Ex
appetitu enim potentiae angeli lapsi sunt; ex appetitu scientiae, homines; sed charitatis
non est excessus; neque angelus aut homo per eam unquam in periculum venit.

[8] This image, which in the Advancement of Learning and in the De Augmentis [8.1]
Bacon quotes from "one of Plato's school," is taken from Philo Judzeus, perhaps the
most poetical of the Neo-Platonists. "Post exortum ejus [solis scilicet] illustrantur in
terris omnia, in coelo vero celantur; e diverso, post ejus occasum sidera quidem
promicant, terrestria vero cuncta obteguntur umbris supervenientibus : ad eundem
modum res nostrae se habent; quoties sensuum splendor tanquam sol oritur, tune
scientiae revera coelestes occultantur: quoties autem ad occasum accedit, tune
fulgentissimae virtutum stellae se proferunt, quando etiam mens ipsa re nulla
velante fit sensibilis."— Philo Jud., Quod somnia mittantur a Deo. (I quote from the

Xl



version of Gelenius.) Nearly the same idea appears to be expressed in the Bhagavad
Gita, ii. 69.:

Welche jedem Geschopf Nacht ist, in der wacht der Gesammelte;
In der jeglich Geschopf wachet, ist des schauenden Weisen Nacht.
S. W. v. Humboldt’s Works, i. 34.

Which might be thus rendered in the Latin of the middle ages: —
In nocte creaturae vigilat internus homo;
Cum autem vigilat creatura, contemplativo nox est. [js]

[8.1] “De Augmentis” = “De Augmentis Scientiarum” is a book by Bacon, published in
1623, is a Latinized and expanded version of “Advancement of science” published in
1605. [HJ]

Postulata autem nostra quae afferimus talia sunt. De nobis ipsis silemus: de re autem
guae agitur petimus, ut homines eam non opinionem sed opus esse cogitent; ac pro
certo habeant, non sectae nos alicujus aut placiti, sed utilitatis et amplitudinis humanae
fundamenta moliri. Deinde ut suis commodis aequi, exutis opinionum zelis et
praejudiciis, in commune consulant; ac ab erroribus viarum atque impedimentis, nostris
praesidiis et auxiliis, liberati et muniti, laborum qui restant et ipsi in partem veniant.
Praeterea, ut bene sperent; neque Instaurationem nostram, ut quiddam infinitum et
ultra mortale, fingant et animo concipiant; quum revera sit infiniti erroris finis et
terminus legitimus; mortalitatis autem et humanitatis non sit immemor; quum rem non
intra unius aetatis curriculum omnino perfici posse confidat, sed successioni destinet;
denique scientias, non per arrogantiam in humani ingenii cellulis, sed submisse in mundo
majore quaerat. Vasta vero ut plurimum solent esse, quae inania: solida contrahuntur
maxime, et in parvo sita sunt. Postremo etiam petendum videtur (ne forte quis rei ipsius
periculo nobis iniquus esse velit) ut videant homines, quatenus ex eo quod nobis
asserere necesse sit (si modo nobis ipsi constare velimus) de his nostris opinandi aut
sententiam ferendi sibi jus permissum putent: quum nos omnem istam rationem
humanam praematuram, anticipantem, et a rebus temere et citius quam oportuit
abstractam, (quatenus ad inquisitionem naturae) ut rem variam et perturbatam et male
extructam rejiciamus. Neque postulandum est ut ejus judicio stetur, quae ipsa in
judicium vocatur.

Xl



XV



DISTRIBUTIO OPERIS

Ejus constituuntur Partes sex.

Prima; Partitiones Scientiarum.

Secunda; Novum Organum, sive Indicia de Interpretatione Naturae.

Tertia; Phaenomena Universi, sive Historia Naturalis et Experimentalis ad condendam
Philosophiam.

Quarta; Scala Intellectus.

Quinta; Prodromi, sive Anticipationes Philosophiae Secundae. Sexta; Philosophia Secunda, sive
Scientia Activa.

Singularum Argumenta.
PARS autem instituti nostri est, ut omnia, quantum fieri potest aperte et perspicue
proponantur. Nuditas enim animi, ut olim corporis, innocentiae et simplicitatis comes
est. Pateat itaque primo ordo operis atque ratio ejus. Partes operis a nobis constituuntur
Sex.

Prima pars exhibet scientiae ejus sive doctrinae in cujus possessione humanum genus
hactenus versatur, Summam, sive descriptionem universalem. Visum enim est nobis
etiam in iis quae recepta sunt nonnullam facere moram: eo nimirum consilio, ut facilius
et veteribus perfectio et novis aditus detur. Pari enim fere studio ferimur et ad vetera
excolenda et ad ulteriora assequenda. Pertinet etiam hoc ad faciendam fidem: juxta
illud, Non accipit indoctus verba scientiae, nisi prius ea dixeris quae versantur in corde
ejus [0.5]. Itaque scientiarum atque artium receptarum oras legere, necnon utilia
quaedam in illas importare, tanquam in transitu, non negligemus.

[0.5] “Non accipit indoctus verba scientiae, nisi prius ea dixeris quae versantur in corde
eius” — This is a modified citation from Proverbs 18:2 in the Vulgate Bible, which reads:
“Non recipit stultus verba prudentiae, nisi ea dixeris quae versantur in corde eius.”
Bacon substitutes indoctus for stultus and scientiae for prudentiae, aligning the passage
with his emphasis on epistemology rather than moral wisdom. Such adaptive citation
was typical in early modern humanist writing. [HJ]

Partitiones tamen Scientiarum adhibemus eas, quae non tantum jam inventa et nota,
sed hactenus omissa et debita, complectantur. Etenim inveniuntur in globo intellectuali,
guemadmodum in terrestri, et culta pariter et deserta. Itague nil mirum videri debet, si
a divisionibus usitatis quandoque recedamus. Adjectio enim, dum totum variat, etiam
partes earumque sectiones necessario variat: receptae autem divisiones receptae
summae scientiarum, qualis nunc est, tantum competunt.

Circa ea vero quae ceu omissa notabimus, ita nos geremus, ut non leves tantum titulos

et argumenta concisa eorum quae desiderantur proponamus. Nam si quid inter omissa
retulerimus (modo sit dignioris subjecti) cujus ratio paulo videatur obscurior adeo ut

XV



merito suspicari possimus homines non facile intellecturos quid nobis velimus aut quale
sit illud opus quod animo et cogitatione complectimur, perpetuo nobis curae erit aut
praecepta hujusmodi operis conficiendi aut etiam partem operis ipsius jam a nobis
confectam ad exemplum totius subjungere; ut in singulis aut opera aut consilio juvemus.
Etenim etiam ad nostram existimationem, non solum aliorum utilitatem, pertinere
putavimus, ne quis arbitretur levem aliguam de istiusmodi rebus notionem mentem
nostram perstrinxisse, atque esse illa quae desideramus ac prensamus tanquam votis
similia. Ea vero talia sunt, quorum et penes homines (nisi sibi ipsi desint) potestas plane
sit, et nos apud nosmet rationem quandam certam et explicatam habeamus. Neque
enim regiones metiri animo, ut augures, auspiciorum causa: sed intrare, ut duces,
promerendi studio, suscepimus [1].

[1] Purposing to deserve well of their country. [js]

Atque haec prima operis pars est.

Porro praetervecti artes veteres, intellectum humanum ad trajiciendum instruemus.
Destinatur itague parti secundae, doctrina de meliore et perfectiore usu rationis in
rerum inquisitione, et de auxiliis veris intellectus: ut per hoc (quantum conditio
humanitatis ac mortalitatis patitur) exaltetur intellectus, et facultate amplificetur ad
naturae ardua et obscura superanda. Atque est ea quam adducimus ars (quam
Interpretationem Naturae appellare consuevimus) ex genere logicae; licet plurimum,
atque adeo immensum quiddam, intersit. Nam et ipsa illa logica vulgaris auxilia et
praesidia intellectui moliri ac parare profitetur: et in hoc uno consentiunt. Differt autem
plane a vulgari rebus praecipue tribus: viz. ipso fine, ordine demonstrandi, et inquirendi
initiis.

Nam huic nostrae scientiae finis proponitur, ut inveniantur non argumenta sed artes, nec
principiis consentanea sed ipsa principia, nec rationes probabiles sed designationes et
indicationes Operum. Itaque ex intentione diversa diversus sequitur effectus. lllic enim
adversarius disputatione vincitur et constringitur; hic natura, opere.

Atque cum hujusmodi fine conveniunt demonstrationum ipsarum natura et ordo. In
logica enim vulgari opera fere universa circa Syllogismum consumitur. De Inductione vero
Dialectici vix serio cogitasse videntur; levi mentione eam transmittentes, et ad
disputandi formulas properantes. At nos demonstrationem per syllogismum rejicimus,
quod confusius agat, et naturam emittat e manibus. Tametsi enim nemini dubium esse
possit quin, quae in medio termino conveniunt, ea et inter se conveniant (quod est
mathematicae cujusdam certitudinis): nihilominus hoc subest fraudis, quod syllogismus
ex propositionibus constet, propostiones ex verbis, verba autem notionum tesserae et
signa sint. Itaque si notiones ipsae mentis (quae verborum quasi anima sunt, et totius
hujusmodi structurae ac fabricae basis) male ac temere a rebus abstractae, et vagae, nec
satis definitae et circumscriptae, denique multis modis vitiosae fuerint, omnia ruunt.
Rejicimus igitur syllogismum; neque id solum quoad principia (ad quae nec illi eam
adhibent) sed etiam quoad propositiones medias, quas educit sane atque parturit
utcunque syllogismus, sed operum steriles et a practica remotas et plane quoad partem

XVI



activam scientiarum incompetentes. Quamvis igitur relinquamus syllogismo et
hujusmodi demonstrationibus famosis ac jactatis jurisdictionem in artes populares et
opinabiles (nil enim in hac parte movemus), tamen ad naturam rerum Inductione per
omnia, et tam ad minores propositiones quam ad majores, utimur. Inductionem enim
censemus eam esse demonstrandi formam, quae sensum tuetur et naturam premit et
operibus imminet ac fere immiscetur.

Itaque ordo quoque demonstrandi plane invertitur. Adhuc enim res ita geri consuevit; ut
a sensu et particularibus primo loco ad maxime generalia advoletur, tanquam ad polos
fixos circa quos disputationes vertantur; ab illis caetera per media deriventur: via certe
compendiaria, sed praecipiti, et ad naturam impervia, ad disputationes vero proclivi et
accommodata. At secundum nos, axiomata [2] continenter et gradatim excitantur, ut
nonnisi postremo loco ad generalissima veniatur: ea vero generalissima evadunt non
notionalia, sed bene terminata, et talia quae natura ut revera sibi notiora agnoscat [3],
quaeque rebus haereant in medullis.

[2] Bacon's way of using the word "axioma" as if it were equivalent to "enuntiatum" or
"propositio” he derived from Peter Ramus [2.1]. Hasse [2.2], an early commentator
on Ramus, remarks that the word is used in the same way by Cicero [2.3], who
probably took it from the Stoics. [js]

[2.1] "Peter Ramus" = "Petrus Ramus (Pierre de la Ramée)" (1515-1572). [HJ]
[2.2] "Hasse" = "Johann Adolph Hasse" (1699-1783). [HJ]
[2.3] "Cicero" ="Marcus Tullius Cicero" (106-43 BCE). [HJ]

[3] Aristotle [3.1] everywhere distinguishes between that which is prior and more known
in the order of nature, and that which is prior and more known with respect to
ourselves. Thus in the Posterior Analytics [3.2],i. 2., he says: "Priora autem et notiora
dupliciter dicuntur: neque enim idem est prius natura et prius quantum ad nos
pertinet; neque idem quod notius natura et quod nobis notius. Dico enim, quantum
ad nos, et priora et notiora esse quae a sensu propius; per se vero ac simpliciter, et
priora et notiora quae longius absunt; quo quid autem magis universale eo est
remotius, ac singula quaeque sunt proxima." The schoolmen [3.3], misled by the
ambiguity of the Greek dative, substitute for "notius natura," TtndLoEeL
YVWwpLUWTEPOV, "notius naturae," as if Aristotle had spoken of Nature's knowledge in
opposition to ours. The phrase in the text involves the same metaphor. It may be
translated "Such as Nature would recognise as being really her first principles."
"Notius naturd” is equivalent to St. Thomas's [3.4] expression "prius per viam
perfectionis." [3.5] See with respect to the subject of this note, and especially to the
origin and meaning of the phrases a priori and a posteriori, Trendelenburg Elementa
Log. Aristot. 81 [3.6].

Bartholdy's [3.7] rendering is merely founded in error: "dass es die Natur fir einen

XVl



wirklichen Beweis einer innigern Bekanntschaft mit ihr anerkennen muss." [js]
[3.1] "Aristotle" (384-322 BCE). [HJ]

[3.2] "Posterior Analytics" = "Analytica Posteriora" = "AvaAutika “Yotepa" is one of the
books in Aristotle's Series ob books called "Organon" (="Organum"). [HJ]

[3.3] "schoolmen" = "men of Scholastism". [HJ]

[3.4] "St. Thomas" = "Tommaso d'Aquino” = "Saint Thomas [of] Aquinas" (1225-1274).
[H]

[3.5] "prius per viam perfectionis" = "first through the path of perfection." [HJ]

[3.6] "Trendelenburg Elementa Log. Aristot." This is a collection of parts of Aristotle's
Organon, originally published in 1836 by Friedrich Adolf Trendelenburg (1802-1872).
[HJ]

[3.7] | am not sure which "Bartholdy" is this! Probably it is "Abraham Mendelssohn
Bartholdy" (1776-1835), among other thing, father to Felix Mendelssohn. [HJ]

At in forma ipsa quoque inductionis, et judicio quod per eam fit, opus longe maximum
movemus. Ea enim de qua dialectici loquuntur, quae procedit per enumerationem
simplicem, puerile quiddam est, et precario concludit, et periculo ab instantia
contradictoria exponitur, et consueta tantum intuetur, nec exitum reperit.

Atqui opus est ad scientias inductionis forma tali, quae experientiam solvat et separet,
et per exclusiones ac rejectiones debitas necessario concludat. Quod si judicium illud
vulgatum dialecticorum tam operosum fuerit, et tanta ingenia exercuerit; quanto magis
laborandum est in hoc altero, quod non tantum ex mentis penetralibus, sed etiam ex
naturae visceribus extrahitur?

Neque tamen hic finis. Nam fundamenta quoque scientiarum fortius deprimimus et
solidamus, atque initia inquirendi altius sumimus, quam adhuc homines fecerunt: ea
subjiciendo examini, quae logica vulgaris tanquam fide aliena recipit. Etenim dialectici
principia scientiarum a scientiis singulis tanquam mutuo sumunt: rursus, notiones
mentis primas venerantur: postremo, informationibus immediatis sensus bene dispositi
acquiescunt. At nos logicam veram singulas scientiarum provincias majore cum imperio
guam penes ipsarum principia sit debere ingredi decrevimus, atque illa ipsa principia
putativa ad rationes reddendas compellere quousque plane constent [4]. Quod vero
attinet ad notiones primas intellectus; nihil est eorum quae intellectus sibi permissus
congessit, quin nobis pro suspecto sit, nec ullo modo ratum, nisi novo judicio se stiterit
et secundum illud pronuntiatum fuerit. Quinetiam sensus ipsius informationes multis
modis excutimus. Sensus enim fallunt utique, sed et errores suos indicant: verum errores
praesto, indicia eorum longe petita sunt.

XVl



[4] On the relation of philosophy to the sciences, | may refer to an interesting essay by
Hitter [4.1] in the Berlin Transactions. [js]

[4.1] | could not find anything about "Hitter" (2025-03-20). [HJ]

Duplex autem est sensus culpa: aut enim destituit nos aut decipit. Nam primo, plurimae
sunt res quae sensum etiam recte dispositum nec ullo modo impeditum effugiunt; aut
subtilitate totius corporis, aut partium minutiis, aut loci distantia, aut tarditate atque
etiam velocitate motus, aut familiaritate objecti, aut alias ob causas. Neque rursus, ubi
sensus rem tenet, prehensiones ejus admodum firmae sunt. Nam testimonium et
informatio sensus semper est ex analogia hominis, non ex analogia universi [5]: atque
mMagno Prorsus errore asseritur, sensum esse mensuram rerum.

[5] The phrase "est ex analogia" is to be rendered (giving to "analogia" a wider
signification than that which it ordinarily has) by " has reference to: " just as in the
dictum, "materia non est cognoscibilis nisi ex analogia (or per analogiam) formae;
"— except by reference to form." It seems not improbable that this way of using the
word was suggested by the passage in the Physics which gave rise to the dictum |
have quoted. Aristotle says, Physics i. 7. [5.1], “r} Umokelpévn $UOLg, EMLOTATA KATA
avaloyiov —in which however the word is really used in its usual sense, since
Aristotle goes on to say that this in Umokelpén puoLg stands in the same relation to
ouola that bronze does to a statue, or wood to a couch ; thus illustrating the nature
of matter by referring to the subjectmatter of an artificial form. Bacon elsewhere
uses the phrase "in ordine ad" just as he here uses "ex analogia;" and on the other
hand S. Thomas says, referring to the passage just cited, "Materia non est scibilis nisi
in ordine ad formam, ut dicit Philosophus primo Physicorum; "so that the two
phrases seem equivalent. See S. Thomas, De Natura Materize [5.2], c. 2., compared
with the tract De principio individuationis.

That the meaning of the word Analogy was misconceived by S. Thomas, by Duns
Scotus [5.3], and by the schoolmen in general, is pointed out by Zabarella [5.4], De

prim. rerum materi3, i. 4. [js] [5.5]

[5.1] "Phys." = "Physics" = "Naturales Auscultationes" = "Quowkn dkpoaoic": A book by
Aristotle. [HJ]

[5.2] A work of Thomas of Aquinas. [HJ]
[5.3] John Duns Scotus (1255?-1308). [HJ]
[5.4] Giacomo Zabarella (1533-1589). [HJ]

[5.5] "De prim. rerum materid" = probably "De prima rerum materia", a book by
Zabarella. This book might have seemed only relevant to the meaning of "matter"

XIX



and "physics" to Spedding and his coworkers. However, "De prima rerum materia"
was related to the "nature of material things", the works of alchemists,
(un)mutability of matter, and Plato's essentialism. The unmutability of matter was a
hurdle in accepting “transmutability” of species, as suggested by Darwin. [HJ]

ltaque ut his occurratur, nos multo et fido ministerio auxilia sensui undique
conquisivimus et contraximus, ut destitutionibus substitutiones, variationibus
rectificationes suppeditentur. Neque id molimur tam instrumentis quam experimentis.
Etenim experimentorum longe major est subtilitas quam sensus ipsius, licet instrumentis
exquisitis adjuti; (de iis loquimur experimentis, quae ad intentionem ejus quod quaeritur
perite et secundum artem excogitata et apposita sunt) [6]. ltagque perceptioni sensus
immediatae ac propriae non multum tribuimus: sed eo rem deducimus, ut sensus
tantum de experimento, experimentum de re judicet. Quare existimamus nos sensus (a
guo omnia in naturalibus petenda sunt, nisi forte libeat insanire) antistites religiosos, et
oraculorum ejus non imperitos interpretes, nos praestitisse: ut alii professione quadam,
nos re ipsa, sensum tueri ac colere videamus. Atque hujusmodi sunt ea quae ad lumen
ipsum naturae ejusque accensionem et immissionem paramus: quae per se sufficere
possent, si intellectus humanus aequus et instar tabulae abrasae esset. Sed cum mentes
hominum miris modis adeo obsessae sint ut ad veros rerum radios excipiendos sincera
et polita area prorsus desit, necessitas quaedam incumbit ut etiam huic rei remedium
guaerendum esse putemus.

[6] Compare Nov. Org. ii.36. —[JS] [6.1]

[6.1] This is the first of my comments about abbreviations in this book, and other books
of the same period. | don't understand why on Earth "Novum Organum" should be
abbreviated to "Nov. Org."? In this case was it the authors that used this abbreviation
in the manuscript? Or was it the type-setters who "committed" the abbreviation?
And why were they not consistent in the use of abbreviations? Was ever a proof-
reading of the book? Or did they have an editor? Further, if the numbering of the
two books and the aphorisms was in Roman numerals, why do they use a
combination of Roman and Arabic numerals in the footnotes? This should be "II-
XXXVI", or "2.36"!

Idola autem a quibus occupatur mens, vel Adscititia sunt vel Innata. Adscititia vero
immigrarunt in mentes hominum, vel ex philosophorum placitis et sectis vel ex perversis
legibus demonstrationum. At Innata inhaerent naturae ipsius intellectus, qui ad errorem
longe proclivior esse deprehenditur quam sensus. Utcunque enim homines sibi placeant
et in admirationem mentis humanae ac fere adorationem ruant, illud certissimum est:
sicut speculum inaequale rerum radios ex figura et sectione propria immutat, ita et
mentem, cum a rebus per sensum patitur, in notionibus suis expediendis et
comminiscendis haud optima fide rerum naturae suam naturam inserere et immiscere.

Atque priora illa duo Idolorum genera aegre, postrema vero haec nullo modo, evelli
possunt [7]. Id tantum relinquitur, ut indicentur, atque ut vis ista mentis insidiatrix

XX



notetur et convincatur; ne forte a destructione veterum novi subinde errorum surculi ex
ipsa mala complexione mentis pullulent, eoque res recidat, ut errores non extinguantur
sed permutentur; verum e contra ut illud tandem in aeternum ratum et fixum sit,
intellectum nisi per inductionem ejusque formam legitimam judicare non posse. ltaque
doctrina ista de expurgatione intellectus ut ipse ad veritatem habilis sit, tribus
redargutionibus absolvitur: redargutione philosophiarum, redargutione
demonstrationum, et redargutione rationis humanae nativae [8]. His vero explicatis,
ac postquam demum patuerit quid rerum natura, quid mentis natura ferat, existimamus
nos thalamum Mentis et Universi, pronuba divina bonitate, stravisse et ornasse.
Epithalamii autem votum sit, ut ex eo connubio auxilia humana et stirps inventorum
guae necessitates ac miserias hominum aliqua ex parte doment et subigant, suscipiatur
[9]. Haec vero est operis pars secunda.

[7] The priora duo are the Idols of the Theatre, which include both kinds. The postrema
haec are the Idols of the Tribe, the Cave, and the Market-place. Compare De Aug. Sci.
v. 4. [7.1]; and-seeNote Cattheend-of the Preface [7.2].—[JS]

[7.1] "De Aug. Sci." = "De Augmentis Scientiarum". See my comment [8.1] in PRAEFATIO
in INSTAURATIO MAGNA. [HJ]

[7.2] I have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [H]]

[8] Compare Aphorism 115 (I-CXV), where these three Redargutiones are enumerated
in the inverse order ; in which order they are treated. This shows that the Distributio
Operis was written before Bacon had decided upon the arrangement of the Novum
Organum. See-Note-Catthe-end-ofthePreface [8.1].— [JS]

[8.1] See my comment [7.2] above.

[9] The received reading is suscipiatur, which seems erroneous, but may perhaps be
defended. [I have myself very little doubt that Bacon wrote suscipiatur, not
suscipiantur. If it be ever allowable to make a verb which depends upon two
nominatives agree with the last only (which | think it sometimes is), there was a
reason for doing so in this case; an ambiguity as well as a jingle being thereby
avoided. In an earlier form of this passage (which will be found in the Partis
Instaurationis secundaa Delineatio), the verb is in the singular, as here ; though in
that place it depends directly upon the plural nominative "auxilia humana," and
therefore cannot be defended. In the Redargutio Philosophiarum it appears again in
still another shape. There we have two nominatives, one singular and one plural, as
here; but the plural coming last, the verb is in the plural, "ut ex illo connubio, non
phantasias monstra, sed stirps heroum, quae monstra domet et extinguat,—hoc est
inventa salutaria et utilia ad necessitates humanas (quantum fieri datur) debellandos
et relevandos, suscipiantur. Hoc epithalamii votum sit." — [JS]

At vias non solum monstrare et munire, sed inire quoque consilium est. Itaque tertia pars

XXI



operis complectitur Phaenomena Universi; hoc est, omnigenam experientiam, atque
historiam naturalem ejus generis quae possit esse ad condendam philosophiam
fundamentalis. Neque enim excellens aliqua demonstrandi via sive naturam
interpretandi forma, ut mentem ab errore et lapsu defendere ac sustinere, ita ei
materiam ad sciendum praebere et subministrare possit. Verum iis quibus non conjicere
et hariolari, sed invenire et scire propositum est, quique non simiolas et fabulas
mundorum comminisci, sed hujus ipsius veri mundi naturam introspicere et velut
dissecare in animo habent, omnia a rebus ipsis petenda sunt. Neque huic labori et
inquisitioni ac mundanae perambulationi, ulla ingenii aut meditationis aut
argumentationis substitutio aut compensatio sufficere potest; non si omnia omnium
ingenia coierint. Itaque aut hoc prorsus habendum, aut negotium in perpetuum
deserendum. Ad hunc vero usque diem ita cum hominibus actum est, ut minime mirum
sit si natura sui copiam non faciat.

Nam primo, sensus ipsius informatio, et deserens et fallens: observatio, indiligens et
inaequalis et tanquam fortuita; traditio, vana et ex rumore; practica, operi intenta et
servilis; vis experimentalis, caeca, stupida, vaga, et praerupta; denique historia naturalis,
levis et inops, vitiosissimam materiam intellectui ad philosophiam et scientias
congesserunt.

Deinde, praepostera argumentandi subtilitas et ventilatio serum rebus plane desperatis
tentatur remedium, nec negotium ullo modo restituit aut errores separat. Itaque nulla
spes majoris augmenti ac progressus sita est, nisi in restauratione quadam scientiarum.

Hujus autem exordia omnino a naturali historia sumenda sunt, eaque ipsa novi cujusdam
generis et apparatus. Frustra enim fuerit speculum expolire, si desint imagines; et plane
materia idonea praeparanda est intellectui, non solum praesidia fida comparanda.
Differt vero rursus historia nostra (quemadmodum logica nostra) ab ea quae habetur,
multis rebus: fine sive officio, ipsa mole et congerie, dein subtilitate, etiam delectu et
constitutione in ordine ad ea quae sequuntur.

Primo enim eam proponimus historiam naturalem, quae non tam aut rerum varietate
delectet aut praesenti experimentorum fructu juvet, quam lucem inventioni causarum
affundat, et philosophiae enutricandae primam mammam praebeat. Licet enim opera
atque activam scientiarum partem praecipue sequamur, tamen messis tempus
expectamus, nec muscum et segetem herbidam demetere conamur. Satis enim scimus,
axiomata recte inventa tota agmina operum secum trahere, atque opera non sparsim
sed confertim exhibere. Intempestivum autem illum et puerilem affectum, ut pignora
aliqua novorum operum propere captentur, prorsus damnamus et amovemus, ceu
pomum Atalantae quod cursum retardat. Atque Historiae nostrae Naturalis officium tale
est.

Quoad congeriem vero, conficimus historiam non solum naturae liberae ac solutae (cum

scilicet illa sponte fluit et opus suum peragit), qualis est historia coelestium,
meteororum, terrae et maris, mineralium, plantarum, animalium; sed multo magnis

XXII



naturae constrictae et vexatae; nempe, cum per artem et ministerium humanum de
statu suo detruditur, atque premitur et fingitur. Itaque omnia artium mechanicarum,
omnia operativae partis liberalium, omnia practicarum complurium quae in artem
propriam non coaluerunt, experimenta (quantum inquirere licuit et quantum ad finem
nostrum faciunt) perscribimus. Quin etiam (ut quod res est eloquamur) fastum hominum
et speciosa nil morati, multo plus et operae et praesidii in hac parte quam in illa altera
ponimus; quandoquidem natura rerum magis se prodit per vexationes artis quam in
libertate propria.

Neque Corporum tantum historiam exhibemus; sed diligentiae insuper nostrae esse
putavimus, etiam Virtutum ipsarum (illarum dicimus quae tanquam cardinales in natura
censeri possint, et in quibus naturae primordia plane constituuntur, utpote materiae
primis passionibus ac desideriis, viz. Denso, Raro, Calido, Frigido, Consistenti, Fluido,
Gravi, Levi, aliisque haud paucis) historiam seorsum comparare [10].

[10] The whole tendency of Bacon's method led him to give the first place to inquiries
relating to abstract qualities of the nature of those which he here mentions. We shall
have occasion to remark on this point in connexion with several passages in the
second book of the Novum Organum. [js]

Enimvero ut de subtilitate dicamus, plane conquirimus genus experimentorum longe
subtilius et simplicius guam sunt ea quae occurrunt. Complura enim a tenebris educimus
et eruimus, quae nulli in mentem venisset investigare, nisi qui certo et constanti tramite
ad inventionem causarum pergeret; cum in se nullius magnopere sint usus; ut liquido
appareat, ea non propter se quaesita esse; sed ita prorsus se habeant illa ad res et opera
guemadmodum literae alphabeti se habeant ad orationem et verba; quae licet per se
inutiles eaedem tamen omnis sermonis elementa sunt.

In delectu autem narrationum et experimentorum melius hominibus cavisse nos
arbitramur, quam qui adhuc in historia naturali versati sunt. Nam omnia fide oculata aut
saltem perspecta, et summa quadam cum severitate, recipimus; ita ut nil referatur
auctum miraculi causa, sed quae narramus a fabulis et vanitate casta et intemerata sint.
Quinetiam et recepta quaeque ac jactata mendacia (quae mirabili quodam neglectu per
saecula multa obtinuerunt et inveterata sunt) nominatim proscribimus et notamus; ne
scientiis amplius molesta sint. Quod enim prudenter animadvertit quidam, fabulas et
superstitiones et nugas quas nutriculae pueris instillant, mentes eorum etiam serio
depravare: ita eadem nos movit ratio ut solliciti atque etiam anxii simus ne ab initio, cum
veluti infantiam philosophiae sub historia naturali tractemus et curemus, illa alicui
vanitati assuescat. At in omni experimento novo et paulo subtiliore, licet (ut nobis
videtur) certo ac probato, modum tamen experimenti quo usi sumus aperte
subjungimus; ut, postquam patefactum sit guomodo singula nobis constiterint, videant
homines quid erroris subesse et adhaerere possit, atque ad probationes magis fidas et
magis exquisitas (si quae sint) expergiscantur: denique ubigue monita et scrupulos et
cautiones aspergimus, religione quadam et tanquam exorcismo omnia phantasmata
ejicientes ac cohibentes.

XX



Postremo, cum nobis exploratum sit quantopere experientia et historia aciem mentis
humanae disgreget, et quam difficile sit (praesertim animis vel teneris vel praeoccupatis) a
principio cum natura consuescere, adjungimus saepius observationes nostras, tanquam
primas quasdam conversiones et inclinationes ac veluti aspectus historiae ad
philosophiam; ut et pignoris loco hominibus sint eos in historiae fluctibus perpetuo non
detentos iri, utque cum ad opus intellectus deveniatur omnia sint magis in procinctu.
Atque per hujusmodi (qualem describimus) Historiam Naturalem, aditum quendam fieri
posse ad naturam tutum et commodum, atque materiam intellectui praeberi probam et
praeparatam, censemus.

Postquam vero et intellectum fidissimis auxiliis se praesidiis stipavimus, et justum
divinorum operum exercitum severissimo delectu comparavimus; nil amplius superesse
videtur, nisi ut philosophiam ipsam aggrediamur. Attamen in re tam ardua et suspensa,
sunt quaedam quae necessario videntur interponenda; partim docendi gratia, partim in
usum praesentem.

Horum primum est, ut exempla proponantur inquirendi et inveniendi secundum nostram
rationem ac viam, in aliquibus subjectis repraesentata: sumendo ea potissimum subjecta
guae et inter ea quae quaeruntur sunt nobilissima et inter se maxime diversa; ut in
unoquogque genere exemplum non desit. Neque de iis exemplis loquimur quae singulis
praeceptis ac regulis illustrandi gratia adjiciuntur (hoc enim in secunda parte operis
abunde praestitimus); sed plane typos intelligimus et plasmata, quae universum mentis
processum atque inveniendi continuatam fabricam et ordinem, in certis subjectis, iisque
variis et insignibus, tanquam sub oculos ponant. Etenim nobis in mentem venit, in
mathematicis, astante machina, sequi demonstrationem facilem et perspicuam; contra
absque hac commoditate, omnia videri involuta et, quam revera sunt, subtiliora. Itaque
hujusmodi exemplis quartam partem nostri operis attribuimus: quae revera nil aliud est,
quam secundae partis applicatio particularis et explicata.

At quinta pars ad tempus tantum, donec reliqua perficiantur, adhibetur; et tanquam
foenus redditur, usque dum sors haberi possit. Neque enim finem nostrum ita petimus
occaecati, ut quae occurrunt in via utilia negligamus. Quamobrem quintam partem
operis ex iis conficimus quae a nobis aut inventa aut probata aut addita sunt; neque id
tamen ex rationibus atque praescriptis interpretandi, sed ex eodem intellectus usu quem
aliiin inquirendo et inveniendo adhibere consueverunt. Etenim cum, ex perpetua nostra
cum natura consuetudine, majora de meditationibus nostris quam pro ingenii viribus
speramus; tum poterunt ista veluti tabernaculorum in via positorum vice fungi, ut mens
ad certiora contendens in iis paulisper acquiescat. Attamen testamur interim, nos illis
ipsis, quod ex vera interpretandi forma non sint inventa aut probata, teneri minime velle.
Istam vero judicii suspensionem non est quod exhorreat quispiam, in doctrina quae non
simpliciter nil sciri posse, sed nil nisi certo ordine et certa via sciri posse, asserit; atque
interea tamen certos certitudinis gradus ad usum et levamen constituit, donec mens in
causarum explicatione consistat. Neque enim illae ipsae scholae philosophorum qui
Acatalepsiam simpliciter tenuerunt inferiores fuere istis quae pronuntiandi licentiam

XXIV



usurparunt. lllae tamen sensui et intellectui auxilia non paraverunt, quod nos fecimus,
sed fidem et authoritatem plane sustulerunt; quod longe alia res est, et fere opposita.

Sexta tandem pars operis nostri (cui reliquae inserviunt ac ministrant) eam demum
recludit et proponit philosophiam, quae ex hujusmodi (qualem ante docuimus et
paravimus) inquisitione legitima et casta et severa educitur et constituitur. Hanc vero
postremam partem perficere et ad exitum perducere, res est et supra vires et ultra spes
nostras collocata. Nos ei initia (ut speramus) non contemnenda, exitum generis humani
fortuna dabit, qualem forte homines in hoc rerum et animorum statu haud facile animo
capere aut metiri queant. Neque enim agitur solum foelicitas contemplativa, sed vere
res humanae et fortunae, atque omnis operum potentia. Homo enim naturae minister
et interpres tantum facit et intelligit, quantum de naturae ordine, opere vel mente,
observaverit: nec amplius scit, aut potest. Neque enim ullae vires causarum catenam
solvere aut perfringere possint; neque natura aliter quam parendo vincitur. Itaque
intentiones geminae illae, humanae scilicet Scientiae et Potentiae, vere in idem
coincidunt; et frustratio operum maxime fit ex ignoratione causarum.

Atque in eo sunt omnia, si quis oculos mentis a rebus ipsis nunquam dejiciens, earum
imagines plane ut sunt excipiat. Neque enim hoc siverit Deus, ut phantasiae nostrae
somnium pro exemplari mundi edamus: sed potius benigne faveat, ut apocalypsim ac
veram visionem vestigiorum [11] et sigillorum creatoris super creaturas scribamus.

[11] This application of the word “vestigia" is constantly made by the schoolmen. Thus
St. Thomas Aquinas: "In rationalibus creaturis est imago Trinitatis, in caeteris vero
creaturis est vestigium Trinitatis, in quantum in eis inveniuntur aliqua quae

reducuntur in divinas personas."— Summa Theolog. [11.1] 1™ pars, q. 45. art. 7
[11.2]. [js]
[11.1] "Summa Theolog." = "Summa Theologiae" or "Summa Theologica" (Summary of

theology) is an unfinished book by Thomas of Aquinas. Yet another comment about
abbreviations! The title of the book has been shortened only by two letters! [HJ]

[11.2] It seems that abbreviations referring to parts of a book follow the language of the

book. So, in here "1M2" ="15" "pars" = "part", "q." = "quaestiones" = "question", and

art." = "articulus" = "article". | am not sure how consistent the Spedding and
coworkers have been. [HJ]

Itaque Tu Pater, qui lucem visibilem primitias creaturae dedisti, et lucem intellectualem
ad fastigium operum tuorum in faciem hominis inspirasti; opus hoc, quod a tua bonitate
profectum tuam gloriam repetit, tuere et rege. Tu postquam conversus es ad
spectandum opera quae fecerunt manus tuae, vidisti quod omnia essent bona valde; et
requievisti. At homo conversus ad opera quae fecerunt manus suae, vidit quod omnia
essent vanitas et vexatio spiritus; nec ullo modo requievit. Quare si in operibus tuis
sudabimus, facies nos visionis tuae et sabbati tui participes [12]. Supplices petimus, ut
haec mens nobis constet; utque novis eleemosynis, per manus nostras et aliorum

XXV



quibus eandem mentem largieris, familiam humanam dotatam velis.

[12] Compare this with St. Augustine's [12.1] prayer at the close of the Confessions
[12.2]. "Domine Deus pacem da nobis (omnia enim praestitisti nobis), pacem quietis,
pacem Sabbati, Sabbati sine vespera. Omnis quippe iste ordo pulcherrimus rerum
valde bonarum modis suis peractis transiturus est, et mane quippe in eis factum est
et vespera. Dies autem Septimus sine vespera est, nee habet occasum, quia
sanctificasti eum ad permansionem sempiternam, ut id quod tu, post opera tua bona
valde, quamvis ea quietus feceris, requievisti septimo die, hoc praeloquatur nobis
vox libri tui, quod et noj post opera nostra, ideo bona valde quia tu nobis ea donasti,
sabbato vitae aeternse requiescamus in te."— Conf. xiii. 35—6 [12.3].

Compare also the line with which the Faerie Queene [12.4] breaks off:—
"0 that [g. thou ?] great Sabbaoth God graunt me that Sabbaoth sight." [js]

[12.1] "St. Augustine" = "Augustine of Hippo" (354-430). Do | need to mention that he
was of Manichaean faith in his youth? [HJ]

[12.2] "Confession" or "The confessions of Saint Augustine" (397-400). [HJ]
[12.3] "Confessions has 13 books. So, the above passage is from the last book. [HJ]

[12.4] "The Faerie Queene", published between 1590 and 1596, is an epic poem by
Edmund Spenser (1552-1599) [HJ]

XXVI



DEEST
PARS PRIMA INSTAURATIONIS,
QUAZ COMPLECTITUR
PARTITIONES SCIENTIARUM.
lllae tamen ex Secundo Libro de Progressibus faciendis in Doctrina
Divina et Humana, nonnulla ex parte
peti possunt. [1]

[1] This is omitted in the common editions of Bacon's collected works (in all, | believe,
except Montagu's [1.1]); the De Augmentis Scientiarum, with the title "Instaurationis
Magnee pars prima" prefixed on a separate leaf, being substituted for it. And it is true
that Bacon did afterwards decide upon supplying this deficiency by a translation of the
Advancement of Learning enlarged; that he produced the De Augmentis Scientiarum
with that intention and understanding; and that though the original edition does not
bear "Instaurationis Magnae pars prima" on the titlepage, yet in Dr. Rawley's [1.2]
reprint of it in 1638 those words were inserted. Nevertheless this notice is of
importance, as showing that when Bacon published the Novum Organum he did not
look to a mere enlargement of the Advancement of Learning as satisfying the intention
of the pars prima; for if he had, he would have referred to the work itself, not to the
second book only. He meant, no doubt, to reproduce the substance of it in a different
form. And my own impression is that the Descriptio Globi Intellectualis [1.3] was
originally designed for this place, and that he had not yet abandoned the hope of
completing it; but that soon after, — fortune gone, health shaken, assistance not to be
commanded, and things of more importance remaining to be done,—he found he had
not time to finish it on so large a scale, and therefore resolved to enlarge the old house
instead of building a new one. — [JS].

[1.1] Basil Montagu (1770-1851). [HJ]
[1.2] William Rawley (1588-1667). [H)]

[1.3] "Descriptio Globi Intellectualis" (1612) is a book by Bacon. [HJ]

XXVII



XXVII



SEQUITUR
SECUNDA PARS INSTAURATIONIS,
QUZ ARTEM IPSAM
Interpretandi Naturam, et verioris adoperationis Intellectus
exhibet:
neque eam ipsam tamen in Corpore tractatus justi,
sed tantum digestam per summas, in
Aphorismos. [2]

[2] This explains a certain discrepancy between the design of the second part, as set forth
in the Distributio Operis, and the execution of it in the Novum Organum. The
Distribution like the Delineatio, was probably written when Bacon intended to work it
out in a regular and consecutive treatise, and repesents the idea of the work more
perfectly than the work itself. See note on Distributio Operis. 339 [2.1].— [JS].

[2.1] There are two footnotes on Page 139 of the original print (see above Footnotes [7]

and [8] in "DISTRIBUTIO OPERIS"). None of them seems relevant to this discussion.
[HJ]

XXIX



XXX



PARS SECUNDA OPERIS,
QUZ DICITUR

NOVUM ORGANUM,

SIVE
INDICIA VERA
DE INTERPRETATIONE NATURA.

PRAFATIO.

Qui de natura, tanquam de re explorata, pronuntiare ausi sunt, sive hoc ex animi fiducia
fecerint sive ambitiose et more professorio, maximis illi philosophiam et scientias
detrimentis affecere. Ut enim ad fidem faciendam validi, ita etiam ad inquisitionem
extinguendam et abrumpendam efficaces fuerunt. Neque virtute propria tantum
profuerunt, quantum in hoc nocuerunt, quod aliorum virtutem corruperint et
perdiderint. Qui autem contrariam huic viam ingressi sunt atque nihil prorsus sciri posse
asseruerunt, sive ex sophistarum veterum odio sive ex animi fluctuatione aut etiam ex
quadam doctrinae copia in hanc opinionem delapsi sint, certe non contemnendas ejus
rationes adduxerunt; veruntamen nec a veris initiis sententiam suam derivarunt, et,
studio quodam atque affectatione provecti, prorsus modum excesserunt. At antiquiores
ex Graecis (quorum scripta perierunt) inter pronuntiandi jactantiam et Acatalepsiae
desperationem prudentius se sustinuerunt: atque de inquisitionis difficultate et rerum
obscuritate saepius querimonias et indignationes miscentes, et veluti fraenum
mordentes, tamen propositum urgere atque naturae se immiscere non destiterunt;
consentaneum (ut videtur) existimantes, hoc ipsum (videlicet utrum aliquid sciri possit)
non disputare, sed experiri. Et tamen illi ipsi, impetu tantum intellectus usi, regulam non
adhibuerunt, sed omnia in acri meditatione et mentis volutatione et agitatione perpetua
posuerunt.

Nostra autem ratio, ut opere ardua, ita dictu facilis est. Ea enim est, ut certitudinis gradus
constituamus, sensum per reductionem [1] quandam tueamur, sed mentis opus quod
sensum subsequitur plerunque rejiciamus; novam autem et certam viam, ab ipsis
sensuum perceptionibus, menti aperiamus et muniamus. Atque hoc proculdubio
viderunt et illi qui tantas dialecticae partes tribuerunt. Ex quo liquet, illos intellectui
adminicula quaesivisse, mentis autem processum nativum et sponte moventem,
suspectum habuisse. Sed serum plane rebus perditis hoc adhibetur remedium;
postquam mens ex quotidiana vitae consuetudine, et auditionibus et doctrinis inquinatis
occupata, et vanissimis idolis obsessa fuerit. Itaque ars illa dialecticae, sero (ut diximus)
cavens, neque rem ullo modo restituens, ad errores potius figendos quam ad veritatem



aperiendam valuit. Restat unica salus ac sanitas, ut opus mentis universum de integro
resumatur; ac mens, jam ab ipso principio, nullo modo sibi permittatur, sed perpetuo
regatur; ac res veluti per machinas conficiatur. Sane si homines opera mechanica nudis
manibus, absque instrumentorum vi et ope, aggressi essent, quemadmodum opera
intellectualia nudis fere mentis viribus tractare non dubitarunt, parvae admodum
fuissent res quas movere et vincere potuissent, licet operas enixas atque etiam
conjunctas praestitissent. Atque si paulisper morari, atque in hoc ipsum exemplum,
veluti in speculum, intueri velimus; exquiramus (si placet) si forte obeliscus aliquis
magnitudine insignis ad triumphi vel hujusmodi magnificentiae decus transferendus
esset, atque id homines nudis manibus aggrederentur, annon hoc magnae cujusdam
esse dementiae spectator quispiam rei sobrius fateretur? Quod si numerum augerent
operariorum, atque hoc modo se valere posse confiderent, annon tanto magis? Sin
autem delectum quendam adhibere vellent, atque imbecilliores separare, et robustis
tantum et vigentibus uti, atque hinc saltem se voti compotes fore sperarent, annon
adhuc eos impensius delirare diceret? Quin etiam si hoc ipso non contenti, artem
tandem athleticam consulere statuerent, ac omnes deinceps manibus et lacertis et
nervis ex arte bene unctis et medicatis adesse juberent, annon prorsus eos dare operam
ut cum ratione quadam et prudentia insanirent, clamaret? Atque homines tamen simili
malesano impetu et conspiratione inutili feruntur in intellectualibus; dum ab ingeniorum
vel multitudine et consensu vel excellentia et acumine magna sperant, aut etiam
dialectica (quae quaedam athletica censeri possit) mentis nervos roborant; sed interim,
licet tanto studio et conatu, (si quis vere judicaverit) intellectum nudum applicare non
desinunt. Manifestissimum autem est, in omni opere magno, quod manus hominis
praestat, sine instrumentis et machinis, vires nec singulorum intendi nec omnium coire
posse.

[1] The word "reductio" appears to be used much as in modern scientific language; that
is, as nearly equivalent to correction; — as when we speak of redlining observations,
etc., by which is meant the applying to them of certain principles of correction: |
should translate the clause in which it occurs by "we guard the sense from error by
a certain method of correction;"— a translation which accords with what is said infra
[1.1], “I = LXIX” [1.69], with respect to the short-comings and errors of the senses.

[js]
[1.1] The Latin word "infra" = "below". [HJ]

Itague ex his quae diximus praemissis, statuimus duas esse res de quibus homines plane
monitos volumus, ne forte illae eos fugiant aut praetereant. Quarum prima hujusmodi
est; fieri fato quodam (ut existimamus) bono, ad extinguendas et depellendas
contradictiones et tumores animorum, ut et veteribus honor et reverentia intacta et
imminuta maneant, et nos destinata perficere et tamen modestiae nostrae fructum
percipere possimus. Nam nos, si profiteamur nos meliora afferre quam antiqui, eandem
guam illi viam ingressi, nulla verborum arte efficere possimus, quin inducatur quaedam
ingenii vel excellentiae vel facultatis comparatio sive contentio; non ea quidem illicita aut
nova; -- quidni enim possimus pro jure nostro (neque eo ipso alio, quam omnium) si quid



apud eos non recte inventum aut positum sit, reprehendere aut notare? -- sed tamen
utcunque justa aut permissa, nihilominus impar fortasse fuisset ea ipsa contentio, ob
virium nostrarum modum. Verum quum per nos illud agatur, ut alia omnino via
intellectui aperiatur illis intentata et incognita, commutata jam ratio est; cessant studium
et partes; nosque indicis tantummodo personam sustinemus, quod mediocris certe est
authoritatis, et fortunae cujusdam potius quam facultatis et excellentiae. Atque haec
moniti species ad personas pertinet; altera ad res ipsas.

Nos siquidem de deturbanda ea quae nunc floret philosophia, aut si quae alia sit aut erit
hac emendatior aut auctior, minime laboramus. Neque enim officimus, quin philosophia
ista recepta, et aliae id genus, disputationes alant, sermones ornent, ad professoria
munera et vitae civilis compendia adhibeantur et valeant. Quin etiam aperte
significamus et declaramus, eam quam nos adducimus philosophiam ad istas res
admodum utilem non futuram. Non praesto est, neque in transitu capitur, neque ex
praenotionibus intellectui blanditur, neque ad vulgi captum nisi per utilitatem et effecta
descendet.

Sint itaque (quod faelix faustumaque sit utrique parti) duae doctrinarum emanationes, ac
duae dispensationes; duae similiter contemplantium sive philosophantium tribus ac
veluti cognationes; atque illae neutiqguam inter se inimicae aut alienae, sed foederatae
et mutuis auxiliis devinctae: sit denique alia scientias colendi, alia inveniendi ratio. Atque
guibus prima potior et acceptior est, ob festinationem, vel vitae civilis rationes, vel quod
illam alteram ob mentis infirmitatem capere et complecti non possint (id quod longe
plurimis accidere necesse est), optamus ut iis faeliciter et ex voto succedat quod agunt,
atque ut quod sequuntur teneant. Quod si cui mortalium cordi et curae sit, non tantum
inventis haerere atque iis uti, sed ad ulteriora penetrate; atque non disputando
adversarium, sed opere naturam vincere; denique, non belle et probabiliter opinari, sed
certo et ostensive scire; tales, tanquam veri scientiarum filii, nobis (si videbitur) se
adjungant; ut omissis naturae atriis, quae infiniti contriverunt, aditus aliquando ad
interiora patefiat. Atque ut melius intelligamur, utque illud ipsum quod volumus ex
nominibus impositis magis familiariter occurrat, altera ratio sive via Anticipatio Mentis,
altera Interpretatio Naturae, a nobis appellari consuevit.

Est etiam quod petendum videtur. Nos certe cogitationem suscepimus et curam
adhibuimus, ut quae a nobis proponentur non tantum vera essent, sed etiam ad animos
hominum (licet miris modis occupatos et interclusos) non incommode aut aspere
accederent. Veruntamen aequum est, ut ab hominibus impetremus (in tanta praesertim
doctrinarum et scientiarum restauratione) ut qui de hisce nostris aliquid, sive ex sensu
proprio, sive ex authoritatum turba, sive ex demonstrationum formis (quae nunc
tanquam leges quaedam judicialis invaluerunt), statuere aut existimare velit, ne id in
transitu et velut aliud agendo facere se posse speret; sed ut rem pernoscat; nostram,
quam describimus et munimus, viam ipse paullatim tentet; subtilitati rerum quae in
experientia signata est assuescat; pravos denique atque alte haerentes mentis habitus
tempestiva et quasi legitima mora corrigat; atque tum demum (si placuerit) postquam
in potestate sua esse coeperit, judicio suo utatur.



SEQUITUR PARTIS SECUNDAE SUMMA,
DIGESTA IN APHORISMOS.



(This is a title page)

LIBER PRIMUS

PARTIS SECUNDAE SUMMA,
DIGESTAIN
APHORISMOS.






APHORISMI
DE INTERPRETATIONE NATURA
ET REGNO HOMINIS.

APHORISMUS.

Homo, Naturae minister [2] et interpres, tantum facit et intelligit quantum de Naturae
ordine re vel mente observaverit: nec amplius scit, aut potest.

[2] That the physician is "Naturae minister," ¢pUoswc UMnpeEtnc, 'is quoted more than
once from Hippocrates [2.1] by Galen [2.2], xv. 369. xvi. 35. (Kuhn [2.3]): the first
passage in his commentary on Hippocrates. De Alimento [2.4], iii., the second in his
do. De Humor, i. [2.5] [js]

[2.1] Hippocrates (460-370 BCE). [HJ]

[2.2] Galen = Aelius Galenus = Claudius Galenus (129-216) [HJ]
[2.3] Kuhn = Karl Gottlob Kiihn (1754-1840). [HJ]

[2.4] A book by Hippocrates. [HJ]

[2.5] A book by Hippocrates. [HJ]

Nec manus nuda, nec intellectus sibi permissus, multum valet; instrumentis et auxiliis
res perficitur; quibus opus est, non minus ad intellectum, quam ad manum. Atque ut
instrumenta manus motum aut cient aut regunt; ita et instrumenta mentis intellectui aut
suggerunt aut cavent.

Scientia et potentia humana in idem coincidunt, quia ignoratio causae destituit effectum.
Natura enim non nisi parendo vincitur [3]: et quod in contemplatione instar causae est,
id in operatione instar regulae est.

[3] This antithesis was probably suggested by Publius Syrus's [3.1] gnome: — "Casta ad
virum matrona parendo imperat. [3.2]" [js]



[3.1] Publilius Syrus (85-43 BCE). [HJ]

[3.2] "Casta ad virum matrona parendo imperat." = "A chaste matron commands by
obeying her husband." This, unfortunately, shows the male chauvinistic views of the
first century BCE and 19th century's scholars. [HJ]

IV.

Ad opera nil aliud potest homo, quam ut corpora naturalia admoveat et amoveat: reliqua
Natura intus transigit [4].

[4] For some remarks upon the first four Aphorisms, see-the-Preface,p—156- [4.1] - [JS]

[4.1] | have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ]

V.

Solent se immiscere naturae (quoad opera) mechanicus, mathematicus, medicus,
alchemista [4.5], et magus; sed omnes (ut nunc sunt res) conatu levi, successu tenui.

[4.5] “alchemista” = “alchimista”. [HJ]

VI.

Insanum quiddam esset, et in se contrarium, existimare ea, quae adhuc nunquam facta
sunt, fieri posse, nisi per modos adhuc nunquam tentatos.

VII.

Generationes mentis et manus numerosae admodum videntur in libris et opificiis. Sed
omnis ista varietas sita est in subtilitate eximia, et derivationibus paucarum rerum, quae
innotuerunt; non in numero Axiomatum.

VIil.

Etiam opera, quae jam inventa sunt, casui debentur et experientiae, magis quam
scientiis: scientiae enim, quas nunc habemus, nihil aliud sunt quam quaedam
concinnationes rerum antea inventarum; non modi inveniendi, aut designationes
novorum operum.



IX.

Causa vero et radix fere omnium malorum in scientiis ea una est; quod dum mentis
humanae vires falso miramur et extollimus, vera ejus auxilia non quaeramus.

X.

Subtilitas naturae subtilitatem sensus et intellectus multis partibus superat; ut pulchrae
illae meditationes et speculationes humanae et causationes res malesanae sint, nisi quod
non adsit qui advertat [5].

[5] That is, they must from the nature of the case be so far from the truth, that, if we
could but compare them with the reality, they would seem like the work of men not
in their senses. — [JS]

XI.

Sicut scientiae, quae nunc habentur, inutiles sunt ad inventionem operum; ita et logica,
guae nunc habetur, inutilis est ad inventionem scientiarum.

XIl.

Logica, quae in usu est, ad errores (qui in notionibus vulgaribus fundantur) stabiliendos
et figendos valet, potius quam ad inquisitionem veritatis; ut magis damnosa sit, quam
utilis.

XIIl.

Syllogismus ad principia scientiarum non adhibetur, ad media axiomata frustra
adhibetur, cum sit subtilitati naturae longe impar. Assensum itaque constringit, non res.

XIV.

Syllogismus ex propositionibus constat, propositiones ex verbis, verba notionum
tesserae sunt. Itaque si notiones ipsae (id quod basis rei est) confusae sint, et temere a
rebus abstractae; nihil in iis, quae superstruuntur, est firmitudinis. ltaque spes est unain
inductione vera.

XV.

In notionibus nil sani est, nec in logicis, nec in physicis: non Substantia, non Qualitas,
Agere, Pati, ipsum Esse, bonae notiones sunt; multo minus Grave, Leve, Densum, Tenue,
Humidum, Siccum , Generatio, Corruptio, Attrahere, Fugare, Elementum, Materia,



Forma, et id genus; sed omnes phantasticae et male terminatae.

XVI.

Notiones infimarum specierum, Hominis, Canis, Columbae, et praehensionum
immediatarum sensus, Calidi, Frigidi, Albi, Nigri, non fallunt magnopere; quae tamen
ipsae a fluxu materiae et commissione [6] rerum quandoque confunduntur; reliquae
omnes (quibus homines hactenus usi sunt) aberrationes sunt, nec debitis modis a rebus
abstractae et excitatae.

[6] [Commissione in the original edition. — [JS]] From the context it is clear that Bacon
means that the union of bodies of different kinds, by giving rise to new qualities and
species intermediate to those for which we have recognised names, tends to confuse
our ideas of the latter. | think therefore we ought to read "commistione" for
"commissione." [The word commistio is used elsewhere by Bacon; see for instance II-
X1l and 11-XXXIV (2.13 and 2.34). — [JS]]

XVII.

Nec minor est libido et aberratio in constituendis axiomatibus, quam in notionibus
abstrahendis; idque in ipsis principiis, quae ab inductione vulgari pendent. At multo
major est in axiomatibus, et propositionibus inferioribus, quae educit syllogismus.

XVIII.

Quae adhuc inventa sunt in scientiis, ea hujusmodi sunt, ut notionibus vulgaribus fere
subjaceant: ut vero ad interiora et remotiora naturae penetretur, necesse est ut tam
notiones quam axiomata magis certa et munita via a rebus abstrahantur, atque omnino
melior et certior intellectus adoperatio in usum veniat.

XIX.

Duae viae sunt, atque esse possunt, ad inquirendam et inveniendam veritatem. Altera a
sensu et particularibus advolat ad axiomata maxime generalia, atque ex iis principiis
eorumqgue immota veritate judicat et invenit axiomata media; atque haec via in usu est.
Altera a sensu et particularibus excitat axiomata, ascendendo continenter et gradatim,
ut ultimo loco perveniatur ad maxime generalia; quae via vera est, sed intentata.

XX.

Eandem ingreditur viam (priorem scilicet) intellectus sibi permissus, quam facit ex ordine
dialecticae. Gestit enim mens exsilire ad magis generalia, ut acquiescat; et post parvam

10



moram fastidit experientiam: sed haec mala demum aucta sunt a dialectica ob pompas
disputationum.

XXI.

Intellectus sibi permissus, in ingenio sobrio et patiente et gravi (praesertim si a doctrinis
receptis non impediatur), tentat nonnihil illam alteram viam, quae recta est, sed exiguo
profectu; cum intellectus, nisi regatur et juvetur, res inaequalis sit, et omnino inhabilis
ad superandam rerum obscuritatem [7].

[7] I should be inclined to translate this clause, "since the intellect, if it be not guided
and assisted, acts irregularly (res inaequalis sit), and is altogether unequal to
overcoming the obscurity of nature." Thus in § [7.1] |-LX (1.60). we meet with a
similar use of the adverb "insequaliter:" — "temere et argumentinsequaliter a rebus
abstracta" — "rashly and irregularly abstracted from their objects." Or perhaps,
though this translation would not be free from objection, inaequalis might be
rendered "inadequate" or unequal to the matter in hand. [js]

[7.1] Using "§" for "Aphorism" is yet another inconsistency in this book. [HJ]

XXILI.

Utraque via orditur a sensu et particularibus, et acquiescit in maxime generalibus: sed
immensum quiddam discrepant; cum altera perstringat tantum experientiam et
particularia cursim; altera in iis rite et ordine versetur; altera rursus jam a principio
constituat generalia quaedam abstracta et inutilia; altera gradatim exsurgat ad ea quae
revera naturae sunt notiora [8].

[8] This phrase is a scholastic mistranslation of the Aristotelian phrase t ¢voel
YVWPLLWTEPOV i. e. naturally better known, or naturally better fitted to be the object
of knowledge. It is difficult to render the phrase accurately either into Latin or into
English, because in neither language is there an adjective corresponding to the Greek
yvwpwoc; "notus" and "known" being of course participles, and immediately
suggesting the question, "known to whom?" [See note [3] on Distributo Operis;—-
246. In his English writings, Bacon seems to use the word "original" as equivalent
to " naturae notius." Compare the instruction for "freeing a direction," in the Valerius
Terminus, with the "praeceptuin verum et perfectum operandi,” in the Novum
Organum II-IV (2.4); where the rule that "the nature discovered be more original than
the nature supposed and not more secondary or of the like degree," in the one,
corresponds with the precept "Forma vera talis sit ut naturam datam ex fonte aliquo
essentise deducat, quse inest pluribus et notior est naturae (ut loquuntur) quam ipsa
forma," in the other. — [JS]]

11



XXIIl.

Non leve quiddam interest inter humanae mentis idola, et divinae mentis ideas; hoc est,
inter placita quaedam inania, et veras signaturas [9] atque impressiones factas in
creaturis, prout inveniuntur.

[9] See note [11] on Distributio Operis p—22%. - [IS]

XXIV.

Nullo modo fieri potest, ut axiomata per argumentationem constituta ad inventionem
novorum operum valeant; quia subtilitas naturae subtilitatem argumentandi multis
partibus superat. Sed axiomata, a particularibus rite et ordine abstrata, nova particularia
rursus facile indicant et designant; itaque scientias reddunt activas.

XXV.

Axiomata, quae in usu sunt, ex tenui et manipulari experientia, et paucis particularibus,
guae ut plurimum occurrunt, fluxere; et sunt fere ad mensuram eorum facta et extensa:
ut nil mirum sit, si ad nova particularia non ducant. Quod si forte instantia aliqua, non
prius animadversa aut cognita, se offerat, axioma distinctione aliqua frivola salvatur, ubi
emendari ipsum verius foret.

XXVI.

Rationem humanam, qua utimur ad naturam, Anticipationes Naturae (quia res temeraria
est et praematura), at illam rationem quae debitis modis elicitur a rebus,
Interpretationem Naturae, docendi gratia, vocare consuevimus.

XXVIL.

Anticipationes satis firmae sunt ad consensum; quandoquidem, si homines etiam
insanirent ad unum modum et conformiter, illi satis bene inter se congruere possent.

XXVIII.

Quin longe validiores sunt ad subeundum assensum Anticipationes, quam
Interpretationes; quia ex paucis collectae, iisque maxime quae familiariter occurrunt,
intellectum statim perstringunt, et phantasiam implent; ubi contra, Interpretationes, ex
rebus admodum variis et multum distantibus sparsim collectae, intellectum subito

12



percutere non possunt; ut necesse sit eas, quoad opiniones, duras et absonas, fere instar
mysteriorum fidei videri.

XXIX.

In scientiis, quae in opinionibus et placitis fundatae sunt, bonus est usus Anticipationum
et Dialecticae; quando opus est assensum subjugare, non res.

XXX.

Non, si omnia omnium aetatum ingenia coierint, et labores contulerint et transmiserint,
progressus magnus fieri poterit in scientiis per Anticipationes: quia errores radicales, et
in prima digestione mentis, ab excellentia functionum et remediorum sequentium non
curantur.

XXXI.

Frustra magnum expectatur augmentum in scientiis ex superinductione et insitione
novorum super vetera; sed instauratio facienda est ab imis fundamentis, nisi libeat
perpetuo circumvolvi in orbem, cum exili et quasi contemnendo progressu.

XXXILI.

Antiquis auctoribus suus constat honos, atque adeo omnibus; quia non ingeniorum aut
facultatum inducitur comparatio, sed viae; nosque non judicis, sed indicis personam
sustinemus.

XXXIIL.

Nullum (dicendum enim est aperte) recte fieri potest judicium nec de via nostra, nec de
iis quae secundum eam inventa sunt, per Anticipationes (rationem scilicet quae in usu
est), quia non postulandum est ut ejus rei judicio stetur, quae ipsa in judicium vocatur.

XXXIV.

Neque etiam tradendi aut explicandi ea, quae adducimus, facilis est ratio; quia, quae in
se nova sunt, intelligentur tamen ex analogia veterum [10].

[10] For the meaning of "analogia" see note [5] on the Distributio Operis p—248. - [IS]

13



XXXV.

Dixit Borgia de expeditione Gallorum in Italiam, eos venisse cum creta in manibus, ut
diversoria notarent, non cum armis, ut perrumperent [11]. Itidem et nostra ratio est, ut
doctrina nostra animos idoneos et capaces subintret; confutationum enim nullus est
usus, ubi de principiis et ipsis notionibus, atque etiam de formis demonstrationum
dissentimus.

[11] "Diceva in quei tempi Papa Alessandro [11.1] sesto che i Francesi havevano corso I'
Italia con gli speroni di legno et presola col gesso: dicendo cosl perche pigliando essi
gli alloggiamenti nelle citta loro furieri segnavano le porte delle case col gesso; et
cavalcando per loro diporto i gentil' huomini per le terre a sollazzo usavano di portare
nelle scarpette a calcagni certi stecchi di legno appuntati, delli quali in vece di speroni
si servivano per andare le cavalcature." — Nardi [11.2], Vita di Malespini,
[1597,[11.3]] p. 18.

In an epitome of the history of Charles the Eighth [11.4], which will be found in the
"Archives curieuses" of Cember [11.5], vol. i. p. 197., and which was apparently
written about the beginning of the seventeenth century, the remark ascribed to
Alexander the Sixth by Nardi and Bacon is mentioned as a popular saying. [js]

[11.1] "Papa Alessandro" = "Pope Alexander VI" (1431-1503). He was head of the
Catholic Church between 1492 and 1503. [HJ]

[11.2] "Nardi" = "Jacopo Nardi" (1476-1563). [HJ]

[11.3] "Vita di Malespini, 1597" is a book by Nardi with the full title "Vita d'Antonio
Giacomini Tebalducci Malespini". [HJ]

[11.4] "Charles VIII of France" (1470-1498). [HJ]

[11.5] "Archives curieuses" is probably "Archives curieuses De L'Historie De France ..."
by M. L. Cimber. [HJ]

XXXVI.

Restat vero nobis modus tradendi unus et simplex, ut homines ad ipsa particularia et
eorum series et ordines adducamus; et ut illi rursus imperent sibi ad tempus
abnegationem Notionum, et cum rebus ipsis consuescere incipiant.

XXXVII.

Ratio eorum, qui acatalepsiam tenuerunt, et via nostra initiis suis quodammodo
consentiunt; exitu immensum disjunguntur et opponuntur. Illi enim nihil sciri posse

14



simpliciter asserunt; nos, non multum sciri posse in natura, ea, quae nunc in usu est, via:
verum illi exinde authoritatem sensus et intellectus destruunt; nos auxilia iisdem
excogitamus et subministramus.

XXXVIILI.

Idola et notiones falsae, quae intellectum humanum jam occuparunt atque in eo alte
haerent, non solum mentes hominum ita obsident, ut veritati aditus difficilis pateat; sed
etiam dato et concesso aditu, illa rursus in ipsa instauratione scientiarum occurrent et
molesta erunt; nisi homines praemoniti adversus ea se, quantum fieri potest, muniant.

XXXIX.

Quatuor sunt genera idolorum, quae mentes humanas obsident. lis (docendi gratia)
nomina imposuimus; ut primum genus, ldola Tribus; secundum, Idola Specus; tertium,
Idola Fori; quartum, Idola Theatri, vocentur [12].

[12] These four idols have been compared to the four hindrances to truth enumerated
by Roger Bacon. These are, the use of insufficient authority, custom, popular
opinions, and the concealment of ignorance and display of apparent knowledge. The
last two may be likened to the idols of the market-place and the theatre. But the

principle of the classification is different. [See-en-this—subjectthePreface 159

[12.1] Roger Bacon's [12.2] words are as follows: —

"Quatuor vero maxima sunt comprehendendse veritatis offendicula, qua omnem
guemcungue sapientem impediunt, et vix aliquem permittunt ad verum titulum
sapientia? pervenire : viz. fragilis et indigna? auctoritatis ex emplum, consuetudinis
diuturnitas, wvulgi sensus imperiti, et proprise ignorantise occultatio cum
ostentatione sapientise apparentis. His omnis homo involvitur, omnis status
occupatur. Nam quilibet singulis artibus vitse et studii et omnis negotii tribus
pessimis ad eandem conclusionem utitur argumentis: scil. hoc exemplificatum est
per majores, hoc consuetum est, hoc vulgatum est, ergo tenendum ... Sivero hsec tria
refellantur aliquando magnified rationis potentia, quartum semper in promptu est et
in ore cujuslibet, ut quilibet ignorantiam suam excuset, et licet nihil dignum sciat illud
tamen magnificet imprudenter [impudenter?] et sic saltern suse stultitise infelici
solatio veritatem opprimat et elidat." Opus Majus, I.i. [12.3] — [JS]]

[12.1] I have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [H]]

[12.2] "Roger Bacon" = "Rogerius Baconus", also known as Doctor Mirabilis (12197?-
1292). [HJ]

[12.3] "Opus Majous" = "Greater Work" written By Roger Bacon in 1267. [HJ]

15



XL.

Excitatio Notionum et Axiomatum per Inductionem veram est certe proprium remedium
ad Idola arcenda et summovenda; sed tamen indicatio Idolorum magni est usus.
Doctrina enim de Idolis similiter se habet ad Interpretationem Naturae, sicut doctrina de
Sophisticis Elenchis ad Dialecticam vulgarem.

XLI.

Idola Tribus sunt fundata in ipsa natura humana, atque in ipsa tribu seu gente hominum.
Falso enim asseritur, sensum humanum esse mensuram rerum [13]; quin contra, omnes
perceptiones, tam sensus quam mentis, sunt ex analogia hominis, non ex analogia
universi. Estque intellectus humanus instar speculi inaequalis ad radios rerum, qui suam
naturam naturae rerum immiscet, eamque distorquet et inficit.

[13] Protagoras [13.1]. See Hippias Major [13.2]. [js]
[13.1] "Protagoras" (490-420 BCE). [HJ]

[13.2] "Hippias Major" = "What is beauty", is probably one of Plato's dialogues. [HJ]

XLII.

Idola Specus sunt idola hominis individui. Habet enim unusquisque (praeter aberrationes
naturae humanae in genere) specum sive cavernam quandam individuam, quae lumen
naturae frangit et corrumpit: vel propter naturam cujusque propriam et singularem; vel
propter educationem et conversationem cum aliis; vel propter lectionem librorum, et
auctoritates eorum quos quisque colit et miratur; vel propter differentias impressionum,
prout occurrunt in animo praeoccupato et praedisposito, aut in animo aequo et sedato,
vel ejusmodi: ut plane spiritus humanus (prout disponitur in hominibus singulis) sit res
varia, et omnino perturbata, et quasi fortuita. Unde bene Heraclitus, homines scientias
qguaerere in minoribus mundis, et non in majore sive communi [14].

[14] See Sextus Empiricus [14.1], Adversus Logicos [14.2],i.§ 133.; and compare ii. § 186.
of the same treatise. [js]

[14.1] "Sextus Empiricus" (2" - 3 Century). [HJ]

[14.2] "Adversus Logicos" = "De Sexti Empirici adversus logicos libris quaestiones
criticae" is a book by Sextus Empiricus. [HJ]

16



XLIII.

Sunt etiam Idola Tanquam ex contractu et societate humani generis ad invicem, quae
Idola Fori, propter hominum commercium et consortium, appellamus. Homines enim
per sermones sociantur; at verba ex captu vulgi imponuntur. ltaque mala et inepta
verborum impositio miris modis intellectum obsidet. Neque definitiones aut
explicationes, quibus homines docti se munire et vindicare in nonnullis consueverunt,
rem ullo modo restituunt. Sed verba plane vim faciunt intellectui, et omnia turbant; et
homines ad inanes et innumeras controversias et commenta deducunt.

XLIV.

Sunt denique idola, quae immigrarunt in animos hominum ex diversis dogmatibus
philosophiarum, ac etiam ex perversis legibus demonstrationum; quae Idola Theatri
nominamus; quia quot philosophiae receptae aut inventae sunt, tot fabulas productas
et actas censemus, quae mundos effecerunt fictitios et scenicos. Neque de his quae jam
habentur, aut etiam de veteribus philosophiis et sectis tantum loquimur, cum complures
aliae ejusmodi fabulae componi et concinnari possint; quandoquidem errorum prorsus
diversorum causae sint nihilominus fere communes. Neque rursus de philosophiis
universalibus tantum hoc intelligimus, sed etiam de principiis et axiomatibus
compluribus scientiarum, quae ex traditione et fide et neglectu invaluerunt. Verum de
singulis istis generibus idolorum, fusius et distinctius dicendum est, ut intellectui
humano cautum sit.

XLV. [15]

[15] Here, according to the tripartite distribution of the "Pars Destruens" mentioned in
the 115th aphorism [I-CXV], begins the first Redargutio — Redargutio Rationis
Humanse Nativae. — [JS]

Intellectus humanus ex proprietate sua [16] facile supponit majorem ordinem et
aequalitatem in rebus, quam invenit: et cum multa sint in natura monodica [17], et plena
imparitatis, tamen affingit parallela, et correspondentia, et relativa, quae non sunt. Hinc
commenta illa, in coelestibus omnia moveri per circulos perfectos, lineis spiralibus et
draconibus [18] (nisi nomine tenus) prorsus rejectis. Hinc elementum ignis cum orbe suo
introductum est ad constituendum quaternionem cum reliquis tribus, quae subjiciuntur
sensui [19]. Etiam elementis (quae vocant) imponitur ad placitum decupla proportio
excessus in raritate ad invicem [20]; et hujusmodi somnia. Neque vanitas ista tantum
valet in dogmatibus, verum etiam in notionibus simplicibus.

[16] That is "in accordance with the homogeneity of its own substance," or as Bacon
expresses it in Aphorism I-LII [1.52]., "ex aequalitate substantial spiritus humani." [js]

[17] The word which Bacon intends to use is, of course, "monadica; " but throughout his

17



writings he has fallen into the error of which the text affords an instance. [js]

[18] It does not appear in what sense Bacon uses the word "draco." In its ordinary
acceptation in old astronomy, it denoted the great circle which is approximately the
projection on the sphere of the moon's orbit. The ascending node was called the
caput draconis, and the descending the cauda draconis. The same terms were
occasionally applied to the nodes of the planetary orbits. It is not improbable that
Bacon intended to complain of the rejection of spirals of double curvature, or helices,
which traced on the surface of the sphere might represent inequalities in latitude.
Compare (Novum Organum [I-XLVIII [2.48]) what is said of the variations of which the
"motus rotationis spontaneus" admits . [js]

[19] The orb of the element of fire was supposed to lie above that of the element of air,
and therefore might be said "non subjici sensui." The quaternion of elements follows
directly from the quaternion of elementary qualities; namely, hot, cold, moist, dry.
For these may be combined two and two in six different ways; two of these
combinations are rejected as simply contradictory (viz. hot and cold, moist and dry);
and to each of the other combinations corresponds one of the four elements. The
diagram will illustrate. [js]

Ignis

Siccum /\ Calidum

Terra Aer

Frigidum \_/ Humidoem

Aqua

[20] This doctrine of the decupla ratio of density of the elements was suggested by a
passage in Aristotle [De Generatione et Corruptione [20.1] ii. 6.]. It is found in all
books of mediaeval physics. Cf. the Margarita Philosophic [20.2], ix. c. 4., or Alsted's
Encyclopaedia, where it is thus expressed: "Proportio elementortim ad se invicem
ratione transmutationis est decupla, ratione magnitudinis non satis explorata." The
transmutability of one element into another is an essential part of the Peripatetic
[20.3] doctrine of elements. It is found also in the Timaeus [20.4]. [js]

[20.1] "De Generatione et Corruptione" = "On Generation and Corruption" is a book by
Aristotle. [H]]

[20.2] See Footpoint [6.1] in PRAEFATIO in INSTAURATIO MAGNA. [H)]

[20.3] “Peripatetic ” = followers of Aristotle. [HJ]

18



[20.4] "Timaeus" is one of Plato's dialogues. [HJ]

XLVI.

Intellectus humanus in iis quae semel placuerunt (aut quia recepta sunt et credita, aut
quia delectant), alia etiam omnia trahit ad suffragationem et consensum cumiillis: et licet
major sit instantiarum vis et copia, quae occurrunt in contrarium; tamen eas aut non
observat, aut contemnit, aut distinguendo summovet et rejicit, non sine magno et
pernicioso praejudicio, quo prioribus illis syllepsibus authoritas maneat inviolata. Itaque
recte respondit ille, qui, cum suspensa tabula in templo ei monstraretur eorum qui vota
solverant, quod naufragii periculo elapsi sint, atque interrogando premeretur, anne tum
quidem Deorum numen agnosceret, quaesivit denuo, At ubi sunt illi depicti qui post vota
nuncupata perierint? [21] Eadem ratio est fere omnis superstitionis, ut in astrologicis, in
somniis, ominibus, nemesibus, et hujusmodi; in quibus homines delectati hujusmodi
vanitatibus advertunt eventus, ubi emplentur; ast ubi fallunt, licet multo frequentius,
tamen negligunt et praetereunt. At longe subtilius serpit hoc malum in philosophiis et
scientiis; in quibus quod semel placuit, reliqua (licet multo firmiora et potiora) inficit, et
in ordinem redigit. Quinetiam licet abfuerit ea, quam diximus, delectatio et vanitas, is
tamen humano intellectui error est proprius et perpetuus, ut magis moveatur et
excitetur affirmativis, quam negativis; cum rite et ordine aequum se utrique praebere
debeat; quin contra, in omni axiomate vero constituendo, major est vis instantiae
negativae.

[21] This story is told of Diagoras [21.1] by Cicero [21.2], De Natura Deorum [21.3] Ill,,
and of Diogenes the Cynic [21.4] by Diogenes Laertius [21.5]. [js]

[21.1] "Diagoras" = "Diagoras of Rhodes" (5th Century BCE). [HJ]
[21.2] "Cicero" = "Marcus Tullius Cicero" (106-43 BCE). [HJ]

[21.3] "De Natura Deorum" = "On the Nature of the Gods", written By Cicero in 45 BCE.
[HJ]

[21.4] "Diogenes the Cynic" = "Diogenes of Sinope" (413/403-324/321 BCE). [HJ]

[21.5] "Diogenes Laertius" = "Diogenes Laértius" (3" Century). [HJ]

XLVILI.

Intellectus humanus illis, quae simul et subito mentem ferire et subire possunt, maxime
movetur; a quibus phantasia impleri et inflari consuevit: religua vero modo quodam,
licet imperceptibili, ita se habere fingit et supponit, quomodo se habent pauca illa quibus
mens obsidetur; ad illum vero transcursum ad instantias remotas et heterogeneas, per
guas axiomata tanquam igne probantur, tardus omnino intellectus est, et inhabilis, nisi

19



hoc illi per duras leges et violentum imperium imponatur.

XLVIIIL.

Gliscit intellectus humanus, neque consistere aut acquiescere potis est, sed ulterius
petit; at frustra. ltaque incogitabile est ut sit aliquid extremum aut extimum mundi, sed
semper quasi necessario occurrit ut sit aliquid ulterius [22]. Neque rursus cogitari potest
qguomodo aeternitas defluxerit ad hunc diem; cum distinctio illa, quae recipi consuevit,
quod sit infinitum a parte ante, et a parte post, nullo modo constare possit; quia inde
sequeretur, quod sit unum infinitum alio infinito majus, atque ut consumatur infinitum,
et vergat ad finitum. Similis est subtilitas de lineis semper divisibilibus [23], ex impotentia
cogitationis. At majore cum pernicie intervenit haec impotentia mentis in inventione
causarum: nam cum maxime universalia in natura positiva esse debeant,
guemadmodum inveniuntur, neque sunt revera causabilia; tamen intellectus humanus,
nescius acquiescere, adhuc appetit notiora. Tum vero, ad ulteriora tendens, ad
proximiora recidit, videlicet ad causas finales, quae sunt plane ex natura hominis, potius
quam universi [24]: atque ex hoc fonte philosophiam miris modis corruperunt. Est autem
aeque imperiti et leviter philosophantis, in maxime universalibus causam requirere, ac
in subordinatis et subalternis causam non desiderare [25].

[22] Thus Leibnitz [22.1] derived from the principle of sufficient reason a proof of the
infinite extent of the universe, alleging that if it were of finite dimensions no reason
could be given for its occupying any one region of space rather than any other. [js]

[22.1] "Leibnitz" = "Gottfried Wilhelm Leibniz" (1646-1716). [HJ]

[23] In the phrase "subtilitas de lineis semper divisibilibus," reference is made to
Aristotle, who in several places in his writings (particularly in the tract nepl dtopwv
vpappdtwy [23.1]) maintains that in theory every magnitude is divisible sine limite.

[is]

[23.1] The phrase "mepl atopwyv ypapu®dv" means "On indivisible lines", referring to
ancient Greek discussions of the theoretical indivisibility of geometric lines. [HJ]

[24] This censure appears to be expressed without sufficient limitation; for it is difficult
to assent to the assertion that the notion of the final cause, considered generally, is
more ex natura hominis than that of the efficient. The subject is one of which it is
difficult to speak accurately; but it may be said that wherever we think that we
recognise a tendency towards a fulfilment or realisation of an idea, there the notion
of the final cause comes in. It can only be from inadvertence that Professor Owen
[24.1] has set the doctrine of the final cause [24.2] as it were in antithesis to that of
the unity of type [24.3]: by the former he means the doctrine that the suitability of
an animal to its mode of life is the one thing aimed at or intended in its structure. It
cannot be doubted that Aristotle would htive recognised the preservation of the type
as not less truly a final cause than the preservation of the species or than the well-

20



being of the individual. The final cause connects itself with what in the language of
modern German philosophy is expressed by the phrase "the Idea in Nature." [js]

[24.1] "Owen" = "Richard Owen" (1804-1892). He was a tough nut to crack for Darwin,
but he also was wrong about almost anything related to evolution! [HJ]

[24.2] "Final cause" also called "ultimate cause" is one of the four causes described by
Aristotle. The others, which collectively can also be called proximate cause are
material cause, formal cause, and efficient cause). If Owen had tried to understand
Darwin, he would have realized that in biology, the final cause is related to the
Darwinian evolution. [H]]

[24.3] The "Type" is a philosophical term. For its understanding one can go back as far
as Plato. The main point about it is that it is related to the Plato's essentialism and
unmutability of essense. [HJ]

[25] Eott yap ‘amaidevoia T U yiyvwokeAv tivwv Sel {ntelv anddel€v kail tivwv ol Sel
OAWG HEV yap amavtwyv aduvatov amodelélv Aol €1¢ atepow yap aw Badilol. Qote
und outwg eivat anddel€v. Metaphysics [25.1], iii. 4. [js]

[25.1] "Metaph" = "Metaphysica" = "Metaphysics" is a book by Aristotle. [HJ]

XLIX.

Intellectus humanus luminis sicci non est [26]; sed recipit infusionem a voluntate et
affectibus, id quod generat ad quod vult scientias: quod enim mavult homo verum esse,
id potius credit. Rejicit itaque difficilia, ob inquirendi impatientiam; sobria, quia
coarctant spem; altiora naturae, propter superstitionem; lumen experientiae, propter
arrogantiam et fastum, ne videatur mens versari in vilibus et fluxis; paradoxa, propter
opinionem vulgi; denique innumeris modis, iisque interdum imperceptibilibus, affectus
intellectum imbuit et inficit.

[26] Heraclitus [26.1] apud Plutarch [26.2], De Esu Carnium. This doctrine of Idols is
spoken of with great disrespect by Spinoza [26.3]. He asserts that neither Des Cartes
[26.4] nor Bacon ever perceived the true source of error, and adds: "De Bacone
parum dicam, qui cle hac re admodum confuse loquitur, et fere nihil probat, sed
tantum narrat:" and concludes by saying, "quas adhuc alias causas adsignat (he has
justenumerated three of the Idols of the Tribe) facile omnes ad unicam Cartesii reduci
possunt; scilicet quia voluntas humana est libera et latior intellectu; sive, ut ipse
Verulamius magis confuse loquitur, quia intellectus luminis sicci non est, sed recipit
infusionem a voluntate." See Spinoza to Oldenburg [26.5], epistolze. 2. vol. ii. p. 146.
of Bruder's edition [26.6]. [js]

[26.1] Heraclitus (about 500 BCE), pre-Socratic Greek philosopher noted for emphasizing
flux. [HJ]

21



[26.2] "Plut." probably is referring to "Plutarch" (40-120) [HJ]
[26.3] "Spinoza" = "Baruch (de) Spinoza" (1632-1677). [HJ]
[26.4] "Des Cartes" = "René Descartes" (1596-1650). [HJ]

[26.5] "Oldenburg" = "Henry Oldenburg". There has been some correspondence
between Spinoza and oldenburg between 1661 and 1663. [HJ]

[26.6] "Bruder's edition" is a collection about Spinza and his works published by Bruder
1843-1846. [HJ]

L.

At longe maximum impedimentum et aberratio intellectus humani provenit a stupore et
incompetentia et fallaciis sensuum; ut ea, quae sensum feriunt, illis, quae sensum
immediate non feriunt, licet potioribus, praeponderent. Itaque contemplatio fere desinit
cum aspectu; adeo ut rerum invisibilium exigua aut nulla sit observatio. Itague omnis
operatio spirituum in corporibus tangibilibus inclusorum latet, et homines fugit. Omnis
etiam subtilior meta schematismus in partibus rerum crassiorum (quem vulgo
alterationem vocant, cum sit revera latio per minima) latet similiter: et tamen nisi duo
ista, quae diximus, explorata fuerint et in lucem producta, nihil magni fieri potest in
natura quoad opera. Rursus ipsa natura aeris communis et corporum omnium, quae
aerem tenuitate superant (quae plurima sunt), fere incognita est. Sensus enim per se res
infirma est, et aberrans: neque organa ad amplificandos sensus aut acuendos multum
valent; sed omnis verior interpretatio naturae conficitur per instantias, et experimenta
idonea et apposita; ubi sensus de experimento tantum, experimentum de natura et re
ipsa judicat.

LI.

Intellectus humanus fertur ad abstracta propter naturam propriam; atque ea, quae fluxa
sunt, fingit esse constantia. Melius autem est naturam secare, quam abstrahere [27]; id
guod Democriti schola fecit, quae magis penetravit in naturam, quam reliquae. Materia
potius considerari debet, et ejus schematismi, et meta-schematismi, atque actus purus,
et lex actus sive motus; Formae enim commenta animi humani sunt, nisi libeat leges illas
actus Formas appellare.

[27] "Naturam secare," to dissect nature into her constituent parts; "Naturam
abstrahere," to resolve nature into abstractions. [js]

22



LIl.

Hujusmodi itaque sunt ldola, quae vocamus Idola Tribus; quae ortum habent aut ex
aequalitate substantiae spiritus humani [28]; aut ex praeoccupatione ejus; aut ab
angustiis ejus; aut ab inquieto motu ejus; aut ab infusione affectuum; aut ab
incompetentia sensuum; aut ab impressionis modo.

[28] Compare Advancement of Learning [28.1]: "That the spirit of man being of an equal
and uniform substance doth usually suppose and feign in nature a greater equality
and uniformity than is in truth." — [IS]

[28.1] "Advancement of science” is a book by Bacon published in 1605. [HJ]

LIll.

Idola Specus ortum habent ex propria cujusque natura et animi et corporis; atque etiam
ex educatione, et consuetudine, et fortuitis. Quod genus, licet sit varium et multiplex,
tamen ea proponemus, in quibus maxima cautio est, quaeque plurimum valent ad
polluendum intellectum, ne sit purus.

LIV.

Adamant homines scientias et contemplationes particulares; aut quia authores et
inventores se earum credunt; aut quia plurimum in illis operae posuerunt, iisque maxime
assueverunt. Hujusmodi vero homines, si ad philosophiam et contemplationes
universales se contulerint, illas ex prioribus phantasiis detorquent, et corrumpunt; id
quod maxime conspicuum cernitur in Aristotele, qui naturalem suam philosophiam
logicae suae prorsus mancipavit, ut eam fere inutilem et contentiosam reddiderit.
Chemicorum autem genus, ex paucis experimentis fornacis, philosophiam constituerunt
phantasticam, et ad pauca spectantem: quinetiam Gilbertus, postquam in
contemplationibus magnetis se laboriosissime exercuisset, confinxit statim
philosophiam consentaneam rei apud ipsum praepollenti.

LV.

Maximum et velut radicale discrimen ingeniorum, quoad philosophiam et scientias, illud
est; quod alia ingenia sint fortiora et aptiora ad notandas rerum differentias; alia, ad
notandas rerum similitudines. Ingenia enim constantia et acuta figere contemplationes,
et morari, et haerere in omni subtilitate differentiarum possunt: ingenia autem sublimia
et discursiva etiam tenuissimas et catholicas rerum similitudines et agnoscunt et
componunt: utrumque autem ingenium facile labitur in excessum, prensando aut gradus
rerum, aut umbras.

23



LVI.

Reperiuntur ingenia alia in admirationem antiquitatis, alia in amorem et amplexum
novitatis effusa; pauca vero ejus temperamenti sunt, ut modum tenere possint, quin aut
guae recte posita sunt ab antiquis convellant, aut ea contemnant quae recte afferuntur
a novis. Hoc vero magno scientiarum et philosophiae detrimento fit, quum studia potius
sint antiquitatis et novitatis, quam judicia: veritas autem non a felicitate temporis
alicujus, quae res varia est; sed a lumine naturae et experientiae, quod aeternum est,
petenda est. Itaque abneganda sunt ista studia; et videndum, ne intellectus ab illis ad
consensum abripiatur.

LVII.

Contemplationes naturae et corporum in simplicitate sua intellectum frangunt et
comminuunt [29]; contemplationes vero naturae et corporum in compositione et
configuratione sua intellectum stupefaciunt et solvunt [30]. Id optime cernitur in schola
Leucippi et Democriti [31] [31.1], collata cum reliquis philosophiis. llla enim ita versatur
in particulis rerum, ut fabricas fere negligat; reliquae autem ita fabricas intuentur
attonitae, ut ad simplicitatem naturae non penetrent: itaque alternandae sunt
contemplationes istae, et vicissim sumendae; ut intellectus reddatur simul penetrans et
capax; et evitentur ea, quae diximus, incommoda, atque idola ex iis provenientia.

[29] i.e. Break up the understanding and distract it in minute observation of the parts.
N

[30] i.e. Astonish and dissolve it in a vain endeavour to take in the whole. -[JS]
[31] That is, in the Atomists. [js]

[31.1]"Leucippi" = "Leucippus" (5" Century BCE) and "Democriti" = "Democritus" (460-
370 BCE) were two Greek "atomists". [HJ]

LVIII.

Talis itaque esto prudentia contemplativa in arcendis et summovendis Idolis Specus;
guae aut ex praedominantia, aut ex excessu compositionis et divisionis, aut ex studiis
erga tempora, aut ex objectis largis et minutis, maxime ortum habent. Generaliter autem
pro suspecto habendum unicuique rerum naturam contemplanti quicquid intellectum
suum potissimum capit et detinet; tantoque major adhibenda in hujusmodi placitis est
cautio, ut intellectus servetur aequus et purus.

24



LIX.

At Idola Fori omnium molestissima sunt; quae ex foedere verborum et nominum se
insinuarunt in intellectum. Credunt enim homines, rationem suam verbis imperare. Sed
fit etiam ut verba vim suam super intellectum retorqueant et reflectant; quod
philosophiam et scientias reddidit sophisticas et inactivas. Verba autem plerunque ex
captu vulgi induntur, atque per lineas vulgari intellectui maxime conspicuas res secant.
Quum autem intellectus acutior, aut observatio diligentior, eas lineas transferre velit, ut
illae sint magis secundum naturam; verba obstrepunt. Unde fit, ut magnae et solennes
disputationes hominum doctorum saepe in controversias circa verba et nomina
desinant; a quibus (ex more et prudentia mathematicorum) incipere consultius foret,
easque per definitiones in ordinem redigere. Quae tamen definitiones, in naturalibus et
materiatis, huic malo mederi non possunt; quoniam et ipsae definitiones ex verbis
constant, et verba gignunt verba: adeo ut necesse sit ad instantias particulares,
earumgque series et ordines recurrere; ut mox dicemus, quum ad modum et rationem
constituendi notiones et axiomata deventum fuerit.

LX.

Idola, quae per verba intellectui imponuntur, duorum generum sunt; aut enim sunt
rerum nomina, quae non sunt (quemadmodum enim sunt res, quae nomine carent per
inobservationem; ita sunt et nomina, quae carent rebus, per suppositionem
phantasticam), aut sunt nomina rerum, quae sunt, sed confusa et male terminata, et
temere et inaequaliter a rebus abstracta. Prioris Generis sunt, Fortuna, Primum Mobile,
Planetarum Orbes, Elementum Ignis, et hujusmodi commenta, quae a vanis et falsis
theoriis ortum habent. Atque hoc genus Idolorum facilius ejicitur, quia per constantem
abnegationem et antiquationem theoriarum exterminari possunt.

At alterum genus perplexum est, et alte haerens; quod ex mala et imperita abstractione
excitatur. Exempli gratia, accipiatur aliquod verbum (Humidum, si placet), et videamus
quomodo sibi constent quae per hoc verbum significantur: et invenietur verbum istud,
Humidum, nihil aliud quam nota confusa diversarum actionum, quae nullam
constantiam aut reductionem patiuntur. Significat enim et quod circa aliud corpus facile
se circumfundit; et quod in se est indeterminabile, nec consistere potest; et quod facile
cedit undique; et quod facile se dividit et dispergit; et quod facile se unit et colligit; et
quod facile fluit et in motu ponitur; et quod alteri corpori facile adhaeret, idque
madefacit; et quod facile reducitur in liquidum, sive colliquatur, cum antea consisteret.
ltague quum ad hujus nominis praedicationem et impositionem ventum sit; si alia
accipias, flamma humida est; si alia accipias, aer humidus non est; si alia, pulvis minutus
humidus est; si alia, vitrum humidum est: ut facile appareat istam notionem ex aqua
tantum et communibus et vulgaribus liquoribus, absque ulla debita verificatione, temere
abstractam esse.

In verbis autem gradus sunt quidam pravitatis et erroris. Minus vitiosum genus est
nominum substantiae alicujus, praesertim specierum infirmarum, et bene deductarum

25



(nam notio cretae, Luti, bona; Terrae, mala): vitiosius genus est actionum, ut Generare,
Corrumpere, Alterare: vitiosissimum qualitatum (exceptis objectis sensus immediatis),
ut Gravis, Levis, Tenuis, Densi, etc.; et tamen in omnibus istis fieri non potest, quin sint
aliae notiones aliis paulo meliores, prout in sensum humanum incidit rerum copia [32].

[32] Here, according to the tripartite distribution of the subject mentioned in aphorism
115, the first of the three Redargutiones ends. The following aphorisms from [-LXI
(1.61) to I-CXV (1.115) contain the two others, Redargutio Philosophiarum and
Redargutio Demonstrationum, which are not kept quite separate. The 1.69t" and
1.70™ aphorisms belong especially to the last. — [JS]

LXI.

At ldola Theatri innata non sunt, nec occulto insinuata in intellectum; sed ex fabulis
theoriarum, et perversis legibus demonstrationum, plane indita et recepta. In his autem
confutationes tentare et suscipere consentaneum prorsus non est illis, quae a nobis dicta
sunt. Quum enim nec de principiis consentiamus, nec de demonstrationibus, tollitur
omnis argumentatio. Id vero bono fit fato, ut antiquis suus constet honos. Nihil enim illis
detrahitur, quum de via omnino quaestio sit. Claudus enim (ut dicitur) in via antevertit
cursorem extra viam. Etiam illud manifesto liquet, currenti extra viam, quo habilior sit et
velocior, eo majorem contingere aberrationem.

Nostra vero inveniendi scientias ea est ratio, ut non multum ingeniorum acumini et
robori relinquatur; sed quae ingenia et intellectus fere exaequet. Quemadmodum enim
ad hoc ut linea recta fiat, aut circulus perfectus describatur, multum est in constantia et
exercitatione manus, si fiat ex vi manus propria, sin autem adhibeatur regula, aut
circinus, parum aut nihil; omnino similis est nostra ratio. Licet autem confutationum
particularium nullus sit usus; de sectis tamen et generibus hujusmodi theoriarum
nonnihil dicendum est; atque etiam paulo post de signis exterioribus, quod se male
habeant; et postremo de causis tantae infelicitatis et tam diuturni et generalis in errore
consensus; ut ad vera minus difficilis sit aditus, et intellectus humanus volentius
expurgetur et idola dimittat.

LXII.

Idola Theatri, sive theoriarum, multa sunt, et multo plura esse possunt, et aliguando
fortasse erunt. Nisi enim per multa jam saecula hominum ingenia circa religionem et
theologiam occupata fuissent; atque etiam politiae civiles (praesertim monarchiae) ab
istiusmodi novitatibus, etiam in contemplationibus, essent aversae; ut cum periculo et
detrimento fortunarum suarum in illas homines incumbant, non solum praemio
destituti, sed etiam contemptui et invidiae expositi; complures aliae proculdubio
philosophiarum et theoriarum sectae, similes illis, quae magna varietate olim apud
Graecos floruerunt introductae fuissent. Quemadmodum enim super phaenomena
aetheris plura themata coeli confingi possunt; similiter, et multo magis, super

26



phaenomena philosophiae fundari possunt et constitui varia dogmata. Atque hujusmodi
theatri fabulae habent etiam illud, quod in theatro poetarum usu venit; ut narrationes
fictae ad scenam narrationibus ex historia veris concinniores sint et elegantiores, et
quales quis magis vellet.

In genere autem, in materiam philosophiae sumitur aut multum ex paucis, aut parum ex
multis; ut utrinque philosophia super experientiae et naturalis historiae nimis angustam
basin fundata sit, atque ex paucioribus, quam par est, pronunciet. Rationale enim genus
philosophantium ex experientia arripiunt varia et vulgaria, eaque neque certo comperta,
nec diligenter examinata et pensitata; reliqua in meditatione atque ingenii agitatione
ponunt.

Est et aliud genus philosophantium, qui in paucis experimentis sedulo et accurate
elaborarunt, atque inde philosophias educere et confingere ausi sunt; reliqua miris
modis ad ea detorquentes.

Est et tertium genus eorum, qui theologiam et traditiones ex fide et veneratione
immiscent; inter quos vanitas nonnullorum ad petendas et derivandas scientias a
Spiritibus scilicet et Geniis deflexit; ita ut stirps errorum et philosophia falsa genere
triplex sit: Sophistica, Empirica, et Superstitiosa.

LXIIL.

Primi generis exemplum in Aristotele maxime conspicuum est, qui philosophiam
naturalem dialectica sua corrupit: quum mundum ex categoriis effecerit; animae
humanae, nobilissimae substantiae, genus ex vocibus secundae intentionis tribuerit [33];
negotium densi et Rari, per quod corpora subeunt majores et minores dimensiones sive
spatia, per frigidam distinctionem Actus et Potentiae [34] transegerit; motum singulis
corporibus unicum et proprium [35], et, si participent ex alio motu, id aliunde moveri,
asseruerit: et innumera alia, pro arbitrio suo, naturae rerum imposuerit: magis ubique
sollicitus quomodo quis respondendo se explicet, et aliquid reddatur in verbis positivum,
guam de interna rerum veritate; quod etiam optime se ostendit in comparatione
philosophiae ejus ad alias philosophias quae apud Graecos celebrabantur. Habent enim
Homoiomera Anaxagorae, Atomi Leucippi et Democriti, coelum et terra Parmenidis, lis
et Amicitia Empedoclis, Resolutio corporum in adiaphoram naturam ignis et Replicatio
eorundem ad densum Heracliti, aliquid ex philosopho naturali; et rerum naturam, et
experientiam, et corpora sapiunt; ubi Aristotelis Physica nihil aliud quam dialecticae
voces plerunque sonet: quam etiam in Metaphysicis sub solenniore nomine, et ut magis
scilicet realis, non nominalis, retractavit. Neque illud quenquam moveat, quod in libris
ejus De animalibus, et in Problematibus, et in aliis suis tractatibus, versatio frequens sit
in experimentis. llle enim prius decreverat, neque experientiam ad constituenda decreta
et axiomata rite consuluit; sed postquam pro arbitrio suo decrevisset, experientiam ad
sua placita tortam circumducit et captivam; ut hoc etiam nomine magis accusandus sit,
quam sectatores ejus moderni (scholasticorum philosophorum genus) qui experientiam
omnino deseruerunt.

27



[33] This censure refers to Aristotle's definition of the soul, De Anima [33.1], ii. 1. ; mpwtn
EVTEAEXELD oWUOTOG dUOIkoU Opyavikol — in which the word Entelecheia is, as the
scholastic commentators remark, assigned as the genus to which the soul is referred.

[js]
[33.1] "De Anima" = "On the Soul" is a book by Aristotle. [HJ]

[34] The "frigida distinctio actus et potentiae" refers apparently to the Phys. Ause:
Volume iv. Chpater 5. [34.1]; where it is said that water is air in poteiitia, and vice
versa. The possibility of their reciprocal transmutation Bacon does not appear to have
doubted of. [With reference to this censure of Aristotle, see the preface to the
Historia Densi et. Rari. — [JS]]

[34.1] "Phys." is Aristotle's "Physics" = "Physica" = "Naturales Auscultationes" or even
known as "Physical Auscultation of Aristotle". However, the combination of “Phys.
Ausc.” seems unfamiliar to me. One might think that abbreviation "Ausc." has been
used as equivalent to “pars” = “part”. But the abbreviation “c.” rules that out. In any
case, this is a reference to Aristotles Physics, Volume 4, Chapter 5. [HJ]

[35] "Simplicis corporis simplicem esse motum" [35.1] is an important principle in
Aristotelian physics, as one of the bases on which the system of the universe was
made to depend. See, for instance, Melanchthon's Initia Doctr. Physicae [35.2], p. 41.

[is]

[35.1] "Simplicis corporis simplicem esse motum" ="A simple body has a simple motion."
[HJ]

[35.2] "Initia Doctr. Physicae" = "Initia doctrinae physicae" written in (1549) is a book by
"Melanchthon" = "Philip Melanchthon" (1497-1560). [HJ]

LXIV.

At philosophiae genus Empiricum placita magis deformia et monstrosa educit, quam
Sophisticum aut rationale genus; quia non in luce notionum vulgarium (quae licet tenuis
sit et superficialis, tamen est quodammodo universalis, et ad multa pertinens) sed in
paucorum experimentorum angustiis et obscuritate fundatum est. Itaque talis
philosophia illis, qui in hujusmodi experimentis quotidie versantur atque ex ipsis
phantasiam contaminarunt, probabilis videtur et quasi certa; caeteris, incredibilis et
vana. Cujus exemplum notabile est in chemicis, eorumque dogmatibus; alibi autem vix
hoc tempore invenitur, nisi forte in philosophia Gilberti. Sed tamen circa hujusmodi
philosophias cautio nullo modo praetermittenda erat; quia mente jam praevidemus et
auguramur, si quando homines, nostris monitis excitati, ad experientiam se serio
contulerint (valere jussis doctrinis sophisticis), tum demum, propter praematuram et
praeproperam intellectus festinationem, et saltum sive volatum ad generalia et rerum

28



principia, fore ut magnum ab hujusmodi philosophiis periculum immineat; cui malo
etiam nunc obviam ire debemus.

LXV.

At corruptio philosophiae ex Superstitione, et theologia admista, latius omnino patet, et
plurimum mali infert, aut in philosophias integras, aut in earum partes. Humanus enim
intellectus non minus impressionibus phantasiae est obnoxius, quam impressionibus
vulgarium notionum. Pugnax enim genus philosophiae et sophisticum illaqueat
intellectum: at illud alterum phantasticum, et tumidum, et quasi Poeticum, magis
blanditur intellectui. Inest enim homini quaedam intellectus ambitio, non minor quam
voluntatis; praesertim in ingeniis altis et elevatis.

Hujus autem generis exemplum inter Graecos illucescit, praecipue in Pythagora, sed cum
superstitione magis crassa et onerosa conjunctum; at periculosius et subtilius in Platone
atque ejus schola. Invenitur etiam hoc genus mali in partibus philosophiarum
religuarum, introducendo formas abstractas, et causas finales, et causas primas;
omittendo saepissime medias, et hujusmodi. Huic autem rei summa adhibenda est
cautio. Pessima enim res est errorum apotheosis, et pro peste intellectus habenda est,
si vanis accedat veneratio. Huic autem vanitati nonnulli ex modernis summa levitate ita
indulserunt, ut in primo capitulo Geneseos, et in libro Job, et aliis Scripturis sacris,
philosophiam naturalem fundare conati sint; inter viva quaerentes mortua. Tantoque
magis haec vanitas inhibenda venit, et coercenda, quia ex divinorum et humanorum
malesana admistione non solum educitur philosophia phantasica, sed etiam religio
haeretica. Itaque salutare admodum est, si mente sobria fidei tantum dentur quae fidei
sunt [36].

[36] Compare Kepler's [36.1] phrase: "Missum faciat Spiritum Sanctum, neque ilium in
scholas physicas cum ludibrio pertrahat." [36.2] — De Stelld Mortis Preefat. [js]

[36.1] "Kepler" = "Johannes Kepler" (1571-1630). [HJ]

[36.2] Let him send the Holy Spirit, and let him not drag him into the schools of physics
with mockery. [HJ]

LXVI.

Et de malis authoritatibus philosophiarum, quae aut in vulgaribus notionibus, aut in
paucis experimentis, aut in superstitione fundatae sunt, jam dictum est. Dicendum porro
est et de vitiosa materia contemplationum, praesertim in philosophia naturali. Inficitur
autem intellectus humanus ex intuitu eorum quae in artibus mechanicis fiunt, in quibus
corpora per compositiones aut separationes ut plurimum alterantur; ut cogitet simile
qguiddam etiam in natura rerum universali fieri. Unde fluxit commentum illud
Elementorum, atque illorum concursu, ad constituenda corpora naturalia Rursus, quum

29



homo naturae libertatem [37] contemplatur, incidit in species rerum, animalium,
plantarum, mineralium; unde facile in eam labitur cogitationem, ut existimet esse in
natura quasdam formas rerum primarias, quas natura educere molitur: atque reliquam
varietatem ex impedimentis et aberrationibus naturae in opere suo conficiendo, aut ex
diversarum specierum conflictu, et transplantatione alterius in alteram, provenire. Atque
prima cogitatio qualitates primas elementares, secunda proprietates occultas et virtutes
specificas nobis peperit [38]; quarum utraque pertinet ad inania contemplationum
compendia, in quibus acquiescit animus et a solidioribus avertitur. At medici in secundis
rerum qualitatibus et operationibus, attrahendi, repellendi, attenuandi, inspissandi,
dilatandi, astringendi, discutiendi, maturandi, et hujusmodi, operam praestant
meliorem; atque, nixi ex illis duobus (quae dixi) compendiis (qualitatibus scilicet
elementaribus, et virtutibus specificis) illa altera (quae recte notata sunt) corrumperent,
reducendo illa ad primas qualitates earumque mixturas subtiles et incommensurabiles,
aut ea non producendo cum majore et diligentiore observatione ad qualitates tertias et
quartas, sed contemplationem intempestive abrumpendo, illi multo melius profecissent.
Neque hujusmodi virtutes (non dico eaedem, sed similes) in humani corporis medicinis
tantum exquirendae sunt; sed etiam in caeterorum corporum naturalium mutationibus.

[37] That is, nature acting freely, in opposition to nature constrained by the conditions
of our experiments. [js]

[38] The elementary qualities are four in number, — hot, cold, dry, moist; and it is by
combining them two and two that the Peripatetic [38.1] conception of the nature of
each element is formed. Thus fire is hot and dry, water cold and moist, etc. All the
other qualities of bodies, which result from the combination and mutual
modification of the elementary and primary qualities, were called secondary
qualities. [js]

[38.1] "Peripatetic" = from “peripatos" = “followers of Aristotle”, is a philosophical
school founded by Aritotle in (335 BCE). [HJ]

Sed multo adhuc majore cum malo fit, quod quiescentia rerum principia, ex quibus; et
non moventia, per quae res fiunt, contemplentur et inquirant. Illa enim ad sermones,
ista ad opera spectant. Neque enim vulgares illae differentiae Motus, quae in naturali
philosophia recepta notantur, Generationis, Corruptionis, Augmentationis, Diminutionis,
Alterationis, et Lationis, ullius sunt pretii [39]. Quippe hoc sibi volunt; si corpus, alias non
mutatum, loco tamen moveatur, hoc lationem esse; si, manente et loco et specie,
qualitate mutetur, hoc Alterationem esse; si vero ex illa mutatione moles ipsa et
quantitas corporis non eadem maneat, hoc Augmentationis et Diminutionis motum esse;
si eatenus mutentur, ut speciem ipsam et substantiam mutent, et in alia migrent, hoc
Generationem et Corruptionem esse. At ista mere popularia sunt, et nullo modo in
naturam penetrant; suntque mensurae et periodi tantum, non species motus. Innuunt
enim illud, hucusque, et non quomodo, vel ex quo fonte. Neque enim de corporum
appetitu, aut de partium eorum processu, aliquid significant; sed tantum quum motus
ille rem aliter ac prius, crasso modo, sensui exhibeat, inde divisionem suam auspicantur.

30



Etiam quum de causis motuum aliquid significare volunt, atque divisionem ex illis
instituere, differentiam motus naturalis et violenti, maxima cum socordia, introducunt;
guae et ipsa omnino ex notione vulgari est; cum omnis motus violentus etiam naturalis
revera sit, scilicet cum externum efficiens naturam alio modo in opere ponet quam quo
prius.

[39] In the Physics, Aristotle does not reckon Generation and Corruption as kinds of
motion. Bacon's enumeration is that given in the Categories. [js]

At hisce omissis; si quis (exempli gratia) observaverit, inesse corporibus appetitum
contactus ad invicem, ut non patiantur unitatem naturae prorsus dirimi aut abscindi, ut
vacuum detur: aut si quis dicat, inesse corporibus appetitum se recipiendi in naturalem
suam dimensionem vel tensuram, ut, si ultra eam aut citra eam comprimantur aut
distrahantur, statim in veterem sphaeram et exporrectionem suam se recuperare et
remittere moliantur: aut si quis dicat, inesse corporibus appetitum congregationis ad
massas connaturalium suorum, densorum videlicet versus orbem terrae, tenuiorum et
rariorum versus ambitum coeli: haec et hujusmodi vere physica sunt genera motuum. At
illa altera plane logica sunt et scholastica, ut ex hac collatione eorum manifesto liquet.

Neque minus etiam malum est, quod in philosophiis et contemplationibus suis, in
principiis rerum atque ultimatibus naturae investigandis et tractandis, opera insumatur;
cum omnis utilitas et facultas operandi in mediis consistat. Hinc fit, ut abstrahere
naturam homines non desinant, donec ad materiam potentialem et informem ventum
fuerit; nec rursus secare naturam desinant, donec perventum fuerit ad atomum; quae,
etiamsi vera essent, tamen ad juvandas hominum fortunas parum possunt [40].

[40] The construction of this sentence is somewhat abrupt. The relative quae must be
referred to some such antecedent as "doctrines of this character;" and for possunt
we ought to read possent. For the antithesis between abstrahere and secare, see I-LI
(1.51). The first part of Bacon's censure refers to Aristotle. [js]

LXVILI.

Danda est etiam cautio intellectui de intemperantiis philosophiarum, quoad assensum
praebendum aut cohibendum; quia hujusmodi intemperantiae videntur idola figere, et
guodammodo perpetuare, ne detur aditus ad ea summovenda.

Duplex autem est excessus: alter eorum, qui facile pronunciant, et scientias reddunt
positivas et magistrales; alter eorum, qui Acatalepsiam introduxerunt, et inquisitionem
vagam sine termino; quorum primus intellectum deprimit, alter enervat. Nam Aristotelis
philosophia, postquam caeteras philosophias (more Ottomanorum erga fratres suos)
pugnacibus confutationibus contrucidasset, de singulis pronunciavit; et ipse rursus
quaestiones ex arbitrio suo subornat, deinde conficit; ut omnia certa sint et decreta:
qguod etiam apud successiones suas valet et in usu est.

31



At Platonis schola Acatalepsiam introduxit, primo tanquam per jocum et ironiam, in
odium veterum sophistarum, Protagorae, Hippiae, et reliquorum, qui nihil tam
verebantur, quam ne dubitare de re aliqua viderentur [41]. At Nova Academia
Acatalepsiam dogmatizavit, et ex professo tenuit: quae licet honestior ratio sit, quam
pronunciandi licentia, quum ipsi pro se dicant se minime confundere inquisitionem, ut
Pyrrho fecit et Ephectici, sed habere quod sequantur ut probabile, licet non habeant
quod teneant ut verum; tamen postquam animus humanus de veritate invenienda semel
desperaverit, omnino omnia fiunt languidiora: ex quo fit, ut deflectant homines potius
ad amoenas disputationes et discursus, et rerum quasdam peragrationes, quam in
severitate inquisitionis se sustineant. Verum, quod a principio diximus et perpetuo
agimus, sensui et intellectui humano eorumque infirmitati authoritas non est
deroganda, sed auxilia praebenda.

[41] "Tum Velleius, fidenter sane, ut solent isti, nihil tarn verens quam ne dubitare aliqua
de re videretur; tanquam mode ex Deorum concilio et ex Epicuri intermundiis
descendisset ; Audite, inquit," etc. — Cicero De Natura Deorum i. c. 8.

LXVIIIL.

Atque de Idolorum singulis generibus, eorumque apparatu jam diximus; quae omnia
constanti et solenni decreto sunt abneganda et renuncianda, et intellectus ab iis omnino
liberandus est et expurgandus; ut non alius fere sit aditus ad regnum hominis, quod
fundatur in scientiis, quam ad regnum coelorum, in quod, nisi sub persona infantis,
intrare non datur.

LXIX.

At pravae demonstrationes, Idolorum veluti munitiones quaedam sunt et praesidia;
eaeque, quas in dialecticis habemus, id fere agunt, ut mundum plane cogitationibus
humanis, cogitationes autem verbis addicant et mancipent. Demonstrationes vero
potentia quadam philosophiae ipsae sunt et scientiae. Quales enim eae sunt, ac prout
rite aut male institutae, tales sequuntur philosophiae et contemplationes. Fallunt autem
et incompetentes sunt eae quibus utimur in universo illo processu, qui a sensu et rebus
ducit ad axiomata et conclusiones. Qui quidem processus quadruplex est, et vitia ejus
totidem. Primo, impressiones sensus ipsius vitiosae sunt; sensus enim et destituit et
fallit. At destitutionibus substitutiones, fallaciis rectificationes debentur. Secundo,
notiones ab impressionibus sensuum male abstrahuntur, et interminatae et confusae
sunt, quas terminatas et bene finitas esse oportuit. Tertio, inductio mala est, quae per
enumerationem simplicem principia concludit scientiarum, non adhibitis exclusionibus
et solutionibus, sive separationibus naturae debitis. Postremo, modus ille inveniendi et
probandi, ut primo principia maxime generalia constituantur, deinde media axiomata ad
ea applicentur et probentur, errorum mater est, et scientiarum omnium calamitas.
Verum de istis, quae jam obiter perstringimus, fusius dicemus, gquum veram
interpretandae naturae viam, absolutis istis expiationibus et expurgationibus mentis,
proponemus.

32



LXX.

Sed demonstratio longe optima est experientia; modo haereat in ipso experimento. Nam
si traducatur ad alia quae similia existimantur, nisi rite et ordine fiat illa traductio, res
fallax est. At modus experiendi, quo homines nunc utuntur, caecus est et stupidus. Itaque
cum errant et vagantur nulla via certa, sed ex occursu rerum tantum consilium capiunt,
circumferuntur ad multa, sed parum promovent; et quandoque gestiunt, quandoque
distrahuntur; et semper inveniunt quod ulterius quaerant. Fere autem ita fit, ut homines
leviter et tanquam per ludum experiantur, variando paululum experimenta jam cognita;
et, si res non succedat, fastidiendo et conatum deserendo. Quod si magis serio et
constanter ac laboriose ad experimenta se accingant, tamen in uno aliquo experimento
eruendo operam collocant; quemadmodum Gilbertus in magnete, Chymici in auro. Hoc
autem faciunt homines instituto non minus imperito quam tenui. Nemo enim alicujus rei
naturam in ipsa re feliciter perscrutatur; sed amplianda est inquisitio ad magis
communia.

Quod si etiam scientiam quandam et dogmata ex experimentis moliantur; tamen semper
fere studio praepropero et intempestivo deflectunt ad praxin: non tantum propter usum
et fructum ejusmodi praxeos, sed ut in opere aliquo novo veluti pignus sibi arripiant, se
non inutiliter in reliquis versaturos: atque etiam aliis se venditent, ad existimationem
meliorem comparandam de iis in quibus occupati sunt. Ita fit ut, more Atalantae, de via
decedant ad tollendum aureum pomum; interim vero cursum interrumpant, et victoriam
emittant e manibus. Verum in experientiae vero curriculo eoque ad nova opera
producendo, Divina Sapientia omnino et ordo pro exemplari sumenda sunt. Deus autem
primo die creationis lucem tantum creavit, eique operi diem integrum attribuit; nec
aliquid materiati operis eo die creavit. Similiter et ex omnimoda experientia, primum
inventio causarum et axiomatum verorum elicienda est: et lucifera experimenta, non
fructifera quaerenda. Axiomata autem recte inventa et constituta praxin non strictim sed
confertim instruunt; et operum agmina ac turmas post se trahunt. Verum de experiendi
viis, quae non minus quam viae judicandi obsessae sunt et interclusae, postea dicemus;
impraesentiarum de experientia vulgari, tanquam de mala demonstratione, tantum
loquuti. Jam vero postulat ordo rerum, ut de iis quorum paulo ante mentionem fecimus,
signis, quod philosophiae et contemplationes in usu male se habeant, et de causis rei
primo intuitu tam mirabilis et incredibilis, guaedam subjungamus. Signorum enim notio
praeparat assensum: causarum vero explicatio tollit miraculum. Quae duo ad
extirpationem idolorum ex intellectu faciliorem et clementiorem multum juvant.

LXXI.

Scientiae, quas habemus, fere a Graecis fluxerunt. Quae enim scriptores Romani, aut
Arabes, aut recentiores addiderunt, non multa aut magni momenti sunt: et qualiacunque
sint, fundata sunt super basin eorum quae inventa sunt a Graecis [42]. Erat autem
sapientia Graecorum professoria, et in disputationes effusa: quod genus inquisitioni
veritatis adversissimum est. Iltague nomen illud Sophistarum, quod per contemptum ab

33



iis, qui se philosophos haberi voluerunt, in antiquos rhetores rejectum et traductum est,
Gorgiam, Protagoram, Hippiam, Polum, etiam universo generi competit, Platoni,
Aristoteli, Zenoni, Epicuro, Theophrasto, et eorum successoribus, Chrysippo, Carneadi,
reliquis. Hoc tantum intererat: quod prius genus vagum fuerit et mercenarium, civitates
circumcursando, et sapientiam suam ostentando, et mercedem exigendo; alterum vero
solennius et generosius, quippe eorum qui sedes fixas habuerunt, et scholas aperuerunt,
et gratis philosophati sunt. Sed tamen utrumque genus (licet caetera dispar)
professorium erat, et ad disputationes rem deducebat, et sectas quasdam atque
haereses philosophiae instituebat et propugnabat: ut essent fere doctrinae eorum (quod
non male cavillatus est Dionysius in Platonem) Verba otiosorum senum ad imperitos
juvenes [43]. At antiquiores illi ex Graecis, Empedocles, Anaxagoras, Leucippus,
Democritus, Parmenides, Heraclitus, Xenophanes, Philolaus, reliqui (nam Pythagoram,
ut superstitiosum, omittimus), scholas (quod novimus) non aperuerunt: sed majore
silentio, et severius, et simplicius, id est, minore cum affectatione et ostentatione, ad
inquisitionem veritatis se contulerunt. Itaque et melius, ut arbitramur, se gesserunt; nisi
guod opera eorum a levioribus istis, qui vulgari captui et affectui magis respondent ac
placent, tractu temporis extincta sint: tempore (ut fluvio) leviora et magis inflata ad nos
devehente, graviora et solida mergente. Neque tamen isti a nationis vitio prorsus
immunes erant: sed in ambitionem et vanitatem sectae condendae et aurae popularis
captandae nimium propendebant. Pro desperata autem habenda est veritatis inquisitio,
cum ad hujusmodi inania deflectat. Etiam non omittendum videtur judicium illud, sive
vaticinium potius, sacerdotis Aegyptii de Graecis: Quod semper pueri essent; neque
haberent antiquitatem scientiae, aut scientiam antiquitatis [44]. Et certe habent id quod
puerorum est; ut ad garriendum prompti sint, generare autem non possint: nam verbosa
videtur sapientia eorum, et operum sterilis. Itague ex ortu et gente philosophiae quae in
usu est, quae capiuntur signa bona non sunt.

[42] M. Chasles [42.1] appears to have shown this with respect to the principle of
position in arithmetic. We derive it, according to him, not from the Hindoos [42.2] or
Arabs, but from the Greeks. It is remarkable that the Chinese have from the earliest
times known how to express any number by means of a few characters. [js]

[42.1] "M. Chasles" = "Michel Floréal Chasles" (1793-1880). [HJ]

[42.2] "Hindoos" = old spelling of "Hindu". [HJ]

[43] Oi Adyol oou yepvtiwol. — Diogenes Laertius. in Platon. c. 18. [js]

[44] Timaeus [44.1], p. 22. b. «EM\nveg del maibEg €ote, yépwv 6€» EAAnw oUK €oTL. [44.2]
[js]

[44.1] "Timaeus" = "Timaios" is one of Plato's dialogues.

[44.2] This comment by Ellis (or maybe Spedding) is from the second edition of the book,
and is different from the one in the first edition. With some reservation for the

34



spelling and poor translation, it says "Greeks are children, not old people." and "Hell
is not here"! [HJ]

LXXILI.

Negue multo meliora sunt signa quae ex natura temporis et aetatis capi possunt, quam
quae ex natura loci et nationis. Angusta enim erat et tenuis notitia per illam aetatem vel
temporis vel orbis: quod longe pessimum est, praesertim iis qui omnia in experientia
ponunt. Neque enim mille annorum historiam, quae digna erat nomine historiae,
habebant; sed fabulas et rumores antiquitatis. Regionum vero tractuumque mundi
exiguam partem noverant: cum omnes hyperboreos, Scythas, omnes occidentales,
Celtas indistincte appellarent; nil in Africa ultra citimam Aethiopiae partem, nil in Asia
ultra Gangem, multo minus Novi Orbis provincias, ne per auditum sane aut famam
aliquam certam et constantem, nossent; imo et plurima climata et zonae, in quibus
populi infiniti spirant et degunt, tanquam inhabitabiles ab illis pronuntiata sint;
quinetiam peregrinationes Democriti, Platonis, Pythagorae, non longinquae profecto,
sed potius suburbanae, ut magnum aliquid celebrarentur. Nostris autem temporibus, et
Novi Orbis partes complures et veteris orbis extrema undique innotescunt; et in
infinitum experimentorum cumulus excrevit. Quare si ex nativitatis aut geniturae
tempore (astrologorum more) signa capienda sint, nil magni de istis philosophiis
significari videtur.

LXXIIL.

Inter signa, nullum magis certum aut nobile est, quam quod ex fructibus. Fructus enim
et operainventa pro veritate philosophiarum velut sponsores et fidejussores sunt. Atque
ex philosophiis istis Graecorum, et derivationibus earum per particulares scientias, jam
per tot annorum spatia, vix unum experimentum adduci potest, quod ad hominum
statum levandum et juvandum spectet, et philosophiae speculationibus ac dogmatibus
vere acceptum referri possit. ldque Celsus ingenue ac prudenter fatetur; nimirum,
experimenta medicinae primo inventa fuisse, ac postea homines circa ea philosophatos
esse et causas indagasse et assignasse; non ordine inverso evenisse, ut ex philosophia et
causarum cognitione ipsa experimenta inventa aut deprompta essent [45]. Itaque mirum
non erat, apud Aegyptios (qui rerum inventoribus divinitatem et consecrationem
attribuerunt) plures fuisse brutorum animalium imagines quam hominum: quia bruta
animalia, per instinctus naturales, multa inventa perpererunt; ubi homines, ex
sermonibus et conclusionibus rationalibus, pauca aut nulla exhibuerint.

[45] "Repertis deinde medicinae remediis homines de rationibus eorum disserere
ccepisse: nee post rationem medicinam esse inventam, sed post inventam

medicinam rationem esse quaesitam." — Celsus, Praefatio [45.1].

But this remark is not made by Celsus as the expression of his own opinion; on the
contrary it occurs in his statement of the views entertained by the empirical school

35



of medicine, to which he is decidedly opposed. The error of citing Celsus as an
authority for it is repeated in several parts of Bacon's works. [See among others De
Augmentis Scientiarum, v. 2 — [JS]]

[45.1] "Celsus" = "Kélsos" (2nd Century). [HJ]

At Chymicorum industria nonnulla peperit; sed tanquam fortuito et obiter, aut per
experimentorum quandam variationem (ut mechanici solent), non ex arte aut theoria
aliqua; nam ea, quam confinxerunt, experimenta magis perturbat, quam juvat. Eorum
etiam, qui in magia (quam vocant) naturali versati sunt, pauca reperiuntur inventa;
eaque levia, et imposturae propiora. Quocirca, guemadmodum in religione cavetur, ut
fides ex operibus monstretur; idem etiam ad philosophiam optime traducitur, ut ex
fructibus judicetur et vana habeatur quae sterilis sit: atque eo magis si, loco fructuum
uvae et olivae, producat disputationum et contentionum carduos et spinas.

LXXIV.

Capienda etiam sunt signa ex incrementis et progressibus philosophiarum et
scientiarum. Quae enim in natura fundata sunt, crescunt et augentur: quae autem in
opinione, variantur, non augentur. Itaque si istae doctrinae plane instar plantae a
stirpibus suis revulsae non essent, sed utero naturae adhaererent atque ab eadem
alerentur, id minime eventurum fuisset, quod per annos bis mille jam fieri videmus:
nempe, ut scientiae suis haereant vestigiis, et in eodem fere statu maneant, neque
augmentum aliguod memorabile sumpserint; quin potius in primo authore maxime
floruerint, et deinceps declinaverint. In artibus autem mechanicis, quae in natura et
experientiae luce fundatae sunt, contra evenire videmus: quae (quamdiu placent) veluti
spiritu quodam repletae continuo vegetant et crescunt; primo rudes, deinde commodae,
postea excultae, et perpetuo auctae.

LXXV.

Etiam aliud signum capiendum est (si modo signi appellatio huic competat; cum potius
testimonium sit, atque adeo testimoniorum omnium validissimum); hoc est, propria
confessio authorum, quos homines nunc sequuntur. Nam et illi qui tanta fiducia de rebus
pronuntiant, tamen per intervalla cum ad se redeunt, ad querimonias de naturae
subtilitate, rerum obscuritate, humani ingenii infirmitate, se convertunt. Hoc vero si
simpliciter fieret, alios fortasse, qui sunt timidiores, ab ulteriori inquisitione deterrere,
alios vero, qui sunt ingenio alacriori et magis fidenti, ad ulteriorem progressum acuere
et incitare possit. Verum non satis illis est de se confiteri, sed quicquid sibi ipsis aut
magistris suis incognitum aut intactum fuerit id extra terminos Possibilis ponunt, et
tanquam ex arte cognitu aut factu impossibile pronuntiant: summa superbia et invidia
suorum inventorum infirmitatem in naturae ipsius calumniam et aliorum omnium
desperationem vertentes. Hinc schola Academiae Novae, quae Acatalepsiam ex professo
tenuit, et homines ad sempiternas tenebras damnavit. Hinc opinio, quod Formae sive

36



verae rerum differentiae (quae revera sunt leges actus puri [46]) inventu impossibiles
sint, et ultra hominem [47]. Hinc opiniones illae in activa et operativa parte: calorem solis
et ignis toto genere differre; ne scilicet homines putent se per opera ignis aliquid simile
iis quae in natura fiunt educere et formare posse. Hinc illud: compositionem tantum
opus hominis, mixtionem vero opus solius naturae esse [48]; ne scilicet homines sperent
aliquam ex arte corporum naturalium generationem aut transformationem. Itaque ex
hoc signo homines sibi persuaderi facile patientur, ne cum dogmatibus non solum
desperatis, sed etiam desperationi devotis, fortunas suas et labores misceant.

[46] Compare lI-Il (2.2). "Licet enim in natura nihil vere existat prseter corpora individua
edentia actus puros ex lege. etc. Eam autem legem ejusque paragraphos Formarum
nomine iutelligimus." And for an explanation of the meaning of "actus purus" [46.1]
see the General Preface [46.2], p. 75. — [JS]

[46.1] According to SEH (1857), the principal passage in which Form is described as a law
appears in Book Il, Aphorism 2 of the Novum Organum. There, Bacon writes that
although in nature nothing truly exists (vere existat) except individual bodies
producing pure individual actions in accordance with a law (ex lege), this law is of
fundamental importance in doctrine. It is this law—and its clauses (or structured
parts)—that he intends by the term Form.

Bacon’s shift from metaphysical essences to law-like regularities marks a key
moment in the early modern redefinition of explanation. While Forms do not exist
in nature as entities, they are epistemologically indispensable to science because
they capture stable, reproducible patterns of behavior in nature’s operations. It
should be noted, however, that in modern science (as of 2025), the concept of “law”
has evolved considerably. It no longer carries the metaphysical or explanatory weight
it did in Bacon’s time or even in the mid-19th century. Today, scientific laws are
typically regarded as empirically robust generalizations or mathematical regularities,
often provisional and model-dependent, rather than essential structures embedded
in nature. [HJ]

[46.2] | have not reproduced the General Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ]

[47] The doctrine of the incognoscibility of forms is quoted by Boyle [47.1] and Sennert
[47.2]. See the "Quid sint qualitates occultae" of the latter, from Scaliger's
Exertitationes in Cardanum [47.3], — a work which seems to have been very
generally read. [js]

[47.1] "Boyle" = "Robert Boyle" (1627-1691). [HJ]

[47.2] "Sennert" = "Daniel Sennert" (1572-1637). [HJ]

[47.3] | guess "Scaliger" should be "Julius Caesar Scaliger" (1484-1558). "Exertitationes"

is a book written by Scaliger in (1557). "Cardanum" = "Gerolamo Cardano" (1501-

37



1576). [HJ]

[48] The reference, is to Galen, who in his treatise De Naturalibus Facultatibus contrasts
the inwardly formative power of nature with the external operations of art. See note
on Temporis Parlus Masculus [48.1]. — [IS]

[48.1] See Aphorism I-CXVI (1.116), and Footnote [78]. [HJ]

LXXVI.

Neque illud signum praetermittendum est, quod tanta fuerit inter philosophos olim
dissensio et scholarum ipsarum varietas: quod satis ostendit, viam a sensu ad
intellectum non bene munitam fuisse, cum eadem materia philosophiae (natura scilicet
rerum) in tam vagos et multiplices errores abrepta fuerit et distracta. Atque licet hisce
temporibus dissensiones et dogmatum diversitates circa principia ipsa, et philosophias
integras, ut plurimum extinctae sint; tamen circa partes philosophiae innumerae manent
quaestiones et controversiae; ut plane appareat, neque in philosophiis ipsis, neque in
modis demonstrationum aliquid certi aut sani esse.

LXXVILI.

Quod vero putant homines, in philosophia Aristotelis magnum utique consensum esse;
cum post illam editam antiquorum philosophiae cessaverint et exoleverint; ast apud
tempora, quae sequuta sunt, nil melius inventum fuerit; adeo ut illa tam bene posita et
fundata videatur, ut utrumque tempus ad se traxerit: primo, quod de cessatione
antiquarum philosophiarum post Aristotelis opera edita homines cogitant, id falsum est;
diu enim postea, usque ad tempora Ciceronis et secula sequentia, manserunt opera
veterum philosophorum. Sed temporibus insequentibus, ex inundatione Barbarorum in
imperium Romanum, postquam doctrina humana velut naufragium perpessa esset; tum
demum philosophiae Aristotelis et Platonis, tanquam tabulae ex materia leviore et minus
solida, per fluctus temporum servatae sunt. lllud etiam de consensu fallit homines, si
acutius rem introspiciant. Verus enim consensus is est, qui ex libertate judicii (re prius
explorata) in idem conveniete consistit. At numerus longe maximus eorum, qui in
Aristotelis philosophiam consenserunt, ex praejudicio et authoritate aliorum se illi
mancipavit: ut sequacitas sit potius et coitio, quam consensus. Quod si fuisset ille verus
consensus et late patens, tantum abest ut consensus pro vera et solida authoritate
haberi debeat, ut etiam violentam praesumptionem inducat in contrarium. Pessimum
enim omnium est augurium, quod ex consensu capitur in rebus intellectualibus: exceptis
divinis et politicis, in quibus suffragiorum jus est [49]. Nihil enim multis placet, nisi
imaginationem feriat, aut intellectum vulgarium notionum nodis astringat, ut supra
dictum est. Itaque optime traducitur illud Phocionis a moribus ad intellectualia: Ut statim
se examinare debeant homines, quid erraverint aut peccaverint, si multitudo consentiat
et complaudat [50]. Hoc signum igitur ex aversissimis est. Itaque quod signa veritatis et
sanitatis philosophiarum et scientiarum, quae in usu sunt, male se habeant; sive

38



capiantur ex originibus ipsarum, sive ex fructibus, sive ex progressibus, sive ex
confessionibus authorum, sive ex consensu; jam dictum est.

[49] Bacon does not mean that the votes of a majority are necessarily valid in matters of
divinity or politics, but merely that, from the nature of the case, the argument ex
consensu has more weight in these than in purely scientific questions. [js]

[50] Plutarch in Phocion [50.1], Chapter 8. [js]

[50.1] "Phocion" = "Phokion" (402-318 BCE), also known as “the Good”, and the name
of a book by Plutarch. [HJ]

LXXVIIL.

Jam vero veniendum ad causas errorum, et tam diuturnae in illis per tot secula morae;
quae plurimae sunt et potentissimae: ut tollatur omnis admiratio, haec quae adducimus
homines hucusque latuisse et fugisse; et maneat tantum admiratio, illa nunc tandem
alicui mortalium in mentem venire potuisse, aut cogitationem cujuspiam subiisse: quod
etiam (ut nos existimamus) felicitatis magis est cujusdam, quam excellentis alicujus
facultatis; ut potius pro temporis partu haberi debeat, quam pro partu ingenii.

Primo autem tot seculorum numerus, vere rem reputanti, ad magnas angustias recidit.
Nam ex viginti quinque annorum centuriis, in quibus memoria et doctrina hominum fere
versatur, vix sex centuriae seponi et excerpi possunt, quae scientiarum feraces earumve
proventui utiles fuerunt. Sunt enim non minus temporum quam regionum eremi et
vastitates. Tres enim tantum doctrinarum revolutiones et periodi recte numerari
possunt: una, apud Graecos; altera, apud Romanos; ultima, apud nos, occidentales
scilicet Europae nationes: quibus singulis vix duae centuriae annorum merito attribui
possunt. Media mundi tempora, quoad scientiarum segetem uberem aut laetam,
infelicia fuerunt. Neque enim causa est ut vel Arabum vel Scholasticorum mentio fiat:
qui per intermedia tempora scientias potius contriverunt numerosis tractatibus, quam
pondus earum auxerunt. Itaque prima causa tam pusilli in scientiis profectus ad
angustias temporis erga illas propitii rite et ordine refertur.

LXXIX.

At secundo loco se offert causa illa magni certe per omnia momenti: ea videlicet, quod
per illas ipsas aetates, quibus hominum ingenia et literae maxime vel etiam mediocriter
floruerint, Naturalis Philosophia minimam partem humanae operae sortita sit. Atque
haec ipsa nihilominus pro magna scientiarum matre haberi debet. Omnes enim artes et
scientiae, ab hac stirpe revulsae, poliuntur fortasse et in usum effinguntur; sed nil
admodum crescunt. At manifestum est, postquam Christiana fides recepta fuisset et
adolevisset, longe maximam ingeniorum praestantissimorum partem ad Theologiam se
contulisse; atque huic rei et amplissima praemia proposita, et omnis generis adjumenta

39



copiosissime subministrata fuisse: atque hoc theologiae studium praecipue occupasse
tertiam illam partem sive periodum temporis apud nos Europaeos occidentales; eo
magis, quod sub idem fere tempus et literae florere, et controversiae circa religionem
pullulare coeperint. At aevo superiori, durante periodo illa secunda apud Romanos,
potissimae philosophorum meditationes et industriae in Morali Philosophia (quae
Ethnicis vice Theologiae erat) occupatae et consumptae fuerunt: etiam summa ingenia
illis temporibus ut plurimum ad res civiles se applicuerunt, propter magnitudinem
imperii Romani, quod plurimorum hominum opera indigebat. At illa aetas, qua Naturalis
Philosophia apud Graecos maxime florere visa est, particula fuit temporis minime
diuturna; cum et antiquioribus temporibus septem illi, qui sapientes nominabantur,
omnes (praeter Thaletem) ad Moralem Philosophiam et civilia se applicuerint; et
posterioribus temporibus postquam Socrates philosophiam de coelo in terras
deduxisset, adhuc magis invaluerit moralis philosophia, et ingenia hominum a Naturali
averterit.

At ipsissima illa periodus temporis, in qua inquisitiones de natura viguerunt,
contradictionibus et novorum placitorum ambitione corrupta est, et inutilis reddita.
ltague quandoquidem per tres istas periodos Naturalis Philosophia majorem in modum
neglecta aut impedita fuerit, nil mirum si homines parum in ea re profecerint, cum
omnino aliud egerint.

LXXX.

Accedit et illud, quod Naturalis Philosophia in iis ipsis viris, qui ei incubuerint, vacantem
et integrum hominem, praesertim his recentioribus temporibus, vix nacta sit; nisi forte
guis monachi alicujus in cellula, aut nobilis in villula lucubrantis, exemplum adduxerit:
sed facta est demum Naturalis philosophia instar transitus cujusdam et ponti-sternii ad
alia.

Atque magna ista scientiarum mater mira indignitate ad officia ancillae detrusa est; quae
medicinae aut mathematices operibus ministret, et rursus quae adolescentium
immatura ingenia lavet et imbuat velut tinctura quadam prima, ut aliam postea foelicius
et commodius excipiant. Interim nemo expectet magnum progressum in scientiis
(praesertim in parte earum operativa), nisi Philosophia Naturalis ad scientias particulares
producta fuerit, et scientiae particulares rursus ad Naturalem Philosophiam reductae.
Hinc enim fit, ut astronomia, optica, musica, plurimae artes mechanicae, atque ipsa
medicina, atque (quod quis magis miretur) philosophia moralis et civilis, et scientiae
logicae, nil fere habeant altitudinis in profundo: sed per superficiem et varietatem rerum
tantum labantur: quia, postquam particulares istae scientiae dispertitae et constitutae
fuerint, a Philosophia Naturali non amplius aluntur; quae ex fontibus et veris
contemplationibus motuum, radiorum, sonorum, texturae, et schematismi corporum,
affectuum, et prehensionum intellectualium, novas vires et augmenta illis impertiri
potuerit. ltague minime mirum est si scientiae non crescant, cum a radicibus suis sint
separatae.

40



LXXXI.

Rursus se ostendit alia causa potens et magna, cur scientiae parum promoverint. Ea vero
haec est; quod fieri non possit, ut recte procedatur in curriculo, ubi ipsa meta non recte
posita sit et defixa. Meta autem scientiarum vera et legitima non alia est quam ut dotetur
vita humana novis inventis et copiis. At turba longe maxima nihil ex hoc sapit, sed
meritoria plane est et professoria; nisi forte quandoque eveniat, ut artifex aliquis acrioris
ingenii, et gloriae cupidus, novo alicui invento det operam; quod fere fit cum facultatum
dispendio. At apud plerosque tantum abest ut homines id sibi proponant, ut scientiarum
et artium massa augmentum obtineat, ut ex ea, quae praesto est, massa nil amplius
sumant aut quaerant, quam quantum ad usum professorium aut lucrum aut
existimationem aut hujusmodi compendia convertere possint. Quod si quis ex tanta
multitudine scientiam affectu ingenuo et propter se expetat; invenietur tamen ille ipse
potius contemplationum et doctrinarum varietatem, quam veritatis severam et rigidam
inquisitionem sequi. Rursus, si alius quispiam fortasse veritatis inquisitor sit severior;
tamen et ille ipse talem sibi proponet veritatis conditionem, quae menti et intellectui
satisfaciat in redditione causarum rerum quae jampridem sunt cognitae; non eam, quae
nova operum pignora, et novam axiomatum lucem assequatur. Itaque, si finis
scientiarum a nemine adhuc bene positus sit, non mirum est si in iis, quae sunt
subordinata ad finem, sequatur aberatio.

LXXXII.

Quemadmodum autem finis et meta scientiarum male posita sunt apud homines; ita
rursus etiamsi illa recte posita fuissent, viam tamen sibi delegerunt omnino erroneam et
imperviam. Quod stupore quodam animum rite rem reputanti perculserit; non ulli
mortalium curae aut cordi fuisse, ut intellectui humano ab ipso sensu et experientia
ordinata et bene condita via aperiretur et muniretur; sed omnia vel traditionum caligini,
vel argumentorum vertigini et turbini, vel casus et experientiae vagae et inconditae undis
et ambagibus permissa esse. Atque cogitet quis sobrie et diligenter, qualis sit ea via,
guam in inquisitione et inventione alicujus rei homines adhibere consueverunt. Et primo
notabit proculdubio inveniendi modum simplicem et inartificiosum, qui hominibus
maxime est familiaris. Hic autem non alius est, quam ut is, qui se ad inveniendum aliquid
comparat et accingit, primo quae ab aliis circa illa dicta sint inquirat et evolvat; deinde
propriam meditationem addat, atque per mentis multam agitationem spiritum suum
proprium sollicitet, et quasi invocet, ut sibi oracula pandat: quae res omnino sine
fundamento est, et in opinionibus tantum volvitur.

At alius quispiam dialecticam ad inveniendum advocet, quae nomine tenus tantum ad id
quod agitur pertinet. Inventio enim dialecticae non est principiorum et axiomatum
praecipuorum, ex quibus artes constant, sed eorum tantum quae illis consentanea
videntur. Dialectica enim magis curiosos et importunos, et sibi negotium facessentes,
eamgue interpellantes de probationibus et inventionibus principiorum, sive axiomatum
primorum, ad fidem, et veluti sacramentum cuilibet arti praestandum, notissimo

41



responso rejicit.

Restat experientia mera: quae, si occurrat, casus; si quaesita sit, experimentum
nominatur. Hoc autem experientiae genus nihil aliud est, quam (quod aiunt) scopae
dissolutae [51], et mera palpatio, quali homines noctu utuntur, omnia pertentando, si
forte in rectam viam incidere detur; quibus multo satius et consultius foret diem
praestolari, aut lumen accendere, et deinceps viam inire. At contra, verus experientiae
ordo primo lumen accendit, deinde per lumen iter demonstrat, incipiendo ab experientia
ordinata et digesta, et minime praepostera aut erratica, atque ex ea educendo axiomata,
atque ex axiomatibus constitutis rursus experimenta nova; quum nec verbum divinum in
rerum massam absque ordine operatum sit.

[51] i. e. a besom without a band. "Scopas dissolvere proverbio dicitur, rem aliquam
prorsus inutilem reddere ; nam scopse solutse nullse sunt." — Facciolati [51.1]. | do
not remember any proverbial expression which answers to this in English; but the
allusion is to the want of combination and coherency in these experiments. They are
the "Experimenta omnigena absque ulla serie aut methodo tentata." (De Augmentis
Scientiarum. Vol. 2.), and are opposed to the "Experientia Literata," or "Experientia
certalege procedens seriatim et continenter," spoken of in Aphorisms I-C (1.100) and
I-Clll (1.103). — [JS]

[51.1] "Facciolati" = "Jacopo Facciolati" (1682—-1769). [HJ]

ltague desinant homines mirari si spatium scientiarum non confectum sit, cum a via
omnino aberraverint; relicta prorsus et deserta experientia, aut in ipsa (tanquam in
labyrintho) se intricando, et circumcursando; cum rite institutus ordo per experientiae
sylvas ad aperta axiomatum tramite constanti ducat.

LXXXIII.

Excrevit autem mirum in modum istud malum ex opinione quadam, sive aestimatione
inveterata, verum tumida et damnosa; minui nempe mentis humanae majestatem, si
experimentis, et rebus particularibus sensui subjectis et in materia deteriminatis, diu ac
multum versetur: praesertim quum hujusmodi res ad inquirendum laboriosae, ad
meditandum ignobiles, ad dicendum asperae, ad practicam illiberales, numero infinitae,
et subtilitate tenues esse soleant. Itague jam tandem huc res rediit, ut via vera non
tantum deserta, sed etiam interclusa et obstructa sit; fastidita experientia, nedum
relicta, aut male administrata.

LXXXIV.

Rursus vero homines a progressu in scientiis detinuit et fere incantavit reverentia
antiquitatis, et virorum, qui in philosophia magni habiti sunt, authoritas, atque deinde
consensus. Atque de consensu superius dictum est.

42



De antiquitate autem opinio, quam homines de ipsa fovent, negligens omnino est, et vix
verbo ipsi congrua. Mundi enim senium et gradaevitas pro antiquitate vere habenda
sunt; quae temporibus nostris tribui debent, non juniori aetati mundi, qualis apud
antiquos fuit. llla enim aetas, respectu nostri, antiqua et major [52]; respectu mundi
ipsius, nova et minor fuit. Atque revera quemadmodum majorem rerum humanarum
notitiam et maturius judicium ab homine sene expectamus quam a juvene, propter
experientiam et rerum, quas vidit, et audivit, et cogitavit, varietatem et copiam; eodem
modo et a nostra aetate (si vires suas nosset, et experiri et intendere vellet) majora multo
guam a priscis temporibus expectari par est; utpote aetate mundi grandiore, et infinitis
experimentis et observationibus aucta et cumulata.

[52] See note on De Augmentis Scientiarum. Libre. |. near the middle. [js]

Neque pro nihilo aestimandum, quod per longinquas navigationes et peregrinationes
(quae seculis nostris increbuerunt) plurima in natura patuerint, et reperta sint, quae
novam philosophiae lucem immittere possint. Quin et turpe hominibus foret, si globi
materialis tractus, terrarum videlicet, marium, astrorum, nostris temporibus immensum
aperti et illustrati sint; globi autem intellectualis finis inter veterum inventa et angustias
cohibeantur [53].

[53] Compare Campanella [53.1]: "Quapropter invidi sunt aut ingenio et fide in Deum
exigui qui putant in Aristotele et aliis philosophis antiquis quiescendum, nee ultra
guaerendum: praesertim post evangelii lucem, et novi orbis ac stellarum
inventionem, qua prisci caruerunt, sicut et luce fidei quae perficit in nobis naturam
supra ethnicos non deprimit sub eorum jugo; cum eorum philosophia sit catechismus
et nostra sit perfecta doctrina, teste Cyrillo [53.2]: unde in mundo qui est liber Dei et
sapientia [g. sapientiae?] melius legere poterimus, si gratiam quae est in nobis non
negligamus." — Apologia pro Galileo [53.3]. [js]

[53.1] "Tommaso Campanella" (1568-1639). [HJ]

[53.2] "Cyrillo" is probably "Domenico Cirillo" (1739-1799). [HJ]

[53.3] "Apologia pro Galileo" is a book by Campanella written in (1622). [HJ]

[53.4] “Galileo” = “Galileo Galilei” (1564-1642). [H]]

Authores vero quod attinet, summae pusillanimitatis est authoribus infinita tribuere,
authori autem authorum, atque adeo omnis authoritatis, Tempori, jus suum denegare.
Recte enim Veritas Temporis filia dicitur, non Authoritatis. Itague mirum non est, si

fascina ista antiquitatis et authorum et consensus, hominum virtutem ita ligaverint, ut
cum rebus ipsis consuescere (tanquam maleficiati) non potuerint.

43



LXXXV.

Neque solum admiratio antiquitatis, authoritatis, et consensus, hominum industriam in
iis, quae jam inventa sunt, acquiescere compulit; verum etiam operum ipsorum
admiratio, quorum copia jampridem facta est humano generi. Etenim quum quis rerum
varietatem, et pulcherrimum apparatum qui per artes mechanicas ad cultum humanum
congestus et introductus est, oculis subjecerit, eo certe inclinabit, ut potius ad
opulentiae humanae admirationem, quam ad inopiae sensum accedat; minime
advertens primitivas hominis observationes [54] atque naturae operationes (quae ad
omnem illam varietatem instar animae sunt, et primi motus) nec multas, nec alte petitas
esse; caetera ad patientiam hominum tantum, et subtilem et ordinatum manus vel
instrumentorum motum, pertinere. Res enim (exempli gratia) subtilis est certe et accurata
confectio horologiorum, talis scilicet, quae coelestia in rotis, pulsum animalium in motu
successivo et ordinato, videatur imitari; quae tamen res ex uno aut altero naturae
axiomate pendet.

[54] "Primitivas hominis observationes" maybe rendered "primary results of
observation." The word hominis is merely used in antithesis to naturae in the next
clause. [js]

Quod si quis rursus subtilitatem illam intueatur quae ad artes liberales pertinet; aut
etiam eam quae ad corporum naturalium praeparationem per artes mechanicas spectat,
et hujusmodi res suspiciat; veluti inventionem motuum coelestium in astronomia,
concentuum in musica, literarum alphabeti (quae etiam adhuc in regno Sinarum in usu
non sunt) in grammatica; aut rursus in mechanicis, factorum Bacchi et Cereris, hoc est,
praeparationum vini et cervisiae, panificiorum, aut etiam mensae delitiarum, et
distillationum, et similium: ille quoque, si secum cogitet, et animum advertat, per
guantos temporum circuitus (cum haec omnia, praeter distillationes [55], antiqua
fuerint) haec ad eam, quam nunc habemus, culturam perducta sint, et (ut jam de
horologiis dictum est) quam parum habeant ex observationibus et axiomatibus naturae,
atque quam facile, et tanquam per occasiones obvias et contemplationes incurrentes,
ista inveniri potuerint: ille (inquam) ab omni admiratione se facile liberabit, et potius
humanae conditionis miserebitur, quod per tot secula tanta fuerit rerum et inventorum
penuria et sterilitas. Atque haec ipsa tamen, guorum nunc mentionem fecimus, inventa,
philosophia et artibus intellectus antiquiora fuerunt: adeo ut(si verum dicendum sit) cum
hujusmodi scientiae rationales et dogmaticae inceperint, inventio operum utilium
desierit [56].

[55] It has been said that Porson [55.1] affirmed that distillation was known to the
ancients. Dutens [55.2] of course maintains that it was; but the passage he quotes
from Dioscorides [55.3] merely refers to sublimation. The word alembic is, as he
remarks, a compound of the Arabic article with the Greek word aupL§, operculum;
thus resembling in formation the word "almagest" and some others. But no valid
conclusion can be drawn from hence. See Dutens, Origine des Decouvertes [55.4],
etc., p. 187. of the London edition. See a very interesting account of the history of
distillation in Humboldt's Examen critique de I’ Histoire de la Geographie du Nouveau

44



Continent [55.5], etc., Vol. ii. p. 306. [js]
[55.1] "Porson" = "Richard Porson" (1759-1808). [HJ]
[55.2] "Dutens" = "Louis Dutens" (1730-1812). [HJ]
[55.3] "Dioscorides" = "Pedanius Dioscorides" (40?-907). [HJ]

[55.4] "Origine des Decouvertes" = "Recherches sur I'origine des découvertes attribuées
aux modernes" published in (1766). [HJ]

[55.5] "Humboldt" = "Friedrich Wilhelm Heinrich Alexander von Humboldt" (1769—
1859), and "Examen critique de |’ Histoire de la Geographie" = "Examen critique de
I’ Histoire de la Geographie" is a 4-Volume book that he wrote (1814-1834). [HJ]

[56] Thus we find Aristotle speaks of philosophy as having sprung up after all the wants
of life were satisfied. See the beginning of the Metaphysics. [js]

Quod si quis ab officinis ad bibliothecas se converterit, et immensam, quam videmus,
librorum varietatem in admiratione habuerit, is, examinatis et diligentius introspectis
ipsorum librorum materiis et contentis, obstupescet certe in contrarium; et postquam
nullum dari finem repetitionibus observaverit, quamque homines eadem agant et
loquantur, ab admiratione varietatis transibit ad miraculum indigentiae et paucitatis
earum rerum quae hominum mentes adhuc tenuerunt et occuparunt.

Quod si quis ad intuendum ea, quae magis curiosa habentur quam sana, animum
submiserit, et alchymistarum aut magorum opera penitius introspexerit, is dubitabit
forsitan utrum risu an lachrymis potius illa digna sint. Alchymista enim spem alit
aeternam, atque ubires non succedit, errores proprios reos substituit; secum accusatorie
reputando, se aut artis aut authorum vocabula non satis intellexisse, unde ad traditiones
et auriculares susurros animum applicat; aut in practicae suae scrupulis et momentis
aliquid titubatum esse [57], unde experimenta in infinitum repetit: ac interim quum inter
experimentorum sortes in quaedam incidit aut ipsa facie nova aut utilitate non
contemnenda; hujusmodi pignoribus animum pascit, eaque in majus ostentat et
celebrat: reliqua spe sustentat. Neque tamen negandum est, Alchymistas non pauca
invenisse, et inventis utilibus homines donasse. Verum fabula illa non male in illos
quadrat de sene, qui filiis aurum in vinea defossum (sed locum se nescire simulans)
legaverit; unde illi vineae fodiendae diligenter incubuerunt, et aurum quidem nullum
repertum, sed vindemia ex ea cultura facta est uberior.

[57] That is, that something has gone wrong in his manipulations, either in weighing his
materials, or because the moment of projection has been missed. [js]

At naturalis Magiae cultores, qui per rerum Sympathias et Antipathias omnia expediunt,
ex conjecturis otiosis et supinissimis, rebus virtutes et operationes admirabiles

45



affinxerunt; atque si quando opera exhibuerint, ea illius sunt generis, ut ad
admirationem et novitatem, non ad fructum et utilitatem, accommodata sint.

In superstitiosa autem Magia (si et de hac dicendum sit) illud inprimis animadvertendum
est, esse tantummodo certi cujusdam et definiti generis subjecta, in quibus artes
curiosae et superstitiosae, per omnes nationes atque aetates atque etiam religiones,
aliquid potuerint aut luserint. Itaque ista missa faciamus. Interim nil mirum est, si opinio
copiae causam inopiae dederit.

LXXXVI.

Atque hominum admirationi, quoad doctrinas et artes, per se satis simplici et prope
puerili, incrementum accessit ab eorum astu et artificio qui scientias tractaverunt et
tradiderunt. Illi enim ea ambitione et affectatione eas proponunt, atque in eum modum
efformatas ac veluti personatas in hominum conspectum producunt, ac si illae omni ex
parte perfectae essent et ad exitum perductae. Si enim methodum aspicias et
partitiones, illae prorsus omnia complecti et concludere videntur, quae in illud
subjectum cadere possunt. Atque licet membra illa male impleta et veluti capsulae
inanes sint; tamen apud intellectum vulgarem scientiae formam et rationem integrae
prae se ferunt.

At primi et antiquissimi veritatis inquisitores, meliore fide et fato, cognitionem illam,
quam ex rerum contemplatione decerpere, et in usum recondere statuebant, in
aphorismos, sive breves easdemque sparsas nec methodo revinctas sententias, conjicere
solebant; neque se artem universam complecti simulabant aut profitebantur. At eo quo
nunc res agitur modo, minime mirum est, si homines in iis ulteriora non quaerant, quae
pro perfectis et numeris suis jampridem absolutis traduntur.

LXXXVII.

Etiam antiqua magnum existimationis et fidei incrementum acceperunt ex eorum
vanitate et levitate, qui nova proposuerunt; praesertim in Philosophiae Naturalis parte
activa et operativa. Neque enim defuerunt homines vaniloqui et phantastici, qui partim
ex credulitate, partim ex impostura, genus humanum promissis onerarunt: vitae
prolongationem, senectutis retardationem, dolorum levationem, naturalium defectuum
reparationem, sensuum deceptiones, affectuum ligationes et incitationes,
intellectualium  facultatum illuminationes et exaltationes, substantiarum
transmutationes, et motuum ad libitum roborationes et multiplicationes, aeris
impressiones et alterationes, coelestium influentiarum deductiones et procurationes,
rerum futurarum divinationes, remotarum repraesentationes, occultarum revelationes,
et alia complura pollicitando et ostentando. Verum de istis largitoribus non multum
aberraverit, qui istiusmodi judicium fecerit, tantum nimirum in doctrinis philosophiae
inter horum vanitates et veras artes interesse, quantum inter res gestas Julii Caesaris,

46



aut Alexandri Magni, et res gestas Amadicii ex Gallia, aut Arthuri ex Britannia, in historiae
narrationibus intersit. Inveniuntur enim clarissimi illi imperatores revera majora gessisse,
guam umbratiles isti heroes etiam fecisse fingantur; sed modis et viis scilicet actionum
minime fabulosis et prodigiosis. Neque propterea aequum est verae memoriae fidem
derogari, quod a fabulis illa quandoque laesa sit et violata. Sed interim minime mirum
est, si propositionibus novis (praesertim cum mentione operum) magnum sit factum
praejudicium per istos impostores, qui similia tentaverunt; cum vanitatis excessus et
fastidium etiam nunc omnem in ejusmodi conatibus magnanimitatem destruxerit.

LXXXVIIL.

At longe majora a pusillanimitate, et pensorum, quae humana industria sibi proposuit,
parvitate et tenuitate, detrimenta in scientias invecta sunt. Et tamen (quod pessimum
est) pusillanimitas ista non sine arrogantia et fastidio se offert.

Primum enim, omnium artium illa reperitur cautela jam facta familiaris, ut in qualibet
arte authores artis suae infirmitatem in naturae calumniam vertant; et quod ars ipsorum
non assequitur, id ex eadem arte impossibile in natura pronunciant. Neque certe
damnari potest ars, si ipsa judicet. Etiam philosophia, quae nunc in manibus est, in sinu
suo posita quaedam fovet, aut placita, quibus (si diligentius inquiratur) hoc hominibus
omnino persuaderi volunt; nil ab arte, vel hominis opere, arduum, aut in naturam
imperiosum et validum, expectari debere; ut de heterogenia caloris astri et ignis, et
mistione, superius dictum est. Quae si notentur accuratius, omnino pertinent ad
humanae potestatis circumscriptionem malitiosam, et ad quaesitam et artificiosam
desperationem, quae non solum spei auguria turbet, sed etiam omnes industriae
stimulos et nervos incidat, atque ipsius experientiae aleas abjiciat; dum de hoc tantum
solliciti sint, ut ars eorum perfecta censeatur; gloriae vanissimae et perditissimae dantes
operam, scilicet ut quicquid adhuc inventum et comprehensum non sit, id omnino nec
inveniri, nec comprehendi posse in futurum credatur. At si quis rebus addere se [58] et
novum aliquid reperire conetur, ille tamen omnino sibi proponet et destinabit unum
aliguod inventum (nec ultra) perscrutari et eruere; ut magnetis naturam, maris fluxum
et refluxum, thema coeli, et hujusmodi, quae secreti aliquid habere videntur, et hactenus
parum feliciter tractata sint: quum summae sit imperitiae, rei alicujus naturam in se ipsa
perscrutari; qguandoquidem eadem natura, quae in aliis videtur latens et occulta, in aliis
manifesta sit et quasi palpabilis, atque in illis admirationem, in his ne attentionem
quidem moveat; ut fit in natura consistentiae, quae in ligno vel lapide non notatur, sed
solidi appellatione transmittitur, neque amplius de fuga separationis aut solutionis
continuitatis inquiritur; at in aquarum bullis eadem res videtur subtilis et ingeniosa; quae
bullae se conjiciunt in pelliculas quasdam, in hemisphaerii formam curiose effictas, ut ad
momentum temporis evitetur solutio continuitatis.

[58] Compare Redargutio Philosophiarum, — "Quare missis istis philosophiis abstractis,
vos et ego, filii, rebus ipsis nos adjungamus;" and Footnote [3] in Praefatio in
Instauration Magna, 283 of this volume, — "Qui autem et ipsi experiri et se scientiis
addere, earumque fines proferre, statuerunt, neeilli a receptis prorsus desciscere ausi

47



sunt," etc. "Addere se" (says Heyne [58.1], Virgil, Georgics [58.2], i. 513.) "vulgari usu
est adjungere se, accedere ... Inde si idem fit cum impetu, irruere, instare, Eméxew."
— [S]

[58.1] "Heyne" = "Christian Gottlob Heyne" (1729-1812). [HJ]

[58.2] "Virgil" = "Vergil" = "Publius Vergilius Maro" (70-19 BCE). "Georgics" is one of the
three famous collections of Virgil’s poems. [HJ]

Atque prorsus illa ipsa, quae habentur pro secretis, in aliis habent naturam manifestam
et communem; quae nunquam se dabit conspiciendam, si hominum experimenta aut
contemplationes in illis ipsis tantum versentur. Generaliter autem et vulgo, in operibus
mechanicis habentur pro novis inventis, si quis jampridem inventa subtilius poliat, vel
ornet elegantius, vel simul uniat et componat, vel cum usu commodius copulet, aut opus
majore, aut etiam minore, quam fieri consuevit, mole vel volumine exhibeat, et similia.

ltague minime mirum est, si nobila et genere humano digna inventa in lucem extracta
non sint, quum homines hujusmodi exiguis pensis et puerilibus contenti et delectati
fuerint; quinetiam in iisdem se magnum aliquod sequutos, aut assequutos putaverint.

LXXXIX.

Neque illud praetermittendum est, quod nacta sit philosophia naturalis per omnes
aetates adversarium molestum et difficilem; superstitionem nimirum, et zelum religionis
caecum et immoderatum. Etenim videre est apud Graecos, eos, qui primum causas
naturales fulminis et tempestatum insuetis adhuc hominum auribus proposuerunt,
impietatis in deos eo nomine damnatos: nec multo melius a nonnullis antiquorum
patrum religionis Christianae exceptos fuisse eos, qui ex certissimis demonstrationibus
(quibus nemo hodie sanus contradixerit) terram rotundam esse posuerunt, atque ex
consequenti antipodas esse asseruerunt.

Quinetiam, ut nunc sunt res, conditio sermonum de natura facta est durior et magis cum
periculo, propter theologorum scholasticorum summas et methodos; qui cum
theologiam (satis pro potestate) in ordinem redegerint, et in artis formam effinxerint,
hoc insuper effecerunt, ut pugnax et spinosa Aristotelis philosophia corpori religionis,
plus quam par erat, immisceretur [59].

[59] Compare Kepler in the introduction to his great work De Stelld Martis [59.1]: — "In
theologia quidem authoritatum, in Philosophid vero rationum esse momenta
ponderanda. Sanctus igitur Lactantius qui terram negavit esse rotundam: Sanctus
Augustinus qui rotunditate concessa negavit tamen Antipodas: Sanctum Officium
hodiernorum qui exilitate terras concessa negant tamen ejus motum: at magis mihi
sancta Veritas qui terram et rotundam et Antipodibus circumhabitam et
contemptissimae parvitatis esse et denique per sidera ferri, salvo Doctorum ecclesias
respectu, ex philosophia demonstro." See for a defence of St. Boniface [59.2],

48



touching the story of the Antipodes [59.3] and Virgilius Bishop of Saltzburg [59.4],
Fromondus De Orbe Terrce Immobili [59.5], Chapter 4. [js]

[59.1] I could not find anything about "De Stella Martis". Another book of Kepler with a
similar name ("De Stella Nova in Pede Serpentarii", or "De Stella Nova") is more
known!! [HJ]

[59.2] "St. Boniface" = "Saint Boniface" (675-754). [HJ]

[59.3] "Antipodes"! Well, this is difficult to explain! "Anitpodes" are two places on the
surface of the Earth that are "opposite" to eachother with respect to the center of
the Earth. This was a point of discussion between some men of Church (such as those
named here) about the orgin of living humans, and if all of them descended from
Adam! [HJ]

[59.4] "Virgilius Bishop of Salzburg" (700?-784), also known with many other names.
[H]

[59.5] "Fromondus" = "Libertus Fromondus" = "Libert Froidmont" (1587-1653). And "De
Orbe Terrce Immobili " should be the short name for his book "Anti-Aristarchus sive
orbis terrae immobilis adversus Philippum Lansbergium", written in (1634). [HJ]

Eodem etiam spectant (licet diverso modo) eorum commentationes, qui veritatem
Christianae religionis ex principiis ex authoritatibus philosophorum deducere et
confirmare haud veriti sunt; fidei et sensus conjugium tanquam legitimum multa pompa
et solennitate celebrates, et grata rerum varietate animos hominum permulcentes; sed
interim divina humanis, impari conditione, permiscentes. At in hujusmodi misturis
theologiae cum philosophia, ea tantum, quae nunc in philosophia recepta sunt,
comprehenduntur; sed nova, licet in melius mutata, tantum non summoventur et
exterminantur.

Denique invenias, ex quorundam theologorum imperitia, aditum alicui philosophiae,
quamvis emendatae, pene interclusum esse. Alii siquidem simplicius subverentur, ne
forte altior in naturam inquisitio ultra concessum sobrietatis terminum penetret;
traducentes et perperam torquentes ea, quae de divinis mysteriis in Scripturis sacris
adversus rimantes secreta divina dicuntur, ad occulta naturae, quae nullo interdicto
prohibentur. Alii callidus conjiciunt et animo versant, si media ignorentur, singula ad
manum et virgulam divinam (quod religionis, ut putant, maxime intersit) facilius posse
referri: quod nihil aliud est, quam Deo per mendacium gratificari velle. Alii ab exemplo
metuunt, ne motus et mutationes circa philosophiam in religionem incurrant ac
desinant. Alii denique solliciti videntur, ne in naturae inquisitione aliquid inveniri possit,
guod religionem (praesertim apud indoctos) subvertat, aut saltem labefactet. At isti duo
posteriores metus nobis videntur omnino sapientiam animalem sapere; ac si homines,
in mentis suae recessibus et secretis cogitationibus de firmitudine religionis, et fidei in
sensum imperio diffiderent ac dubitarent; et propterea ab inquisitione veritatis in

49



naturalibus periculum illis impendere metuerent. At vere rem reputanti, Philosophia
Naturalis, post verbum Dei, certissima superstitionis medicina est; eademque
probatissimum fidei alimentum. Itaque merito religioni donatur tanquam fidissima
ancilla: cum altera voluntatem Dei, altera potestatem manifestet. Neque enim erravit
Ille, quit dixit; Erratis, nescientes Scripturas et potestatem Dei [60]: informationem de
voluntate et meditationem de potestate nexu individuo commiscens et copulans. Interim
minus mirum est, si Naturalis Philosophiae incrementa cohibita sint; cum religio, quae
plurimum apud animos hominum pollet, per quorundam imperitiam et zelum incautum
in partem contrariam transierit et abrepta fuerit.

[60] Matthew 22:29 [60.1]. [js]

[60.1] Jesus replied, “You are in error because you do not know the Scriptures or the power
of God. [HJ]

XC.

Rursus in moribus et institutis scholarum, academiarum, collegiorum, et similium
conventuum, quae doctorum hominum sedibus et eruditionis culturae destinata sunt,
omnia progressui scientiarum adversa inveniuntur. Lectiones enim et exercitia ita sunt
disposita, ut aliud a consuetis haud facile cuiguam in mentem veniat cogitare aut
contemplari. Si vero unus aut alter fortasse judicii libertate uti sustinuerit, is sibi soli hanc
operam imponere possit; ab aliorum autem consortio nihil capiet utilitatis. Sin et hoc
toleraverit, tamen in capessenda fortuna industriam hanc et magnanimitatem sibi non
leviimpedimento fore experietur. Studia enim hominum in ejusmodi locis in quorundam
authorum scripta, veluti in carceres, conclusa sunt; a quibus si quis dissentiat, continuo
ut homo turbidus et rerum novarum cupidus corripitur. At magnum certe discrimen inter
res civiles et artes: non enim idem periculum a novo motu et a nova luce. Verum in rebus
civilibus mutatio etiam in melius suspecta est ob perturbationem; cum civilia
authoritate, consensu, fama, et opinione, non demonstratione, nitantur. In artibus
autem et scientiis, tanquam in metalli fodinis, omnia novis operibus et ulterioribus
progressibus circumstrepere debent. Atque secundum rectam rationem res ita se habet,
sed interim non ita vivitur: sed ista, quam diximus, doctrinarum administratio et politia
scientiarum augmenta durius premere consuevit.

XCI.

Atque insuper licet ista invidia cessaverit; tamen satis est ad cohibendum augmentum
Scientiarum, quod hujusmodi conatus et industriae praemiis careant. Non enim penes
eosdem est cultura scientiarum et praemium. Scientiarum enim augmenta a magnis
utique ingeniis proveniunt; at pretia et praemia scientiarum sunt penes vulgus aut
principes viros, qui (nisi raro admodum) vix mediocriter docti sunt. Quinetiam hujusmodi
progressus non solum praemiis et beneficentia hominum, verum etiam ipsa populari
laude destituti sunt. Sunt enim illi supra captum maximae partis hominum, et ab

50



opinionum vulgarium ventis facile obruuntur et extinguuntur. Itaque nil mirum, siresiilla
non faeliciter successerit, quae in honore non fuit.

XCII.

Sed longe maximum progressibus scientiarum, et novis pensis ac provinciis in iisdem
suscipiendis, obstaculum deprehenditur in desperatione hominum, et suppositione
Impossibilis. Solent enim viri prudentes et severi in hujusmodi rebus plane diffidere:
naturae obscuritatem, vitae brevitatem, sensuum fallacias, judicii infirmitatem,
experimentorum difficultates, et similia secum reputantes. Itaque existimant, esse
quosdam scientiarum, per temporum et aetatum mundi revolutiones, fluxus et refluxus;
cum aliis temporibus crescant et floreant, aliis declinent et jaceant: ita tamen, ut cum ad
certum quendam gradum et statum pervenerint, nil ulterius possint.

Itaque si quis majora credat aut spondeat, id putant esse cujusdam impotentis et
immaturi animi; atque hujusmodi conatus initia scilicet laeta, media ardua, extrema
confusa habere. Atque cum hujusmodi cogitationes eae sint, quae in viros graves et
judicio praestantes facile cadant, currandum revera est, ne rei optimae et pulcherrimae
amore capti severitatem judicii relaxemus, aut minuamus; et sedulo videndum, quid spei
affulgeat, et ex qua parte se ostendat; atque auris levioribus spei rejectis, eae, quae plus
firmitudinis habere videntur, omnino discutiendae sunt et pensitandae. Quinetiam
prudentia civilis ad consilium vocanda est et adhibenda, quae ex praescripto diffidit, et
de rebus humanis in deterius conjicit. Itague jam et de spe dicendum est; praesertim
cum nos promissores non simus, nec vim aut insidias hominum judiciis faciamus aut
struamus, sed homines manu et sponte ducamus. Atque licet longe potentissimum
futurum sit remedium ad spem imprimendam, quando homines ad particularia,
praesertim in Tabulis nostris inveniendi digesta et disposita (quae partim ad secundam,
sed multo magis ad quartam Instaurationis nostrae partem pertinent), adducemus; cum
hoc ipsum sit non spes tantum, sed tanquam res ipsa: tamen ut omnia clementius fiant,
pergendum est in instituto nostro de praeparandis hominum mentibus; cujus
praeparationis ista ostensio spei pars est non exigua. Nam absque ea, reliqua faciunt
magis ad contristationem hominum (scilicet, ut deteriorem et viliorem habeant de iis,
guae jam in usu sunt, opinionem, quam nunc habent, et suae conditionis infortunium
plus sentiant et pernoscant), quam ad alacritatem aliquam inducendam, aut industriam
experiendi acuendam. Itaque conjecturae nostrae, quae spem in hac re faciunt
probabilem, aperiendae sunt et proponendae: sicut Columbus fecit, ante navigationem
illam suam mirabilem maris Atlantici: cum rationes adduxerit, cur ipse novas terras et
continentes praeter eas, quae ante cognitae fuerunt, inveniri posse confideret: quae
rationes, licet primo rejectae, postea tamen experimento probatae sunt, et rerum
maximarum causae et initia fuerunt.

XCIII.

Principium autem sumendum a Deo [61]: hoc nimirum quod agitur, propter excellentem

51



in ipso boni naturam, manifeste a Deo esse, qui auctor boni, et pater luminum est. In
operationibus autem divinis, initia quaeque tenuissima exitum certo trahunt. Atque
quod de spiritualibus dictum est, Regnum Dei non venit cum observatione, id etiam in
omni majore opere Providentiae evenire reperitur; ut omnia sine strepitu et sonitu
placide labantur, atque res plane agatur priusquam homines eam agi putent aut
advertant. Neque omittenda est prophetia Danielis de ultimis mundi temporibus; Multi
pertransibunt, et multiplex erit scientia: manifeste innuens et significans, esse in fatis, id
est, in Providentia, ut pertransitus mundi (qui per tot longinquas navigationes impletus
plane aut jam in opere esse videtur) et augmenta scientiarum in eandem aetatem
incidant.

[61] Ek Alog dpxwueba. — Aratus, Phaenomena [61.1] 1. 1. [js]

[61.1] Aratus (315-240 BCE) is a Greek poet, and Phaenomena is a poem of him. [HJ]

XCIV.

Sequitur ratio omnium maxima ad faciendam spem; nempe ex erroribus temporis
praeteriti et viarum adhuc tentatarum. Optima enim est ea reprehensio, quam de statu
civili haud prudenter administrato quispiam his verbis complexus est: Quod ad praeterita
pessimum est, id ad futura optimum videri debet. Si enim vos omnia, quae ad officium
vestrum spectant, praestitissetis, neque tamen res vestrae in meliore loco essent; ne spes
quidem ulla reliqua foret, eas in melius provehi posse. Sed cum rerum vestrarum status,
non a viipsa rerum, sed ab erroribus vestris male se habeat; sperandum est, illis erroribus
missis aut correctis, magnam rerum in melius mutationem fieri posse [62]. Simili modo,
si homines per tanta annorum spatia viam veram inveniendi et colendi scientias
tenuissent, nec tamen ulterius progredi potuissent; audax proculdubio et temeraria foret
opinio, posse rem in ulterius provehi. Quod si in via ipsa erratum sit, atque hominum
opera in iis consumpta, in quibus minime oportebat; sequitur ex eo, non in rebus ipsis
difficultatem oriri, quae potestatis nostrae non sunt, sed in intellectu humano ejusque usu et
applicatione; quae res remedium et medicinam suscipit. Itaque optimum fuerit illos ipsos errores
proponere: quot enim fuerint errorum impedimenta in praeterito, tot sunt spei argumenta in
futurum. Eavero licetin his, quae superius dicta sunt, non intacta omnino fuerint; tamen ea etiam
nunc breviter, verbis nudis ac simplicibus, repraesentare visum est.

[62] Demosthenes [62.1]: see the first Philippic, p. 40. ; and the third Philippic [62.2], p.
112. Ed. Reiske [62.3] [js]

[62.1] Demosthenes (384-322 BCE). [HJ]

[62.2] Demosthenes' first Philippic (about King Philip 1l of Macedon) was delivered in
(351-349 BCE), and the third Philippic is from (342 BCE). [HJ]

[62.3] "Reiske" = "Johann Jacob Reiske" (1716-1774). [HJ]

52



XCV.

Qui tractaverunt scientias aut Empirici aut Dogmatici fuerunt. Empirici, formicae more,
congerunt tantum, et utuntur: Rationales, aranearum more, telas ex se conficiunt [63]:
apis vero ratio media est, quae materiam ex floribus horti et agri elicit; sed tamen eam
propria facultate vertit et digerit. Neque absimile philosophiae verum opificium est;
quod nec mentis viribus tantum aut praecipue nititur, neque ex historia naturali et
mechanicis experimentis praebitam materiam, in memoria integram, sed in intellectu
mutatam et subactam, reponit. ltaque ex harum facultatum (experimentalis scilicet et
rationalis) arctiore et sanctiore foedere (quod adhuc factum non est) bene sperandum
est.

[63] Apovtwv toUg Adyoug TWV SLOAEKTIKOV TOTC TV apaxviwv Uddaopacwy eikalwv,
oUbev pév xpnoipoug, Alav 6€ texvioug (perhaps xpnoipolg and texvikoic). -
Stobaeus, Florilegium [63.1] § 82. Compare De Augmentis Scientiarum, v. 2. [js]

[63.1] "Stobaeus" = "Joannes Stobaeus" (5th Century). "Florilegium" = "Anthology" is a
collection compiled by "Stobaeus". [HJ]

XCVI.

Naturalis Philosophia adhuc sincera non invenitur, sed infecta et corrupta: in Aristotelis
schola, per logicam, in Platonis schola, per theologiam naturalem; in secunda schola
Platonis, Procli, et aliorum, per mathematicam; quae philosophiam naturalem
terminare, non generare aut procreare debet. At ex philosophia naturali pura et
impermista meliora speranda sunt.

XCVILI.

Nemo adhuc tanta mentis constantia et rigore inventus est, ut decreverit et sibi
imposuerit theorias et notiones communes penitus abolere, et intellectum abrasum et
aequum ad particularia de integro applicare. Itaque ratio illa humana, quam habemus,
ex multa fide, et multo etiam casu, nec non ex puerilibus, quas primo hausimus,
notionibus, farrago quaedam est et congeries.

Quod si quis aetate matura, et sensibus integris, et mente repurgata, se ad experientiam
et ad particularia de integro applicet, de eo melius sperandum est. Atque hac in parte
nobis spondemus fortunam Alexandri Magni: neque quis nos vanitatis arguat, antequam
exitum rei audiat, quae ad exuendam omnem vanitatem spectat.

Etenim de Alexandro et ejus rebus gestis Aeschines ita loquutus est: Nos certe vitam

mortalem non vivimus; sed in hoc nati sumus, ut posteritas de nobis portenta narret et
praedicet: perinde ac si Alexandri res gestas pro miraculo habuisset [64].

53



[64] Aeschines, De Corona [64.1], p. 72. Ed. H. Stephan. [64.2] [js]

[64.1] Aeschines (389—-314 BCE). De Corond is the oration by Demosthenes (384-322
BCE) in response to Aeschines’ charges. The quote may be found in that volume as
edited by H. Stephan. [HJ]

[64.2] "H. Stephan" = “Henricus Stephanus” = “Henri Estienne” (1528/1531 — 1598). [HJ]

At aevis sequentibus Titus Livius melius rem advertit et introspexit, atque de Alexandro
hujusmodi quippiam dixit: Eum non aliud quam bene ausum vana contemnere [65].
Atque simile etiam de nobis judicium futuris temporibus factum iri existimamus: Nos nil
magni fecisse; sed tantum ea, quae pro magnis habentur, minoris fecisse. Sed interim
(quod jam diximus) non est spes nisi in regeneratione scientiarum; ut eae scilicet ab
experientia certo ordine excitentur et rursus condantur: quod adhuc factum esse aut
cogitatum nemo (ut arbitramur) affirmaverit.

[65] Lib. ix. c. 17. [js] [65.1]

[65.1] “This quotation comes from Livy, Ab Urbe Condita, Book 9, Chapter 17, as cited
by James Spedding.”

XCVIIl.

Atque Experientiae fundamenta (quando ad hanc omnino deveniendum est) aut nulla,
aut admodum infirma adhuc fuerunt; nec particularium sylva et materies, vel numero,
vel genere, vel certitudine, informando intellectui competens, aut ullo modo sufficiens,
adhuc quaesita est et congesta. Sed contra homines docti (supini sane et faciles) rumores
guosdam Experientiae, et quasi famas et auras ejus, ad philosophiam suam vel
constituendam vel confirmandam exceperunt, atque illis nihilominus pondus legitimi
testimonii attribuerunt. Ac veluti si regnum aliquod aut status non ex literis et
relationibus a legatis et nuntiis fide dignis missis, sed ex urbanorum sermunculis et ex
triviis consilia sua et negotia gubernaret; omnino talis in philosophiam administratio,
guatenus ad Experientiam, introducta est. Nil debitis modis exquisitum, nil verificatum,
nil numeratum, nil appensum, nil dimensum in Naturali Historia reperitur. At quod in
observatione indefinitum et vagum, id in informatione fallax et infidum est. Quod si cui
haec mira dictu videantur, et querelae minus justae propiora, cum Aristoteles tantus ipse
vir, et tanti regis opibus subnixus, tam accuratam de Animalibus historiam confecerit,
atque alii nonnulli majore diligentia (licet strepitu minore) multe adjecerint, et rursus alii
de plantis, de metallis, et fossilibus, historias et narrationes copiosas conscripserint; is
sane non satis attendere et perspicere videtur, quid agatur in praesentia. Alia enim est
ratio Naturalis Historiae, quae propter se confecta est; alia ejus, quae collecta est ad
informandum intellectum in ordine ad condendam philosophiam. Atque hae duae
historiae tum aliis rebus, tum praecipue in hoc differunt; quod prima ex illis specierum
naturalium varietatem, non artium mechanicarum experimenta contineat.

54



Quemadmodum enim in civilibus ingenium cujusque, et occultus animi affectuumque
sensus, melius elicitur, cum quis in perturbatione ponitur, quam alias: simili modo, et
occulta naturae magis se produnt per vexationes artium, quam cum cursu suo meant.
ltague tum demum bene sperandum est de Naturali Philosophia, postquam Historia
Naturalis (quae ejus basis est et fundamentum) melius instructa fuerit; antea vero
minime.

XCIX.

Atque rursus in ipsa experimentorum mechanicorum copia, summa eorum, quae ad
intellectus informationem maxime faciunt et juvant, detegitur inopia. Mechanicus enim,
de veritatis inquisitione nullo modo sollicitus, non ad alia quam quae operi suo
subserviunt aut animum erigit aut manum porrigit. Tum vero de scientiarum ulteriore
progressu spes bene fundabitur, quum in Historiam Naturalem recipientur et
aggregabuntur complura experimenta, quae in se nullius sunt usus, sed ad inventionem
causarum et axiomatum tantum faciunt; quae nos lucifera experimenta, ad differentiam
fructiferorum, appellare consuevimus. llla autem miram habent in se virtutem et
conditionem; hanc videlicet, quod nunquam fallant aut frustrentur. Cum enim ad hoc
adhibeantur, non ut opus aliquod efficiant sed ut causam naturalem in aliquo revelent,
quaquaversum cadunt, intentioni aeque satisfaciunt; cum quaestionem terminent.

C.

At non solum copia major experimentorum quaerenda est et procuranda, atque etiam
alterius generis, quam adhuc factum est; sed etiam methodus plane alia et ordo et
processus continuande et provehendae Experientiae introducenda. Vaga enim
Experientia et se tantum sequens (ut superius dictum est) mera palpatio est, et homines
potius stupefacit quam informat. At cum Experientia lege certa procedet, seriatim et
continenter, de scientiis aliquid melius sperari poterit.

Cl.

Postquam vero copia et materies Historiae Naturalis et Experientiae, talis qualis ad opus
intellectus sive ad opus philosophicum requiritur, praesto jam sit et parata; tamen nullo
modo sufficit intellectus, ut in illam materiem agat sponte et memoriter; non magis,
guam si quis computationem alicujus ephemeridis memoriter se tenere et superare
posse speret. Atque hactenus tamen potiores meditationis partes quam scriptionis in
inveniendo fuerunt; neque adhuc Experientia literata [66] facta est: atqui nulla nisi de
scripto inventio probanda est. llla vero in usum inveniente, ab Experientia facta demum
literata melius sperandum.

[66] "Experientia literata" does not appear to be used here in the same sense as in
Aphorism [-Clll (1.103), or in the De Augmentis Scientiarum, v. 2. : "Cum quis

55



experimenta ornnigena absque ulla serie aut methodo tentet, ea demum mera est
palpatio: cum vero nonnulla utatur in experimentando directione et ordine, perinde
est ac si manu ducatur. Atque hoc ipsum est quod per Experientiam Literatam
intelligimus." Here it is used merely for a mode of experimenting in which the results
are recorded in writing. The "experientia literata" of the De Augmentis Scientiarum
answers to the "experientia certa lege procedens" of the last Aphorism. — [JS]

CIl.

Atque insuper cum tantus sit particularium numerus et quasi exercitus, isque ita sparsus
et diffusus, ut intellectum disgreget et confundat, de velitationibus et levibus motibus et
transcursibus intellectus non bene sperandum est; nisi fiat instructio et coordinatio, per
tabulas inveniendi idoneas et bene dispositas et tanquam vivas, eorum quae pertinent
ad subjectum in quo versatur inquisitio, atque ad harum tabularum auxilia praeparata et
digesta mens applicetur.

CIIL.

Verum post copiam particularium rite et ordine veluti sub oculos positorum, non statim
transeundum est ad inquisitionem et inventionem novorum particularium aut operum;
aut saltem, si hoc fiat, in eo non acquiescendum. Neque enim negamus, postquam
omnia omnium artium experimenta collecta et digesta fuerint atque ad unius hominis
notitam et judicium pervenerint, quin ex ipsa traductione experimentorum unius artis in
alias multa nova inveniri possint ad humanam vitam et statum utilia, per istam
Experientiam quam vocamus Literatam [67]: sed tamen minora de ea speranda sunt;
majora vero a nova luce Axiomatum ex particularibus illis certa via et regula eductorum,
quae rursus nova particularia indicent et designent. Neque enim in plano via sita est, sed
ascendendo et descendendo; ascendendo primo ad Axiomata, descendendo ad Opera.

[67] Here "experientia literata" is the same as in the De Augmentis Scientiarum. See the
last note. [IS]

CIv.

Neque tamen permittendum est, ut intellectus a particularibus ad axiomata remota et
quasi generalissima (qualia sunt principia, quae vocant, artium et rerum) saliat et volet;
et ad eorum immotam veritatem axiomata media probet et expediat: quod adhuc
factum est, prono ad hoc impetu naturali intellectus, atque etiam ad hoc ipsum, per
demonstrationes quae fiunt per syllogismum, jampridem edocto et assuefacto. Sed de
scientiis tum demum bene sperandum est, quando per scalam veram, et per gradus
continuos et non intermissos aut hiulcos, a particularibus ascendetur ad axiomata
minora, et deinde ad media, alia aliis superiora, et postremo demum ad generalissima.
Etenim axiomata infirma non multum ab experientia nuda discrepant. Suprema veroilla

56



et generalissima (quae habentur) notionalia sunt et abstracta, et nil habent solidi. At
media sunt axiomata illa vera et solida et viva, in quibus humanae res et fortunae sitae
sunt; et supra haec quoque, tandem ipsa illa generalissima; talia scilicet quae non
abstracta sint, sed per haec media vere limitantur [68].

[68] That is, of which these intermediate axioms are really limitations, i.e. particular
cases. [js]

ltague hominum intellectui non plumae addendae, sed plumbum potius et pondera; ut
cohibeant omnem saltum et volatum. Atque hoc adhuc factum non est; quum vero
factum fuerit, melius de scientiis sperare licebit.

CV.

In constituendo autem axiomate, forma inductionis alia quam adhuc in usu fuit
excogitanda est; eaque non ad principia tantum (quae vocant) probanda et invenienda,
sed etiam ad axiomata minora et media, denique omnia. Inductio enim quae procedit
per enumerationem simplicem res puerilis est, et precario concludit, et periculo
exponitur ab instantia contradictoria, et plerumque secundum pauciora quam par est,
et ex his tantummodo quae praesto sunt, pronunciat. At inductio, quae ad inventionem
et demonstrationem scientiarum et artium erit utilis, naturam separare debet, per
rejectiones et exclusiones debitas; ac deinde, post negativas tot quot sufficiunt, super
affirmativas concludere; quod adhuc factum non est, nec tentatum certe, nisi
tantummodo a Platone, qui ad excutiendas definitiones et ideas hac certe forma
inductionis aliquatenus utitur [69]. Verum ad hujus inductionis, sive demonstrationis,
instructionem bonam et legitimam quamplurima adhibenda sunt, quae adhuc nullius
mortalium cogitationem subiere; adeo ut in ea major sit consumenda opera, quam
adhuc consumpta est in syllogismo. Atque hujus inductionis auxilio, non solum ad
axiomata invenienda, verum etiam ad notiones terminandas, utendum est [70]. Atque
in hac certe Inductione spes maxima sita est.

[69] This is one of many passages which show that Bacon was very far from asserting
that he was the first to propose an inductive method. It is remarkable that M. de St.
Hilaire [69.1] in his translation of the treatise De Animd [69.2] of Aristotle has
repeated the popular assertion that Bacon claimed to be the first discoverer of
induction. [js]

[69.1] "M. de St. Hilaire" = "Jules Barthélemy-Saint-Hilaire" (1805—-1895). [HJ]

[69.2] "De Anima" = "On the soul" (350 BCE) is a book by Aristotle. [HJ]

[70] "Ad notiones terminandas" may be rendered "in order to the formation of
conceptions." This passage, especially when compared with the 14th Aphorism,

shows that Bacon contemplated a twofold application of induction, though he has
left nothing on the subject of the formation of conceptions. [js]

57



CVI.

At in axiomatibus constituendis per hanc inductionem, examinatio et probatio etiam
facienda est, utrum quod constituitur axioma aptatum sit tantum et ad mensuram
factum eorum particularium ex quibus extrahitur; an vero sit amplius et latius. Quod si
sit amplius aut latius, videndum an eam suam amplitudinem et latitudinem per novorum
particularium designationem, quasi fide-jussione quadam, firmet [71]; ne vel in jam notis
tantum haereamus, vel laxiore fortasse complexu umbras et formas abstractas, non
solida et determinata in materia, prensemus. Haec vero cum in usum venerint, solida
tum demum spes merito affulserit.

[71] The meaning of this will be made clearer by comparing it with the following passage
in Valerius Terminus [71.1]: — "That the discovery of new works or active directions
not known before is the only trial to be accepted of; and yet not that neither in case
where one particular giveth light to another, but where particulars induce an axiom
or observation, which axiom found out discovereth and designeth new particulars.
That the nature of this trial is not only on the point whether the knowledge be
profitable or no, but even upon the point whether the knowledge be true or no. Not
because you may always conclude that the axiom which discovereth new instances
is true; but contrariwise you may safely conclude that, if you discover not any new
instance, it i s vain and untrue. That by new instances are not always to be
understood new recipes, but new assignations; and of the diversity between these
two.” — Valerius Terminus, abridgment of the 12th chapter of the first book. [JS]

[71.1] "Valerius Terminus" an unfinished philosophical treatise by Francis Bacon, dated
to around 1603. [HJ]

CVILI.

Atque hic etiam resumendum est, quod superius dictum est de Naturali Philosophia
producta et scientiis particularibus ad eam reductis, ut non fiat scissio et truncatio
scientiarum; nam etiam absque hoc minus de progressu sperandum est.

CVIIl.

Atque de desperatione tollenda et spe facienda, ex praeteriti temporis erroribus valere
jussis aut rectificatis, jam dictum est. Videndum autem et si quae alia sint quae spem
faciant. lllud vero occurrit; si hominibus non quaerentibus, et aliud agentibus, multa
utilia, tanquam casu quodam aut per occasionem, inventa sint; nemini dubium esse
posse, quin iisdem quaerentibus et hoc agentibus, idque via et ordine, non impetu et
desultorie, longe plura detegi necesse sit. Licet enim semel aut iterum accidere possit,
ut quispiam in id forte fortuna incidat, quod magno conatu et de industria scrutantem

58



antea fugit; tamen in summa rerum proculdubio contrarium invenitur. Itaque longe plura
et meliora, atque per minora intervalla, a ratione et industria et directione et intentione
hominum speranda sunt, quam a casu et instinctu animalium et hujusmodi, quae
hactenus principium inventis dederunt.

CIX.

Etiam illud ad spem trahi possit, quod nonnulla ex his quae jam inventa sunt ejus sint
generis ut antequam invenirentur haud facile cuiquam in mentem venisset de iis aliquid
suspicari; sed plane quis illa ut impossibilia contempsisset. Solent enim homines de
rebus novis ad exemplum veterum, et secundum phantasiam ex iis praeceptam et
inquinatam, hariolari; quod genus opinandi fallacissimum est, quandoquidem multa ex
his quae ex fontibus rerum petuntur per rivulos consuetos non fluant.

Veluti si quis, ante tormentorum igneorum inventionem, rem per effectus descripsisset,
atque in hunc modum dixisset: inventum quoddam detectum esse, per quod muri et
munitiones quaeque maximae ex longo intervallo concuti et dejici possint; homines sane
de viribus tormentorum et machinarum per pondera et rotas et hujusmodi arietationes
et impulsus multiplicandis, multa et varia secum cogitaturi fuissent; de vento autem
igneo, tam subito et violenter se expandente et exsufflante, vix unquam aliquid alicujus
imaginationi aut phantasiae occursurum fuisset; utpote cujus exemplum in proximo non
vidisset [72], nisi forte in terrae motu aut fulmine, quae, ut magnalia naturae et non
imitabilia ab homine, homines statim rejecturi fuissent.

[72] As a thing to which he had seen nothing immediately analogous. [js]

Eodem modo si, ante fili bombycini inventionem, quispiam hujusmodi sermonem
injecisset: esse quoddam fili genus inventum ad vestium et supellectilis usum, quod filum
linteum aut laneum tenuitate, et nihilominus tenacitate, ac etiam splendore et mollitie,
longe superaret; homines statim aut de serico aliquo vegetabili, aut de animalis alicujus
pilis delicatioribus, aut de avium plumis et lanugine, aliquid opinaturi fuissent; verum de
vermis pusilli textura, eaque tam copiosa et se renovante et anniversaria, nil fuissent
certe commenturi. Quod si quis etiam de vermi verbum aliquod injecisset, ludibrio certe
futurus fuisset, ut qui novas aranearum operas somniaret.

Similiter, si ante inventionem acus nauticae quispiam hujusmodi sermonem intulisset:
inventum esse quoddam instrumentum, per quod cardines et puncta coeli exacte capi
et dignosci possint; homines statim de magis exquisita fabricatione instrumentorum
astronomicorum ad multa et varia, per agitationem phantasiae, discursuri fuissent; quod
vero aliquid inveniri possit, cujus motus cum coelestibus tam bene conveniret, atque
ipsum tamen ex coelestibus non esset, sed tantum substantia lapidea aut metallica,
omnino incredibile visum fuisset. Atque haec tamen et similia per tot mundi aetates
homines latuerunt, nec per philosophiam aut artes rationales inventa sunt, sed casu et
per occasionem; suntque illius (ut diximus) generis, ut ab iis quae antea cognita fuerunt
plane heterogenea et remotissima sint, ut praenotio aliqua nihil prorsus ad illa

59



conducere potuisset.

Itaque sperandum omnino est, esse adhuc in naturae sinu multa excellentis usus
recondita, quae nullam cum jam inventis cognationem habent aut parallelismum, sed
omnino sita sunt extra vias phantasiae; quae tamen adhuc inventa non sunt; quae
proculdubio per multos saeculorum circuitus et ambages et ipsa quandoque prodibunt,
sicut illa superiora prodierunt; sed per viam, quam nunc tractamus, propere et subito et
simul repraesentari [73] et anticipari possunt.

[73] I. e. to be presented at once, before the regular time. Thus Pliny [73.1], 31.2,,
"Thespiarum fons conceptus mulieribus reprcesentat ; " i. e. Makes them conceive at
once. And Cicero, Epistulae ad Familiares, Vol. 16.[73.2], "neque debemus expectare
temporis medicinam, quam repraesentare ratione possimus."

And again Philippic 2., "Corpus libenter obtulerim, si repraesentari morte mea
libertas civitatis potest;" i. e. to be recovered at once; or at least the recovery
hastened. Many other examples are given by Facciolati [73.3], showing that this was
a very common use of the word. — [JS]

[73.1] "Pliny" must be "Pliny the Elder" (23-79 CE). [HJ]

[73.2] "Epistulae ad Familiares” (‘Letters to Friends’) is a collection of correspondence
by Cicero. [HJ]

[73.3] "Facciolati" = "Jacopo Facciolati" (1682—-1769). [HJ]

CX.

Attamen conspiciuntur et alia inventa ejus generis, quae fidem faciant, posse genus
humanum nobilia inventa, etiam ante pedes posita, praeterire et transilire. Utcunque
enim pulveris tormentarii vel fili bombycini vel acus nauticae vel sacchari vel papyri vel
similium inventa quibusdam rerum et naturae proprietatibus niti videantur, at certe
imprimendi artificium nil habet quod non sit apertum et fere obvium. Et nihilominus
homines, non advertentes literarum modulos difficilius scilicet collocari quam literae per
motum manus scribantur, sed hoc interesse, quod literarum moduli semel collocati
infinitis impressionibus, literae autem per manum exaratae unicae tantum scriptioni,
sufficiant; aut fortasse iterum non advertentes atramentum ita inspissari posse, ut
tingat, non fluat; praesertim literis resupinatis et impressione facta desuper; hoc
pulcherrimo invento (quod ad doctrinarum propagationem tantum facit) per tot saecula
caruerunt.

Solet autem mens humana, in hoc inventionis curriculo, tam laeva saepenumero et male
composita esse, ut primo diffidat, et paulo post se contemnat; atque primo incredibile
ei videatur aliquid tale inveniri posse, postquam autem inventum sit, incredibile rursus
videatur id homines tamdiu fugere potuisse. Atque hoc ipsum ad spem rite trahitur;

60



superesse nimirum adhuc magnum inventorum cumulum, qui non solum ex
operationibus incognitis eruendis, sed et ex jam cognitis transferendis et componendis
et applicandis, per eam quam diximus Experientiam Literatam, deduci possit.

CXI.

Neque illud omittendum ad faciendam spem: reputent (si placet) homines infinitas
ingenii, temporis, facultatum expensas, quas homines in rebus et studiis longe minoris
usus et pretii collocant; quorum pars quota si ad sana et solida verteretur, nulla non
difficultas superari possit. Quod idcirco adjungere visum est, quia plane fatemur
Historiae Naturalis et Experimentalis collectionem, qualem animo metimur et qualis esse
debet, opus esse magnum, et quasi regium, et multae operae atque impensae.

CXIl.

Interim particularium multitudinem nemo reformidet, quin potius hoc ipsum ad spem
revocet. Sunt enim artium et naturae particularia Phaenomena manipuli instar ad ingenii
commenta, postquam ab evidentia rerum disjuncta et abstracta fuerint. Atque hujus viae
exitus in aperto est, et fere in propinquo; alterius exitus nullus, sed implicatio infinita.
Homines enim adhuc parvam in Experientia moram fecerunt, et eam leviter
perstrinxerunt, sed in meditationibus et commentationibus ingenii infinitum tempus
contriverunt. Apud nos vero si esset praesto quispiam qui de facto naturae ad interrogata
responderet [74], paucorum annorum esset inventio causarum et scientiarum omnium.

[74] The allusion is to judicial examination on interrogatories. Naturae is to be construed
with de facto, and not with interrogata. "Interrogata naturae" cannot be rendered
our "interrogations of nature," which is Mr. Wood's [74.1] translation. [js]

[74.1] This is probably "Anthony Wood" (1632-1695). [HJ]

CXIII.

Etiam nonnihil hominibus spei fieri posse putamus ab exemplo nostro proprio; neque
jactantiae causa hoc dicimus sed quod utile dictu sit. Si qui diffidant, me videant,
hominem inter homines aetatis meae civilibus negotiis occupatissimum, nec firma
admodum valetudine (quod magnum habet temporis dispendium), atque in hac re plane
protopirum, et vestigia nullius sequutum, neque haec ipsa cum ullo mortalium
communicantem, et tamen veram viam constanter ingressum et ingenium rebus
submittentem, haec ipsa aliquatenus (ut existimamus) provexisse: et deinceps videant,
quid ab hominibus otio abundantibus, atque a laboribus consociatis, atque a temporum
successione, post haec indicia nostra expectandum sit; praesertim in via quae non
singulis solummodo pervia est (ut fit in via illa rationali), sed ubi hominum labores et
operae (praesertim quantum ad experientiae collectam) optime distribui et deinde

61



componi possint. Tum enim homines vires suas nosse incipient, cum non eadem infiniti,
sed alia alii praestabunt.

CXIV.

Postremo, etiamsi multo infirmior et obscurior aura spei ab ista Nova Continente
spiraverit [75], tamen omnino experiendum esse (nisi velimus animi esse plane abjecti)
statuimus. Non enim res pari periculo non tentatur, et non succedit; cum in illo ingentis
boni, in hoc exiguae humanae operae, jactura vertatur. Verum ex dictis, atque etiam ex
non dictis, visum est nobis spei abunde subesse, non tantum homini strenuo ad
experiendum, sed etiam prudenti et sobrio ad credendum.

[75] Bacon refers to what Peter Martyr Anghiera [75.1] has related, that Columbus
observing the west-winds which blow at certain times of the year on the coast of
Portugal, came to the conclusion that there must be land to generate them. [js]

[75.1] "Peter Martyr Anghiera" (1457-1526). [HJ]

CXV.

Atque de desperatione tollenda, quae inter causas potentissimas ad progressum
scientiarum remorandum et inhibendum fuit, jam dictum est. Atque simul sermo de
signis et causis errorum, et inertiae et ignorantiae quae invaluit, absolutus est;
praesertim cum subtiliores causae, et quae in judicium populare aut observationem non
incurrunt, ad ea quae de Idolis animi humani dicta sunt referri debeant.

Atque hic simul pars destruens Instaurationis nostrae claudi debet, quae perficitur tribus
redargutionibus: redargutione nimirum Humanae Rationis Nativae et sibi permissae
[76]; redargutione Demonstrationum; et redargutione Theoriarum, sive philosophiarum
et doctrinarum quae receptae sunt. Redargutio vero earum talis fuit qualis esse potuit;
videlicet per signa, et evidentiam causarum; cum confutatio alia nulla a nobis (qui et de
principiis et de demonstrationibus ab aliis dissentimus) adhiberi potuerit.

[76] For an explanation of this passage, as connected with the first form of the doctrine
of Idols when they were divided into three kinds to each of which one of these
confutations corresponded, see the preface. In comparing it w ith the corresponding
passages in the Partis secundce delineatio, and the Distributio operis, it will be
observed that the order of the confutations is inverted. The first of these
redargutions extends from the 40t to the 60% aphorism ; the other two, which are
not kept distinct, end here. — [JS]

Quocirca tempus est, ut ad ipsam artem et normam Interpretandi Naturam veniamus;

et tamen nonnihil restat quod praevertendum est. Quum enim in hoc primo
Aphorismorum libro illud nobis propositum sit, ut tam ad intelligendum quam ad

62



recipiendum ea quae sequuntur mentes hominum praeparentur; expurgata jam et
abrasa et aequata mentis area, sequitur ut mens sistatur in positione bona, et tanquam
aspectu benevolo, ad ea quae proponemus. Valet enim in re nova ad praejudicium, non
solum praeoccupatio fortis opinionis veteris, sed et praeceptio sive praefiguratio falsa rei
quae affertur. Itaque conabimur efficere ut habeantur bonae et verae de iis quae
adducimus opiniones, licet ad tempus tantummodo, et tanquam usurariae [77], donec
res ipsa pernoscatur.

[77] Compare Distributio Operis, —226-: "At quinta pars ad tempus tantum, donee
reliqua perficiantur, adhibetur; et tanquam foenus redditur usque dum sors haberi
possit." See also the next Aphorism, in which the same expression occurs. [js]

CXVI.

Primo itaque postulandum videtur, ne existiment homines nos, more antiquorum
Graecorum, aut quorundam novorum hominum, Telesii, Patricii, Severini [78], sectam
aliguam in philosophia condere velle. Neque enim hoc agimus; neque etiam multum
interesse putamus ad hominum fortunas quales quis opiniones abstractas de natura et
rerum principiis habeat; neque dubium est, quin multa hujusmodi et vetera revocari et
nova introduci possint; quemadmodum et complura themata coeli supponi possunt,
guae cum phaenomenis sat bene conveniunt, inter se tamen dissentiunt.

[78] See De Augmentis Scientiarum iv. 3. for a rather fuller mention of these
philosophers, and the note upon the passage.' See also, for Telesius, the preface to
Fabula Ceeli et Cupidinis [78.1]; for Patricius [78.2], the Descriptio Globi intellectualis
[78.3]; for Severinus [78.4], the Temperis Partus Masculus [78.5]. — [IS]

[78.1] "Fabula Ceeli et Cupidinis" = "The Story of Heaven and Cupid". This phrase apperas
in several forms in the works of many authors, and is related to the concept of "void"

in Aristotle's book "Physics". [HJ]

[78.2] “Patricius” = “Franciscus Patricius” (1529-1597). The reader should note that he is
not the author of “Descriptio Globi intellectualis”. [HJ]

[78.3] “Descriptio Globi intellectualis” (1612) is a book by Bacon. [HJ]

[78.4] “Severinus” = “Petrus Severinus” = “Peder Sgrensen” (1542-1602). [HJ]

[78.5] “Temperis Partus Masculus” (1601-1602) is a book by Bacon. [HJ]

At nos de hujusmodi rebus opinabilibus, et simul inutilibus, non laboramus. At contra
nobis constitutum est experiri, an revera potentiae et amplitudinis humanae firmiora
fundamenta jacere ac fines in latius proferre possimus. Atque licet sparsim, et in

aliquibus subjectis specialibus, longe veriora habeamus et certiora (ut arbitramur) atque
etiam magis fructuosa quam quibus homines adhuc utuntur (quae in quintam

63



Instaurationis nostrae partem congessimus), tamen theoriam nullam universalem aut
integram proponimus. Neque enim huic rei tempus adhuc adesse videtur. Quin nec spem
habemus vitae producendae ad sextam. Instaurationis partem (quae philosophiae per
legitimam Naturae Interpretationem inventae destinata est) absolvendam; sed satis
habemus si in mediis sobrie et utiliter nos geramus, atque interim semina veritatis
sincerioris in poteros spargamus, atque initiis rerum magnarum non desimus.

CXVII.

Atque quemadmodum sectae conditores non sumus, ita nec operum particularium
largitores aut promissores. Attamen possit aliquis hoc modo occurrere; quod nos, qui
tam saepe operum mentionem faciamus et omnia eo trahamus, etiam operum
aliquorum pignora exhibeamus. Verum via nostra et ratio (ut saepe perspicue diximus
et adhuc dicere juvat) ea est; ut non opera ex operibus sive experimenta ex experimentis
(ut empirici), sed ex operibus et experimentis causas et axiomata, atque ex causis et
axiomatibus rursus nova opera et experimenta (ut legitimi Naturae Interpretes),
extrahamus.

Atque licet in tabulis nostris inveniendi (ex quibus quarta pars Instaurationis consistit),
atque etiam exemplis particularium (quae in secunda parte adduximus), atque insuper
in observationibus nostris super historiam (quae in tertia parte operis descripta est),
quivis vel mediocris perspicaciae et solertiae complurium operum nobilium indicationes
et designationes ubique notabit; ingenue tamen fatemur, historiam naturalem quam
adhuc habemus, aut ex libris aut ex inquisitione propria, non tam copiosam esse et
verificatam, ut legitimae Interpretationi satisfacere aut ministrare possit.

Itague si quis ad mechanica sit magis aptus et paratus, atque sagax ad venanda opera
[79] ex conversatione sola cum experimentis, ei permittimus et relinquimus illam
industriam, ut ex historia nostra et tabulis multa tanquam in via decerpat et applicet ad
opera, ac veluti foenus recipiat ad tempus, donec sors haberi possit. Nos vero, cum ad
majora contendamus, moram omnem praeproperam et praematuram in istiusmodi
rebus tanquam Atalantae pilas (ut saepius solemus dicere) damnamus. Neque enim
aurea poma pueriliter affectamus, sed omnia in victoria cursus artis super naturam
ponimus; neque muscum aut segetem herbidam demetere festinamus, sed messem
tempestivam expectamus.

[79] Compare Temporis Partus Mascuius [79.1]: — "Siquidera utile genus eorum est qui
de theoriis non admodum solicit!, mechanica quadam subtilitate rerum inventarum
extensiones prehendunt; qualis est Bacon." — [IS]

[79.1] "Temporis Partus Masculus" (1603-1604) is an early philosophical treatise by
Francis Bacon. [HJ]

64



CXVIIL.

Occurret etiam alicui proculdubio, postquam ipsam historiam nostram et inventionis
tabulas perlegerit, aliquid in ipsis experimentis minus certum, vel omnino falsum; atque
propterea secum fortasse reputabit, fundamentis et principiis falsis et dubiis inventa
nostra niti. Verum hoc nihil est; necesse enim est talia sub initiis evenire. Simile enim est
ac si in scriptione aut impressione una forte litera aut altera perperam posita aut
collocata sit; id enim legentem non multum impedire solet, quandoquidem errata ab
ipso sensu facile corriguntur. Ita etiam cogitent homines, multa in historia naturali
experimenta falso credi et recipi posse, quae paulo post a causis et axiomatibus inventis
facile expunguntur et rejiciuntur. Sed tamen verum est, si in historia naturali et
experimentis magna et crebra et continua fuerint errata, illa nulla ingenii aut artis
faelicitate corrigi aut emendari posse. Itaque si in historia nostra naturali, quae tanta
diligentia et severitate et fere religione probata et collecta est, aliquid in particularibus
quandoque subsit falsitatis aut erroris, quid tandem de naturali historia vulgari, quae
prae nostra tam negligens est et facilis, dicendum erit? aut de philosophia et scientiis
super hujusmodi arenas (vel syrtes potius) aedificatis? Itaque hoc quod diximus
neminem moveat.

CXIX.

Occurrent etiam in historia nostra et experimentis plurimae res, primo leves et vulgatae,
deinde viles et illiberales, postremo nimis subtiles ac mere speculativae, et quasi nullius
usus: quod genus rerum hominum studia avertere et alienare possit.

Atque de istis rebus, quae videntur vulgatae, illud homines cogitent; solere sane eos
adhuc nihil aliud agere, quam ut eorum quae rara sunt causas ad ea quae frequenter
fiunt referant et accommodent, at ipsorum quae frequenter eveniunt nullas causas
inquirant, sed ea ipsa recipiant tanquam concessa et admissa.

ltague non ponderis, non rotationis coelestium, non caloris, non frigoris, non luminis,
non duri, non mollis, non tenuis, non densi, non liquidi, non consistentis, non animati,
non inanimati, non similaris, non dissimilaris, nec demum organici, causas quaerunt; sed
illis, tanquam pro evidentibus et manifestis, receptis, de ceteris rebus, quae non tam
frequenter et familiariter occurrunt, disputant et judicant.

Nos vero, qui satis scimus nullum de rebus raris aut notabilibus judicium fieri posse,
multo minus res novas in lucem protrahi, absque vulgarium rerum causis et causarum
causis rite examinatis et repertis, necessario ad res vulgarissimas in historiam nostram
recipiendas compellimur. Quinetiam nil magis philosophiae offecisse deprehendimus
quam quod res, quae familiares sunt et frequenter occurrunt, contemplationem
hominum non morentur et detineant, sed recipiantur obiter, neque earum causae quaeri
soleant: ut non saepius requiratur informatio de rebus ignotis, quam attentio in notis.

65



CXX.

Quod vero ad rerum vilitatem attinet, vel etiam turpitudinem, quibus (ut ait Plinius
[79.5]) honos praefandus est [80]; eae res, non minus quam lautissimae et
pretiosissimae, in historiam naturalem recipiendae sunt. Neque propterea polluitur
naturalis historia: sol enim aeque palatia et cloacas ingreditur, neque tamen polluitur.
Nos autem non Capitolium aliquod aut Pyramidem hominum superbiae dedicamus aut
condimus, sed templum sanctum ad exemplar mundi in intellectu humano fundamus.
ltague exemplar sequimur. Nam quicquid essentia dignum est, id etiam scientia dignum,
guae est essentiae imago. At vilia aeque subsistunt ac lauta. Quinetiam, ut e quibusdam
putridis materiis, veluti musco et zibetho, aliquando optimi odores generantur; ita et ab
instantiis vilibus et sordidis quandoque eximia lux et informatio emanat. Verum de hoc
nimis multa; cum hoc genus fastidii sit plane puerile et effoeminatum.

[79.5] “Plinius” = “Pliny (Elder)”. [HJ]

[80] "Reruin natura, hoc est, vita narratur, et hsec sordidissima sui parte, ut plurimarum
rerum aut rusticis vocabulis aut externis, imo barbaris, etiam cum honoris
praefatione ponendis." — Pliny. Hist—Neat- [80.1]. i. ad init. Compare also Aristotle De
Partibus Animalium, i. 5. [js]

[80.1] This could be a typographical mistake! It should read "Naturalis Historia". [HJ]

[80.2] "De Partibus Animalium" = "On the Animal Parts" is book by Aristotle. [HJ]

CXXI.

At de illo omnino magis accurate dispiciendum; quod plurima in historia nostra captui
vulgari, aut etiam cuivis intellectui (rebus praesentibus assuefacto), videbuntur curiosae
cujusdam et inutilis subtilitatis. Itaque de hoc ante omnia et dictum et dicendum est: hoc
scilicet; nos jam sub initiis et ad tempus, tantum lucifera experimenta, non fructifera
guaerere; ad exemplum creationis divinae, quod saepius diximus, quae primo die lucem
tantum produxit, eique soli unum integrum diem attribuit, neque illo die quicquam
materiati operis immiscuit.

Itague si quis istiusmodi res nullius esse usus putet, idem cogitat ac si nullum etiam lucis
esse usum censeat, quia res scilicet solida aut materiata non sit. Atque revera dicendum
est, simplicum naturarum cognitionem bene examinatam et definitam instar lucis esse;
quae ad universa operum penetralia aditum praebet, atque tota agmina operum et
turmas, et axiomatum nobilissimorum fontes, potestate quadam complectitur et post se
trahit; in se tamen non ita magni usus est. Quin et literarum elementa per se et separatim
nihil significant nec alicujus usus sunt, sed tamen ad omnis sermonis compositionem et
apparatum instar materiae primae sunt. Etiam semina rerum potestate valida, usu (nisi
in processu suo) nihili sunt. Atque lucis ipsius radii dispersi, nisi coeant, beneficium suum
non impertiuntur.

66



Quod si quis subtilitatibus speculativis offendatur, quid de scholasticis viris dicendum
erit, qui subtilitatibus immensum indulserunt? quae tamen subtilitates in verbis, aut
saltem vulgaribus notionibus (quod tantundem valet), non in rebus aut natura
consumptae fuerunt, atque utilitatis expertes erant, non tantum in origine, sed etiam in
consequentiis; tales autem non fuerunt, ut haberent in praesens utilitatem nullam, sed
per consequens infinitam; quales sunt eae de quibus loquimur. Hoc vero sciant homines
pro certo, omnem subtilitatem disputationum et discursuum mentis, si adhibeatur
tantum post axiomata inventa, seram esse et praeposteram; et subtilitatis tempus verum
ac proprium, aut saltem praecipuum, versari in pensitanda experientia et inde
constituendis axiomatibus: nam illa altera subtilitas naturam prensat et captat, sed
nunquam apprehendit aut capit. Et verissimum certe est quod de occasione sive fortuna
dici solet, si transferatur ad naturam: videlicet, eam a fronte comatam, ab occipitio
calvam esse.

Denique de contemptu in naturali historia rerum aut vulgarium, aut vilium, aut nimis
subtilium et in originibus suis inutilium, illa vox mulierculae ad tumidum principem, qui
petitionem ejus ut rem indignam et majestate sua inferiorem abjecisset, pro oraculo sit;
Disne ergo rex esse: quia certissimum est, imperium in naturam, si quis hujusmodi rebus
ut nimis exilibus et minutis vacare nolit, nec obtineri nec geri posse.

CXXIl.

Occurrit [81] etiam et illud; mirabile quiddam esse et durum, quod nos omnes scientias
atque omnes authores simul ac veluti uno ictu et impetu summoveamus: idque non
assumpto aliquo ex antiquis in auxilium et praesidium nostrum, sed quasi viribus
propriis.

[81] So in the original edition. | think it should be occurret. — [JS]

Nos autem scimus, si minus sincera fide agere voluissemus, non difficile fuisse nobis, ista
guae afferuntur vel ad antiqua saecula ante Graecorum tempora (cum scientiae de
natura magis fortasse sed tamen majore cum silentio floruerint, neque in Graecorum
tubas et fistulas adhuc incidissent), vel etiam (per partes certe) ad aliquos ex Graecis
ipsis referre, atque astipulationem et honorem inde petere: more novorum hominum,
qui nobilitatem sibi ex antiqua aliqua prosapia, per genealogiarum favores, astruunt et
affingunt. Nos vero rerum evidentia freti, omnem commenti et imposturae conditionem
rejicimus; neque ad id quod agitur plus interesse putamus, utrum quae jam invenientur
antiquis olim cognita, et per rerum vicissitudines et saecula occidentia et orientia sint,
guam hominibus curae esse debere, utrum Novus Orbis fuerit insula illa Atlantis et veteri
mundo cognita, an nunc primum reperta. Rerum enim inventio a naturae luce petenda,
non ab antiquitatis tenebris repetenda est.

Quod vero ad universalem istam reprehensionem attinet, certissimum est vere rem
reputanti, eam et magis probabilem esse et magis modestam, quam si facta fuisset ex

67



parte. Si enim in primis notionibus errores radicati non fuissent, fieri non potuisset quin
nonnulla recte inventa alia perperam inventa correxissent. Sed cum errores
fundamentales fuerint, atque ejusmodi, ut homines potius res neglexerint ac
praeterierint, quam de illis pravum aut falsum judicium fecerint; minime mirum est, si
homines id non obtinuerint quod non egerint, nec ad metam pervenerint quam non
posuerint aut collocarint, neque viam emensi sint quam non ingressi sint aut tenuerint.

Atque insolentiam rei quod attinet; certe si quis manus constantia atque oculi vigore
lineam magis rectam aut circulum magis perfectum se describere posse quam alium
qguempiam sibi assumat, inducitur scilicet facultatis comparatio: quod si quis asserat se
adhibita regula aut circumducto circino lineam magis rectam aut circulum magis
perfectum posse describere, quam aliqguem alium vi sola oculi et manus, is certe non
admodum jactator fuerit. Quin hoc, quod dicimus, non solum in hoc nostro conatu primo
et incoeptivo locum habet; sed etiam pertinet ad eos qui huic rei posthac incumbent.
Nostra enim via inveniendi scientias exaequat fere ingenia, et non multum excellentiae
eorum relinquit: cum omnia per certissimas regulas et demonstrationes transigat. ltaque
haec nostra (ut saepe diximus) faelicitatis cujusdam sunt potius quam facultatis, et
potius temporis partus quam ingenii. Est enim certe casus aliquis non minus in
cogitationibus humanis, quam in operibus et factis.

CXXIIL.

Itague dicendum de nobis ipsis quod ille per jocum dixit, praesertim cum tam bene rem
secet: fieri non potest ut idem sentiant, qui aquam et qui vinum bibant. At caeteri
homines, tam veteres quam novi, liguorem biberunt crudum in scientiis, tanquam
aquam vel sponte ex intellectu manantem, vel per dialecticam, tanquam per rotas ex
puteo, haustam. At nos liquorem bibimus et propinamus ex infinitis confectam uvis,
iisque maturis et tempestivis, et per racemos quosdam collectis ac decerptis, et subinde
in torculari pressis, ac postremo in vase repurgatis et clarificatis. ltaque nil mirum si nobis
cum aliis non conveniat.

CXXIV.

Occurret proculdubio et illud: nec metam aut scopum scientiarum a nobis ipsis (id quod
in aliis reprehendimus) verum et optimum praefixum esse. Esse enim contemplationem
veritatis omni operum utilitate et magnitudine digniorem et celsiorem: longam vero
istam et sollicitam moram in experientia et materia et rerum particularium fluctibus
mentem veluti humo affigere, vel potius in Tartarum quoddam confusionis et
perturbationis dejicere; atque ab abstractae sapientiae serenitate et tranquillitate
(tanguam a statu multo diviniore) arcere et summovere. Nos vero huic rationi libenter
assentimur; et hoc ipsum, quod innuunt ac praeoptant, praecipue atque ante omnia
agimus. Etenim verum exemplar mundi in intellectu humano fundamus; quale invenitur,
non quale cuipiam sua propria ratio dictaverit. Hoc autem perfici non potest, nisi facta
mundi dissectione atque anatomia diligentissima. Modulos vero ineptos mundorum et

68



tanquam simiolas, quas in philosophiis phantasiae hominum extruxerunt, omnino
dissipandas edicimus. Sciant itaque homines (id quod superius diximus) quantum intersit
inter humanae mentis idola et divinae mentis ideas. llla enim nihil aliud sunt quam
abstractiones ad placitum: hae autem sunt vera signacula Creatoris super creaturas,
prout in materia per lineas veras et exquisitas imprimuntur et terminantur. Itaque
ipsissimae res sunt (in hoc genere) veritas et utilitas [82]: atque opera ipsa pluris facienda
sunt, quatenus sunt veritatis pignora, quam propter vitae commoda.

[82] Compare Partis Instaurationis Secundce Delineatio: — "Quinetiara illis quibus in
contemplationis amorem eiFusis frequens apud nos operum mentio asperum
quiddam et ingratum et mechanicum sonat, monstrabimus quantum illi desideriis
suis propriis adversentur. cum puritas contemplationum atque substructio et inventio
operum prorsus eisdem rebus nitantur et simul perfruantur." In a corresponding
passage in the Cogitata et Visa we find, instead of the last clause, "etenim in natura
Opera non tantum vitae beneficia sed et veritatis pignora esse ... Veritatem enim per
Operum indicationem magis quam ex argumentatione aut etiam ex sensu et patefieri
et probari. Quare unam eandemaque rationem et conditionis humanai et mentis
dotandce esse."

Compare also Novum Organum. II-IV (2.4): "Ista autem duo pronuntiata, Activum et
Contemplativum, res eadem sunt; et quod in operando utilissimum id in sciendo
verissimum."

| do not think that the use of ipsissimce here can be justified: if the meaning be (as |
think it must) that truth and utility are (in this kind) "the very same things." If
ipsissimce be used correctly, the meaning must be that things themselves, the very
facts of nature, are truth and utility both. But in that case we should expect "et veritas
et utilitas." Mr. Ellis proposes to, render the phrase thus: "Truth and utility are in this
kind the very things we seek for." But to me it seems less probable that Bacon would
have expressed such a meaning by such a phrase than that he used the wold
ipsissimos incorrectly in the sense | have attributed to it. — [JS]

CXXV.

Occurret fortasse et illud: nos tanquam actum agere, atque antiquos ipsos eandem quam
nos viam tenuisse. Itaque verisimile putabit quispiam etiam nos, post tantum motum et
molitionem, deventuros tandem ad aliquam ex illis philosophiis quae apud antiquos
valuerunt. Nam et illos in meditationum suarum principiis vim et copiam magnam
exemplorum et particularium paravisse, atque in commentarios per locos et titulos
digessisse, atque inde philosophias suas et artes confecisse, et postea, re comperta,
pronuntiasse, et exempla ad fidem et docendi lumen sparsim addidisse; sed
particularium notas et codicillos ac commentarios suos in lucem edere supervacuum et
molestum putasse: ideoque fecisse quod in aedificando fieri solet, nempe post aedificii
structuram machinas et scalas a conspectu amovisse. Neque aliter factum esse credere

69



certe oportet. Verum nisi quis omnino oblitus fuerit eorum quae superius dicta sunt, huic
objectioni (aut scrupulo potius) facile respondebit. Formam enim inquirendi et
inveniendi apud antiquos et ipsi profitemur [83], et scripta eorum prae se ferunt. Ea
autem non alia fuit, quam ut ab exemplis quibusdam et particularibus (additis notionibus
communibus, et fortasse portione nonnulla ex opinionibus receptis, quae maxime
placuerunt) ad conclusiones maxime generales sive principia scientiarum advolarent, ad
quorum veritatem immotam et fixam conclusiones inferiores per media educerent ac
probarent; ex quibus artem constituebant. Tum demum si nova particularia et exempla
mota essent et adducta quae placitis suis refragarentur, illa aut per distinctiones aut per
regularum suarum explanationes in ordinem subtiliter redigebant, aut demum per
exceptiones grosso modo summovebant: at rerum particularium non refragantium
causas ad illa principia sua laboriose et pertinaciter accommodabant. Verum nec historia
naturalis et experientia illa erat, quam fuisse oportebat (longe certe abest), et ista
advolatio ad generalissima omnia perdidit.

[83] "Profitemur" in the original edition; obviously a misprint. Compare the
corresponding passage in Inquisitio legitima de Motu. [js]

CXXVI.

Occurret et illud: nos, propter inhibitionem quandam pronuntiandi et principia certa
ponendi donec per medios gradus ad generalissima rite perventum sit, suspensionem
guandam judicii tueri, atque ad Acatalepsiam rem deducere. Nos vero non
Acatalepsiam, sed Eucatalepsiam meditamur et proponimus: sensui enim non
derogamus, sed ministramus; et intellectum non contemnimus, sed regimus. Atque
melius est scire quantum opus sit, et tamen nos non penitus scire putare, quam penitus
scire nos putare, et tamen nil eorum quae opus est scire.

CXXVIL.

Etiam dubitabit quispiam potius quam objiciet, utrum nos de Naturali tantum
Philosophia, an etiam de scientiis reliquis, Logicis, Ethicis, Politicis, secundum viam
nostram perficiendis loquamur. At nos certe de universis haec quae dicta sunt
intelligimus: atque quemadmodum vulgaris logica, quae regit res per Syllogismum, non
tantum ad naturales, sed ad omnes scientias pertinet; ita et nostra, quae procedit per
Inductionem, omnia complectitur. Tam enim historiam et tabulas inveniendi conficimus
de Ira, Metu, et Verecundia, et similibus; ac etiam de exemplis rerum Civilium: nec minus
de motibus mentalibus Memoriae, Compositionis et Divisionis [84], Judicii, et
religuorum, quam de Calido et Frigido, aut Luce, aut Vegetatione, aut similibus [85]. Sed
tamen cum nostra ratio Interpretandi, post historiam praeparatam et ordinatam, non
mentis tantum motus et discursus (ut logica vulgaris), sed et rerum naturam intueatur;
ita mentem regimus, ut ad rerum naturam se, aptis per omnia modis, applicare possit.
Atque propterea multa et diversa in doctrina Interpretationis praecipimus, quae ad
subjecti, de quo inquirimus, qualitatem et conditionem, modum inveniendi nonnulla ex

70



parte applicent.
[84] Synthesis and analysis? [js]

[85] This passage is important because it shows that Bacon proposed to apply his method
to mental phenomena; which is in itself a sufficient refutation of M. Cousin's [85.1]
interpretation of the passage in which, when censuring the writings of the
schoolmen, he compares them to the self-evolved web of the spider. | have
elsewhere spoken more at length of this passage. [See p. 161.] [js]

[85.1] “M. Cousine” = Victor Cousine” (1792-1867). [HJ]

CXXVIIL.

At illud de nobis ne dubitare quidem fas sit; utrum nos philosophiam et artes et scientias
quibus utimur destruere et demoliri cupiamus: contra enim, earum et usum et cultum
et honores libenter amplectimur. Neque enim ullo modo officimus, quin istae, quae
invaluerunt, et disputationes alant, et sermones ornent, et ad professoria munera ac
vitae civilis compendia adhibeantur et valeant; denique, tanquam numismata quaedam,
consensu inter homines recipiantur. Quinetiam significamus aperte, ea quae nos
adducimus ad istas res non multum idonea futura; cum ad vulgi captum deduci omnino
non possint, nisi per effecta et opera tantum. At hoc ipsum, quod de affectu nostro et
bona voluntate erga scientias receptas dicimus, quam vere profiteamur, scripta nostra in
publicum edita (praesertim libri De Progressu Scientiarum) fidem faciant. Itaque id verbis
amplius vincere non conabimur. Illud interim constanter et diserte monemus; his modis,
gui in usu sunt, nec magnos in scientiarum doctrinis et contemplatione progressus fieri,
nec illas ad amplitudinem operum deduci posse.

CXXIX.

Superest ut de Finis excellentia pauca dicamus. Ea si prius dicta fuissent, votis similia
videri potuissent: sed spe jam facta, et iniquis praejudiciis sublatis, plus fortasse ponderis
habebunt. Quod si nos omnia perfecissemus et plane absolvissemus, nec alios in partem
et consortium laborum subinde vocaremus, etiam ab hujusmodi verbis abstinuissemus,
ne acciperentur in praedicationem meriti nostri. Cum vero aliorum industria acuenda sit
et animi excitandi atque accendendi, consentaneum est ut quaedam hominibus in
mentem redigamus.

Primo itaque, videtur inventorum nobilium introductio inter actiones humanas longe
primas partes tenere: id quod antiqua saecula judicaverunt. Ea enim rerum inventoribus
divinos honores tribuerunt; iis autem qui in rebus civilibus merebantur (quales erant
urbium et imperiorum conditores, legislatores, patriarum a diuturnis malis liberatores,
tyrannidum debellatores, et his similes), heroum tantum honores decreverunt. Atque
certe si quis ea recte conferat, justum hoc prisci saeculi judicium reperiet. Etenim

71



inventorum beneficia ad universum genus humanum pertinere possunt, civilia ad certas
tantummodo hominum sedes: haec etiam non ultra paucas aetates durant, illa quasi
perpetuis temporibus. Atque status emendatio in civilibus non sine vi et perturbatione
plerumque procedit: at inventa beant, et beneficium deferunt absque alicujus injuria aut
tristitia.

Etiam inventa quasi novae creationes sunt, et divinorum operum imitamenta; ut bene
cecinit ille:

“Primum frugiferos foetus mortalibus aegris
Dididerant [*] quondam praestanti nomine Athenae;
Et RECREAVERUNT vitam, legesque rogarunt.” [86]

[*] “Dididerant” could be “Dididerunt” or “Dederunt”. [HJ]
[86] Lucretius [86.1], vi. 1-8. [86.2] []s]

[86.1] "Lucretius" = "Titus Lucretius Carus" (99-55 BCE). This is a passage from his
philosophical poem "De Rerum Natura" (On the Nature of Things). [HJ]

[86.2] "First, they (Athenians) had discovered the fertile fruits for sick mortals, // Once
under the excellent name of Athens; // And they revived life, and asked for laws."
[HJ]

Atque videtur notatu dignum in Solomone; quod cum imperio, auro, magnificentia
operum, satellitio, famulitio, classe insuper, et nominis claritate, ac summa hominum
admiratione floreret, tamen nihil horum delegerit sibi ad gloriam sed ita pronuntiaverit:
Gloriam Dei esse, celare rem; gloriam regis, investigare rem [87].

[87] Proverbs. XXV 2. (25:2). ["It is the glory of God to conceal a thing: but the honour of kings is
to search out a matter."] [js]

Rursus (si placet) reputet quipiam, quantum intersit inter hominum vitam in excultissima
guapiam Europae provincia, et in regione aliqua Novae Indiae maxime fera et barbara:
ea [88] tantum differre existimabit, ut merito hominem homini Deum esse, non solum
propter auxilium et beneficium, sed etiam per status comparationem, recte dici possit.
Atque hoc non solum, non coelum, non corpora, sed artes praestant.

[88] So in the original edition. [js]

Rursus, vim et virtutem et consequentias rerum inventarum notare juvat; quae non in
aliis manifestius occurrunt, quam in illis tribus quae antiquis incognitae, et quarum
primordia, licet recentia, obscura et ingloria sunt: Artis nimirum Imprimendi, Pulveris
Tormentarii, et Acus Nauticae. Haec enim tria rerum faciem et statum in orbe terrarum
mutaverunt: primum, in re literaria; secundum, in re bellica; tertium, in navigationibus:

72



unde innumerae rerum mutationes sequutae sunt; ut non imperium aliquod, non secta,
non stella, majorem efficaciam et quasi influxum super res humanas exercuisse videatur,
guam ista mechanica exercuerunt.

Praeterea non abs re fuerit, tria hominum ambitionis genera et quasi gradus distinguere.
Primum eorum, qui propriam potentiam in patria sua amplificare cupiunt; quod genus
vulgare est et degener. Secundum eorum, qui patriae potentiam et imperium inter
humanum genus amplificare nituntur; illud plus certe habet dignitatis, cupiditatis haud
minus. Quod si quis humani generis ipsius potentiam et imperium in rerum
universitatem instaurare et amplificare conetur, ea proculdubio ambitio (si modo ita
vocanda sit) reliquis et sanior est et augustior. Hominis autem imperium in res, in solis
artibus et scientiis ponitur. Naturae enim non imperatur, nisi parendo.

Praeterea, si unius alicujus particularis inventi utilitas ita homines affecerit, ut eum qui
genus humanum universum beneficio aliquo devincire potuerit homine majorem
putaverint; quanto celsius videbitur tale aliquid invenire, per quod alia omnia expedite
inveniri possint? Et tamen (ut verum omnino dicamus) quemadmodum luci magnam
habemus gratiam, quod per eam vias inire, artes exercere, legere, nos invicem
dignoscere possimus; et nihilominus ipsa visio lucis res praestantior est et pulchrior,
guam multiplex ejus usus: ita certe ipsa contemplatio rerum prout sunt, sine
superstitione aut impostura, errore aut confusione, in seipsa magis digna est, quam
universus inventorum fructus [89].

[89] This is one of the passages which show how far Bacon was from what is now called
a utilitarian. [js]

Postremo, siquis depravationem scientiarum et artium ad malitiam et luxuriam et similia
objecerit; id neminem moveat. lllud enim de omnibus mundanis bonis dici potest,
ingenio, fortitudine, viribus, forma, divitiis, luce ipsa, et reliquis. Recuperet modo genus
humanum jus suum in naturam quod ei ex dotatione divina competit, et detur ei copia:
usum vero recta ratio et sana religio gubernabit.

CXXX.

Jam vero tempus est ut artem ipsam Interpretandi Naturam proponamus: in qua licet
nos utilissima et verissima praecepisse arbitremur, tamen necessitatem ei absolutam (ac
si absque ea nil agi possit) aut etiam perfectionem non attribuimus. Etenim in ea
opinione sumus: si justam Naturae et Experientiae Historiam praesto haberent homines,
atque in ea sedulo versarentur, sibique duas res imperare possent; unam, ut receptas
opiniones et notiones deponerent; alteram, ut mentem a generalissimis et proximis ab
illis ad tempus cohiberent; fore ut etiam vi propria et genuina mentis, absque alia arte,
in formam nostram Interpretandi incidere possent. Est enim Interpretatio verum et
naturale opus mentis, demptis iis quae obstant [90]: sed tamen omnia certe per nostra
praecepta erunt magis in procinctu, et multo firmiora.

73



[90] Compare Valerius Terminus, ch. 22. : — "That it is true that interpretation is foe very
natural and direct intention, action, and progression of the understanding, delivered
from impediments; and that all anticipation is but a deflexion or declination by
accident." Also Advancement of Learning (2d book): — " For he that shall attentively
observe how the mind doth gather this excellent dew of knowledge, like unto that
which the poet speaketh of, Aerii mellis ccdestia dena, distilling and contriving it out
of particulars natural and artificial, as the flowers of the field and garden, shall find
that the mind of herself by nature doth manage and act an induction much better
than they describe it." — [JS]

Neque tamen illis nihil addi posse affirmamus: sed contra, nos, qui mentem respicimus
non tantum in facultate propria, sed quatenus copulatur cum rebus, Artem inveniendi
cum Inventis adolescere posse, statuere debemus.

Finis Libri Primus Novi Organi.

74



Libre Secundus
LIBER SECUNDUS
APHORISMORUM
DE
INTERPRETATIONE NATURAE
SIVE DE
REGNO HOMINIS.

*

APHORISMUS.

Super datum corpus novam naturam sive novas naturas generare et superinducere, opus
et intentio est humanae Potentiae. Datae autem naturae Formam, sive differentiam
veram, sive naturam naturantem [91], sive fontem emanationis (ista enim vocabula
habemus, quae ad indicationem rei proxime accedunt) invenire, opus et intentio est
humanae Scientiae [92]. Atque his operibus primariis subordinantur alia opera duo
secundaria et inferioris notae; priori, transformatio corporum concretorum de alio in
aliud, intra terminos Possibilis [93]; posteriori, inventio in omni generatione et motu
latentis processus, continuati ab efficiente manifesto et materia manifesta usque ad
Formam inditam; et inventio similiter latentis schematismi corporum quiescentium et
non in motu [94].

[91] This is the only passage in which | have met with the phrase natura naturans used
as itis here. With the later schoolmen, as with Spinoza, it denotes God considered as
the causa immanens of the universe, and therefore, according to the latter at least,
not hypostatically distinct from it. (On the Pantheistic tendency occasionally
perceptible among the schoolmen, see Neander's Essay on Scotus Erigena [91.1] in
the Berlin Memoirs [91.2].) Bacon applies it to the Form, considered as the causa
immanens of the properties of the body. | regret not having been able to trace the
history of this remarkable phrase. It does not occur, | think, in St. Thomas Aquinas,
though | have met with it in an index to his Summa; the passage referred to
containing a quotation from St. Augustine, in which the latter speaks of "ea natura
quae creavit omnes caeteras instituitque naturas." (V. [91.3] St. Augustine., De
Trinitate [91.4], xiv. 9.) Neither does it occur, so far as | am aware, where we might
have expected it, in the De Divisione Natures of Scotus Erigena [91.5]. Vossius, De
Vitiis Latini Sermonis [91.6], notices its use among the schoolmen, but gives no
particular reference. [js]

[91.1] "Neander" = "Johann August Wilhelm Neander" (1789-1850), and Scotus Erigena

75



is one of Neander's works. [HJ]

[91.2] "Berlin Memoirs" (=Denkschriften der Kéniglichen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin) is the name of the journal where Scotus Erigena was published. [HJ]

[91.3] This seems strange to me! "V.", most probably, stands for "vide" = "see"! [HJ]
[91.4] "De Trin". = "De Trinitate" by St. Augustine. [HJ]

[91.5] "Scotus Erigena" or "Scotus Eriugena" = "John Scotus Eriugena" (800?-8777?), and
"De Divisione Natures" is a book by Erigena.

[91.6] "Vossius" = "Gerardus Vossius" = "Gerardus Johannes Vossius" (1577-1649). "De
Vitiis Latini Sermonis", a book by Vossius. The title means "On the Defects of the Latin
Language"! [HJ]

[92] See GeneralPreface [92.1], § 767 [js]
[92.1]1 have not reproduced the Preface by Leslie Ellis in this document. [HJ]

[93] The possibility of transmutation [93.1], long and strenuously denied, though
certainly on no sufficient grounds, is now generally admitted. "There was a time
when this fundamental doctrine of the alchemists was opposed to known analogies.
It is now no longer so opposed to them, only some stages beyond their present
development." — Faraday [93.2], Lectures on Non-Metallic Elements, p. 106. [js]

[93.1] Please notice that "transmutation" meant two different things for Faraday and for
Darwin. [HJ]

[93.2] "Faraday" = "Michael Faraday" (1791-1867). [HJ]

[94] In this Aphorism Bacon combines the antithesis of corpus and natura, the concrete
and the abstract, with the antithesis of power and science, and thus arrives at a
quadripartite classification. To translate, as Mr. Craik [94.1] has done, "natura" by
"natural substance" involves the whole subject in confusion.

In the last sentence continuati may be translated "continuously carried on. "The word
is often thus used: as in the dictum "mutatio nil aliud est quam successiva et

continuata formae adquisitio." [js]

[94.1] "Craik" = "George Lillie Craik" (1798-1866). [HJ]

Quam infeliciter se habeat scientia humana, quae in usu est, etiam ex illis liquet quae

76



vulgo asseruntur. Recte ponitur; Vere scire, esse per Causas scire. Etiam non male
constituuntur causae quatuor; Materia, Forma, Efficiens, et Finis. At ex his Causa Finalis
tantum abest ut prosit, ut etiam scientias corrumpat, nisi in hominis actionibus. Formae
inventio habetur pro desperata. Efficiens vero, et Materia (quales quaeruntur et
recipiuntur, remotae scilicet, absque latenti processu ad Formam) res perfunctoriae sunt,
et superficiales, et nihili fere ad scientiam veram et activam. Neque tamen obliti sumus
nos superius notasse et correxisse errorem mentis humanae, in deferendo formis primas
essentiae [95]. Licet enim in natura nihil vere existat praeter corpora individua, edentia
actus puros individuos ex lege; in doctrinis tamen, illa ipsa lex, ejusque inquisitio et
inventio atque explicatio, pro fundamento est tam ad sciendum, quam ad operandum.
Eam autem legem, ejusque paragraphos, formarum nomine intelligimus [96]; praesertim
cum hoc vocabulum invaluerit, et familiariter occurrat.

[95] [I. § 51. "Formae enim commenta animi humani sunt, nisi libeat leges illas actls
Formas appellare."] Translate, — "We have noted and corrected as an error of the
human mind the opinion that forms give existence." Bacon alludes to the maxim
"forma dat esse." [js]

[96] See-General-Preface; p—45. The paragraphs of a law are its sections or clauses. It is
difficult to attach any definite meaning to Mr. Wood's translation of paragraphos,
"its parallels in each science." [js]

Qui causam alicujus naturae (veluti albedinis aut caloris) in certis tantum subjectis novit;
ejus scientia imperfecta est: et qui effectum super certas tantum materias (inter eas,
guae sunt susceptibiles) inducere potest; ejus Potentia pariter imperfecta est. At qui
efficientem et Materialem causam tantummodo novit (quae causae fluxae sunt, et nihil
aliud quam vehicula et causae Formam deferentes in aliquibus) [97], is ad nova inventa,
in materia aliquatenus simili et praeparata, pervenire potest; sed rerum terminos altius
fixos non movet. At qui Formas novit, is naturae unitatem in materiis dissimillimis
complectitur; itague quae adhuc facta non sunt, qualia nec naturae vicissitudines, neque
experimentales industriae, neque casus ipse, in actum unquam perduxissent, neque
cogitationem humanam subitura fuissent, detegere et producere potest. Quare ex
Formarum inventione sequitur Contemplatio vera, et Operatio libera.

[97]i. e. "which are unstable causes, and merely vehicles and causes which convey the
form in certain cases." [js]

IV.

Licet viae ad potentiam atque ad scientiam humanam conjunctissimae sint et fere
eaedem, tamen propter perniciosam et inveteratam consuetudinem versandi in
abstractis, tutius omnino est ordiri et excitare scientias ab iis fundamentis quae in ordine

77



sunt ad partem activam, atque ut illa ipsa partem contemplativam signet et determinet.
Videndum itaque est, ad aliguam naturam super corpus datum generandam et
superinducendam, quale quis praeceptum aut qualem quis directionem aut
deductionem maxime optaret; idque sermone simplici et minime abstruso.

Exempli gratia; si quis argento cupiat superinducere flavum colorem auri aut augmentum
ponderis (servatis legibus materiae [98]), aut lapidi alicui non diaphano diaphaneitatem,
aut vitro tenacitatem, aut corpori alicui non vegetabili vegetationem; videndum
(inqguam) est, quale quis praeceptum aut deductionem potissimum sibi dari exoptet.
Atque primo, exoptabit aliquis proculdubio sibi monstrari aliquid hujusmodi, quod opere
non frustret neque experimento fallat. Secundo, exoptabit quis aliquid sibi praescribi,
guod ipsum non astringat et coerceat ad media quaedam et modos quosdam operandi
particulares. Fortasse enim destituetur, nec habebit facultatem et commoditatem talia
media comparandi et procurandi. Quod si sint et alia media et alii modi (praeter illud
praeceptum) progignendae talis naturae, ea fortasse ex iis erunt quae sunt in operantis
potestate; a quibus nihilominus per angustias praecepti excludetur, nec fructum capiet.
Tertio, optabit aliquid sibi monstrari, quod non sit aeque difficile ac illa ipsa operatio de
gua inquiritur, sed propius accedat ad praxin.

[98] That is, with a corresponding decrease of volume. [js]

ltague de praecepto vero et perfecto operandi, pronuntiatum erit tale; ut sit certum,
liberum, et disponens sive in ordine ad actionem. Atque hoc ipsum idem est cum
inventione Formae verae. Etenim Forma naturae alicujus talis est ut, ea posita, natura
data infallibiliter sequatur. ltaque adest perpetuo, quando natura illa adest, atque eam
universaliter affirmat, atque inest omni. Eadem Forma talis est ut, ea amota, natura data
infallibiliter fugiat. Itaque abest perpetuo, quando natura illa abest, eamque perpetuo
abnegat, atque inest soli. Postremo, Forma vera talis est, ut naturam datam ex fonte
aliquo essentiae deducat quae inest pluribus, et notior est naturae [99] (ut loquuntur)
guam ipsa Forma. Itaque de axiomate vero et perfecto sciendi pronuntiatum et
praeceptum tale est; ut inveniatur natura alia, quae sit cum natura data convertibilis, et
tamen sit limitatio naturae notioris, instar generis veri [100]. Ista autem duo pronuntiata,
activum et contemplativum, res eadem sunt; et quod in Operando utilissimum, id in
sciendo verissimum.

[99] See note on Distributio Operis, §—2%6- [js]

[100] Let us adopt, for distinctness of expression, the theory commonly known as
Boscovich's [100.1], — a theory which forms the basis of the ordinary mathematical
theories of light, of heat, and of electricity. This theory supposes all bodies to be
constituted of inextended atoms or centres of force, each of which attracts or repels
and is attracted or repelled by all the rest. All the phenomena of nature are thus
ascribed to mechanical forces, and all the differences which can be conceived to exist
between two bodies, — gold, say, and silver, — can only arise either from the
different configuration of the centres of force, or from the different law by which

78



they act on one another.

Assuming the truth of this theory, the question, why are some bodies transparent
and others not so — in other words, what is the essential cause of transparency
which is precisely what Bacon would call the form of transparency, — is to be
answered by saying that a certain configuration of the centres of force, combined
with the existence of a certain law of force, constitutes such a system that the
vibrations of the luminiferous ether pass through it. What this configuration or this
law may be, is a question which the present state of mathematical physics does not
enable us to answer; but there is no reason a priori why in time to come it may not
receive a complete solution. If it does, we shall then have arrived at a knowledge, on
Boscovich's theory, of the form of transparency. Those who are acquainted with the
recent progress of physical science know that questions of this kind, so far from being
rejected as the questions of a mere dreamer, are thought to be of the highest
interest and importance, and that no inconsiderable advance has already been made
towards the solution of some at least among them. [js]

[100.1] "Boscovich" = "Ruggiero Giuseppe Boscovich" = "Roger Joseph Boscovich" (1711-
1787). [HJ]

V.

At praeceptum sive axioma de transformatione corporum duplicis est generis. Primum
intuetur corpus, ut turmam sive conjugationem naturarum simplicium: ut in auro haec
conveniunt; quod sit flavum; quod sit ponderosum, ad pondus tale; quod sit malleabile
aut ductile, ad extensionem talem; quod non fiat volatile, nec deperdat de quanto suo
per ignem; quod fluat fluore tali; quod separetur et solvatur modis talibus; et similiter
de caeteris naturis, quae in auro concurrunt. ltaque hujusmodi axioma rem deducit ex
Formis naturarum simplicium. Nam qui Formas et modos novit superinducendi flavi,
ponderis, ductilis, fixi, fluoris, solutionum, et sic de reliquis, et eorum graduationes et
modos, videbit et curabit ut ista conjungi possint in aliquo corpore, unde sequatur
transformatio in aurum [101]. Atque hoc genus operandi pertinet ad actionem
primariam. Eadem enim est ratio generandi naturam unam aliguam simplicem, et plures;
nisi quod arctetur magis restringatur homo in operando, si plures requirantur, propter
difficultatem tot naturas coadunandi; quae non facile conveniunt, nisi per vias naturae
tritas et ordinarias. Utcunque tamen dicendum est, quod iste modus operandi (qui
naturas intuetur simplices, licet in corpore concreto) procedat ex iis, quae in natura sunt
constantia et aeterna et catholica, et latas praebeat potentiae humanae vias, quales (ut
nunc sunt res) cogitatio humana vix capere aut repraesentare possit.

[101] "On pourroit trouver le moyen de contrefaire I'or en sorte qu'il satisferoit a toutes
les épreuves qu'on en a jusqu'ici; mais on pourroit aussi découvrir alors une nouvelle
maniere d'essai, qui donneroit le moyen de distinguer I'or naturel de cet or fait par
artifice ... nous pourrions avoir une definition plus parfaite de I'or que nous n'en
avons présentement." — Leibnitz [101.1], Nouv. Ess. sur I' Entendement [101.2], c. 2.

79



[js]
[101.1] "Leibnitz" = "Gottfried Wilhelm Leibniz" (1646—1716). [HJ]

[101.2] "Nouv. Ess. sur I' Entendement" = "Nouveau Essai sur I'Entendement Humain"
(New Essay on Human Understanding) is by Leibnitz. [HJ]

At secundum genus axiomatis (quod a latentis processus inventione pendet) non per
naturas simplices procedit, sed per concreta corpora, quemadmodum in natura
inveniuntur, cursu ordinario. Exempli gratia; in casu ubi fit inquisitio, ex quibus initiis, et
guo modo, et quo processu, aurum aut aliud quodvis metallum aut lapis generetur, a
primis menstruis aut rudimentis suis usque ad mineram perfectam; aut similiter, quo
processu herbae generentur, a primis concretionibus succorum in terra, aut a seminibus,
usque ad plantam formatam, cum universa illa successione motus, et diversis et
continuatis naturae nixibus; similiter, de generatione ordinatim explicata animalium, ab
initu ad partum; et similiter de corporibus aliis.

Enimvero neque ad generationes corporum tantum spectat haecinquisitio, sed etiam ad
alios motus et opificia naturae. Exempli gratia; in casu ubi fit inquisitio de universa serie
et continuatis actionibus alimentandi, a prima receptione alimenti ad assimilationem
perfectam; aut similiter de motu voluntario in animalibus, a prima impressione
imaginationis et continuatis nixibus spiritus usque ad flexiones et motus artuum; aut de
explicato motu linguae et labiorum et instrumentorum reliquorum usque ad editionem
vocum articulatarum. Nam haec quoque spectant ad naturas concretas, sive collegiatas
et in fabrica; et intuentur veluti consuetudines naturae particulares et speciales, non
leges fundamentales et communes, quae constituunt Formas. Veruntamen omnino
fatendum est, rationem istam videri expeditiorem et magis sitam in propinquo, et spem
injicere magis, quam illam primariam.

At pars Operativa similiter, quae huic parti Contemplativae respondet, operationem
extendit et promovet ab iis quae ordinario in natura inveniuntur ad quaedam proxima,
aut a proximis non admodum remota; sed altiores et radicales operationes super
naturam pendent utique ab axiomatibus primariis. Quinetiam ubi non datur homini
facultas operandi, sed tantum sciendi, ut in coelestibus (neque enim ceditur homini
operari in coelestia, aut ea immutare aut transformare), tamen inquisitio facti ipsius sive
veritatis rei, non minus quam cognitio causarum et consensuum, ad primaria illa et
catholica axiomata de naturis simplicibus (veluti de natura rotationis spontaneae,
attractionis sive virtutis magneticae, et aliorum complurium quae magis communia sunt
qguam ipsa coelestia) refertur. Neque enim speret aliquis terminare quaestionem, utrum
in motu diurno revera terra aut coelum rotet, nisi naturam rotationis spontaneae prius
comprehenderit.

VI.

Latens autem Processus, de quo loquimur, longe alia res est quam animis hominum

80



(qualiter nunc obsidentur) facile possit occurrere. Neque enim intelligimus mensuras
guasdam, aut signa, aut scalas processus in corporibus spectabiles; sed plane processum
continuatum, qui maxima ex parte sensum fugit.

Exempli gratia; in omni generatione et transformatione corporum, inquirendum quid
deperdatur et evolet, quid maneat, quid accedat; quid dilatetur, quid contrahatur; quid
uniatur, quid separetur; quid continuetur, quid abscindatur; quid impellat, quid
impediat; quid dominetur, quid succumbat; et alia complura.

Neque hic rursus, haec tantum in generatione aut transformatione corporum quaerenda
sunt; sed et in omnibus aliis alterationibus et motibus similiter inquirendum quid
antecedat, quid succedat; quid sit incitatius, quid remissius; quid motum praebeat, quid
regat; et hujusmodi. Ista vero omnia scientiis (Quae nunc pinguissima Minerva et prorsus
inhabili contexuntur) incognita sunt et intacta. Cum enim omnis actio naturalis per
minima transigatur, aut saltem per illa quae sunt minora quam ut sensum feriant [102],
nemo se naturam regere aut vertere posse speret, nisi illa debito modo comprehenderit
et notaverit.

[102]i. e. Every natural action depends on the ultimate particles of bodies, or at least on
parts too small to strike the sense. [js]

VII.

Similiter, inquisitio et inventio latentis schematismi in corporibus res nova est, non minus
guam inventio latentis processus et Formae [103]. Versamur enim plane adhuc in atriis
naturae, neque ad interiora paramus aditum. At nemo corpus datum nova natura dotare
vel in novum corpus faeliciter et apposite transmutare potest, nisi corporis alterandi aut
transformandi bonam habuerit notitiam. In modos enim vanos incurret, aut saltem
difficiles et perversos, nec pro corporis natura in quod operatur. Itague ad hoc etiam via
plane est aperienda et munienda.

[103] The distinction between the Latent Process and Latent Schematism in the absolute
way in which it is here stated, involves an assumption which the progress of science
will probably show to be unfounded; namely, that bodies apparently at rest are so
molecularly. Whereas all analogy and the fact that they act on the senses by acting
mechanically on certain deferent media combine to show that we ought to consider
bodies even at rest as dynamical and not as statical entities. On this view there is no
difficulty in understanding the nature of what appear to be spontaneous changes,
because every dynamical system carries within itself the seeds of its own decay,
except in particular cases; that is, the type of motion so alters, with greater or less
rapidity, that the sensible qualities associated with it pass away. The introduction of
the idea of unstable equilibrium in connexion with organic chemistry, was a step in
the direction which molecular Physics will probably soon take. [js]

Atque in anatomia corporum organicorum (qualia sunt hominis et animalium) opera

81



sane recte et utiliter insumitur, et videtur res subtilis et scrutinium naturae bonum. At
hoc genus anatomiae spectabile est, et sensui subjectum, et in corporibus tantum
organicis locum habet. Verum hoc ipsum obvium quiddam est, et in promptu situm, prae
anatomia vera schematismi latentis in corporibus quae habentur pro similaribus [104]:
praesertim in rebus specificatis [105] et earum partibus, ut ferri, lapidis; et partibus
similaribus plantae, animalis, veluti radicis, folii, floris, carnis, sanguinis, ossis, etc. At
etiam in hoc genere non prorsus cessavit industria humana; hoc ipsum enim innuit
separatio corporum similarium per distillationes et alios solutionum modos, ut
dissimilaritas compositi per congregationem partium homogenearum appareat [106].
Quod etiam ex usu est, et facit ad id quod quaerimus; licet saepius res fallax sit; quia
complures naturae separationi imputantur et attribuuntur, ac si prius substitissent in
composito, quas revera ignis et calor et alii modi apertionum de novo indunt et
superinducunt. Sed et haec quoque parva pars est operis, ad inveniendum
schematismum verum in composito; qui Schematismus res est longe subtilior et
accuratior, et ab operibus ignis potius confunditur quam eruitur et elucescit.

[104] i. e. that are thought to be of uniform structure — made up of parts similar to one
another. [js]

[105] i. e. in things that have a specific character. In Bacon's time only certain things were
supposed to belong to natural species, all others being merely elementary. A ruby has
a specific character, is specificatum; common stone or rock non ita; — they are mere
modifications of the element earth, etc. A "specific virtue" is a virtue given by a
thing's specific character, transcending the qualities of the elements it consists of. [See note
on De Augmentis Scientiarum. ii. 3.] [js]

[106] That the complex structure of the compound may be made apparent by bringing
together its several homogeneous parts. [js]

Itaque facienda est corporum separatio et solutio; non per ignem certe, sed per rationem
et Inductionem veram, cum experimentis auxiliaribus; et per comparationem ad alia
corpora, et reductionem ad naturas simplices et earum Formas, quae in composito
conveniunt et complicantur; et transeundum plane a Vulcano ad Minervam, si in animo
sit veras corporum texturas et schematismos (unde omnis occulta atque, ut vocant,
specifica proprietas et virtus in rebus pendet; unde etiam omnis potentis alterationis et
transformationis norma educitur) in lucem protrahere.

Exempli gratia; inquirendum, quid sit in omni corpore spiritus, quid essentiae tangibilis;
atque ille ipse spiritus, utrum sit copiosus et turgeat, an jejunus et paucus; tenuis, aut
crassior; magis aereus, aut igneus; acris, aut deses; exilis, aut robustus; in progressu, aut
in regressu; abscissus, aut continuatus; consentiens cum externis et ambientibus, aut
dissentiens; etc. Et similiter, essentia tangibilis (quae non pauciores recipit differentias,
guam spiritus) atque ejus villi, et fibrae, et omnimoda textura; rursus autem collocatio
spiritus per corpoream molem, ejusque pori, meatus, venae, et cellulae, et rudimenta,
sive tentamenta corporis organici, sub eandem inquisitionem cadunt. Sed et in his

82



guoque, atque adeo in omni latentis schematismi inventione, lux vera et clara ab
axiomatibus primariis immittitur, quae certe caliginem omnem et subtilitatem discutit.

VIil.

Neque propterea res deducetur ad Atomum, quae praesupponit Vacuum et materiam
non fluxam (quorum utrumque falsum est) sed ad particulas veras, quales inveniuntur.
Neque rursus est, quod exhorreat quispiam istam subtilitatem, ut inexplicabilem; sed
contra, quo magis vergit inquisitio ad naturas simplices, eo magis omnia erunt sita in
plano et perspicuo; translato negotio a multiplici in simplex, et ab incommensurabili ad
commensurabile, et a surdo ad computabile, et ab infinito et vago ad definitum et
certum; ut fit in elementis literarum, et tonis concentuum. Optime autem cedit inquisitio
naturalis, quando physicum terminatur in mathematico. At rursus multitudinem aut
fractiones nemo reformidet. In rebus enim, quae per numeros transiguntur, tam facile
quis posuerit aut cogitaverit millenarium, quam unum; aut millesimam partem unius,
guam unum integrum.

IX.

Ex duobus generibus axiomatum, quae superius posita sunt, oritur vera divisio
philosophiae et scientiarum; translatis vocabulis receptis (quae ad indicationem rei
proxime accedunt) ad sensum nostrum. Videlicet, ut inquisitio Formarum, quae sunt
(ratione certe, et sua lege [107]) aeternae et immobiles, constituat Metaphysicam;
inquisitio vero Efficientis, et Materiae, et Latentis Processus, et Latentis Schematismi
(quae omnia cursum naturae communem et ordinarium, non leges fundamentales et
aeternas respiciunt) constituat Physicam: atque his subordinentur similiter practicae
duae; Physicae Mechanica; Metaphysicae (perpurgato nomine) Magia, propter latas ejus
vias et majus imperium in naturam.

[107] "In principle at least and in their essential law:" meaning that God could change
them, but that this change would be above reason and a change of the law of the
form, otherwise unchangeable. The phrase is a saving clause. Perhaps we should read
"ratione sua et lege" — in their principle and law. [js]

X.

Posito itaque doctrinae scopo, pergendum ad praecepta; idque ordine minime perverso
aut perturbato. Atque indicia de Interpretatione Naturae complectuntur partes in genere
duas; primam, de educendis aut excitandis axiomatibus ab experientia; secundam, de
deducendis aut derivandis experimentis novis ab axiomatibus. Prior autem trifariam
dividitur: in tres nempe ministrationes; ministrationem ad Sensum, ministrationem ad
Memoriam, et ministrationem ad Mentem sive Rationem [108].

83



[108] Compare Partis secundce Delineatio; and for an explanation, of the discrepancy see
General-Preface,—§-10. According to the order proposed in the Delineatio, the
ministratio ad sensum was to contain three parts, of which the first two are not
mentioned here : namely, 1st, "Quomodo bona notio constituatur et eliciatur, ac
guomodo testatio sensus, quse semper est ex analogia hominis, ad analogiam mundi
reducatur et rectificetur;" 2dly, "Quomodo ea quae sensum effugiunt aut subtilitate
totius corporis, aut partium minutiis, aut loci distantia, aut tarditate vel etiam
velocitate motus, aut familiaritate objecti, aut aliis, in ordinem sensus redigantur; ac
insuper in casu quo adduci non possunt, quid faciendum, atque quomodo huic
destitutioni vel per instruments, vel per graduum observationem peritam, vel per
corporum proportionatorum ex sensibilibus ad insensibilia indicationes, vel per alias
vias ac substitutiones, sit subvenieridum." | suppose Bacon had now determined to
transfer these to the third ministration — t he minis/ratio ad Rationem ; and to treat
of them under the heads udminicula et reclificationes inductionis. See infra, § 21. ;
and observe that the full exposition of the Instantue supplementi, and Instantae
persecanles (both of which belong to the second of the two parts above mentioned)
was reserved for the section relating to the adminicula Inductionis. See §§ [108.1]
42,43. — [IS]

[108.1] | am doubtful what the sign “§” is referring to in this comment. [HJ]

Primo enim paranda est Historia Naturalis et Experimentalis, sufficiens et bona; quod
fundamentum rei est: neque enim fingendum, aut excogitandum, sed inveniendum, quid
natura faciat aut ferat.

Historia vero Naturalis et Experimentalis tam varia est et sparsa, ut intellectum
confundat et disgreget, nisi sistatur et compareat ordine idoneo. Itaque formandae sunt
Tabulae et Coordinationes Instantiarum, tali modo et instructione ut in eas agere possit
intellectus.

Id quoque licet fiat, tamen intellectus sibi permissus, et sponte movens, incompetens
est et inhabilis ad opificium axiomatum, nisi regatur et muniatur. Iltaque tertio,
adhibenda est Inductio legitima et vera, quae ipsa Clavis est Interpretationis.
Incipiendum autem est a fine, et retro pergendum ad reliqua [109].

[109] i. e. Of this, which is the last (namely the method of interpretation by induction
based on exclusions), we must speak first, and then go back to the other
ministrations. [js]

XI.

Inquisitio formarum sic procedit; super naturam datam primo facienda est comparentia
[79] ad intellectum omnium Instantiarum notarum, quae in eadem natura conveniunt,
per materias licet dissimillimas. Atque hujusmodi collectio facienda est historice, absque
contemplatione praefestina, aut subtilitate aliqua majore. Exempli gratia; in inquisitione

84



de forma calidi.

[110] This is properly a law term, and is equivalent to "appearance" in such phrases as
"to enter an appearance,” etc. It is also said to be used for the vadimonium given to
secure an appearance on an appointed day. See Ducange in voc [110.1].

[110.1] "Ducange" = "Charles du Fresne, sieur du Cange" (1610-1688), and "voc" is the
abbreviation for "vocabulo" or "vocabulum", i.e. the "entry" in a dictionary. [HJ]

Instantiae convenientes in natura calidi.

1. Radii solis, praesertim aestate et meridie.

2. Radii solis, reflexi et constipati, ut inter montes, aut per parientes, et maxime

omnium in speculis comburentibus.

Meteora ignita.

Fulmina comburentia.

Eructationes flammarum ex cavis montium, etc.

Flamma omnis.

Ignita solida.

Balnea calida naturalia.

Liquida ferventia, aut calefacta.

10. Vapores et fumi ferventes, atque aer ipse, qui fortissimum et furentem suscipit
calorem, si concludatur; ut in reverberatoriis [111].

11. Tempestates aliquae sudae per ipsam constitutionem aeris, non habita ratione
temporis anni.

12. Aer conclusus et subterraneus in cavernis nonnullis, praesertim hyeme.

13. Omniavillosa, ut lana, pelles animalium, et plumagines, habent nonnihil teporis.

14. Corpora omnia, tam solida, quam liquida, et tam densa, quam tenuia (qualis est
ipse aer), igni ad tempus approximata.

15. Scintillae ex silice et chalybe per fortem percussionem.

16. Omne corpus fortiter attritum, ut lapis, lignum, pannus, etc.; adeo ut temones et
axes rotarum aliquando flammam concipiant: et mos excitandi ignis apud Indos
occidentales fuerit per attritionem.

17. Herbae virides et humidae simul conclusae et contrusae, ut rosae, pisae in
corbibus; adeo ut foenum, si repositum fuerit madidum, saepe concipiat flammam
[112].

18. Calxviva, aqua aspersa.

19. Ferrum, cum primo dissolvitur per aquas fortes in vitro, idque absque ulla
admotione ad ignem: et stannum similiter, etc. sed non adeo intense.

20. Animalia, praesertim et perpetuo per interiora; licet in insectis calor ob parvitatem
corporis non deprehendatur ad tactum.

21. Fimus equinus, et hujusmodi excrementa animalium recentia.

22. Oleum forte sulphuris et vitrioli exequitur opera caloris, in linteo adurendo.

23. Oleum origani, et hujusmodi, exequitur opera caloris in adurendis ossibus
dentium.

24. Spiritus vini fortis et bene rectificatus exequitur opera caloris; adeo ut si albumen

W N AW

85



25.

26.

27.

28.

ovi in eum injiciatur, concrescat et albescat, fere in modum albuminis cocti; panis
injectus torrefiat et incrustetur, ad modum panis tosti [113].
Aromata, et herbae calidae, ut dracunculus, nasturtium vetus, etc. licet ad manum
non sint calida (nec integra, nec pulveres eorum), tamen ad linguam et palatum
parum masticata percipiuntur calida, et quasi adurentia.
Acetum forte, et omnia acida, in membro ubi non sit epidermis, ut in oculo, lingua,
aut aliqua alia parte vulnerata, et cute detecta, dolorem cient, non multum
discrepantem ab eo, qui inducitur a calido.

Etiam frigora acria et intensa inducunt sensum quendam ustionis;

“Nec Boreae penetrabile frigus adurit [114].”

Alia.

Hanc Tabulam Essentiae et Praesentiae appellare consuevimus.

[111] That is, furnaces in which the flame is made to return on itself by impeding its

direct course. [js]

[112] "That seeds when germinating, as they lie heaped in large masses, evolve a

considerable degree of heat, is a fact long known from the malting of grain; but the
cause of it was incorrectly sought for in a process of fermentation. To Goppert (Ueber
Wirme-entmckelung in der lebenden Pflanze) [112.1] is due the merit of having
demonstrated that such is not the case, but that the evolution of heat is connected
with the process of germination. Seeds of very different chemical composition (of
different grains, of Hemp, Clover, Spergula, Brassica, etc. ), made to germinate in
guantities of about a pound, became heated, at a temperature of the air of 48°—
66°, to 59°— 120° Fahr. [js]

"It was likewise shown by Goppert that full-grown plants also, such as Oats, Maize,
Cyperus esculentus, Hyoscyamus, Sedum acre, etc., laid together in heaps and
covered with bad conductors of heat, cause a thermometer placed among them to
rise about 2° — 7° (Spergula as much as 22°) above the temperature of the air ...

"A very great evolution of heat occurs in the blossom of the Aroidea. This is
considerable even in our Arum maculatum, and according to Dutrochet's researches
(Comptes rendus, 1839, 695.) [112.2] rises to 25° — 27° above the temperature of the
air. But this phenomenon is seen in a far higher degree in Colocasia odora, in which
plant it has been investigated by Brongniart (Nouv. Ann. d. Museum, iii.) [112.3],
Vrolik and Vriese (Ann. des Sc. Nat., sec. ser. v. 134.) [112.4], and Van Beek and
Bersgma (Obs. thermo-elect. s. I’élévation De tempered, des Fleurs d. Colocas. odor.
1838) [112.5]. These last observers found the maximum of heat 129°, when the
temperature of the air was 79°." — Mohl On the Vegetable Cell, translated by Arthur
Henfrey, London. 1852, pp. 101. and 102 [112.6]. [js]

[112.1] "Géppert" = "Heinrich Goppert" (1800-1884), and "Uber Wirme-Entwickelung

in der Lebenden Pflanze" (1832) is a book by him. [HJ]

86



[112.2] "Dutrochet" = "René Joachim Henri Dutrochet" (1776-1847), and "Comptes
rendus" = "Comptes rendus de I'Académie des sciences" is a scientific journal. [HJ]

[112.3] "" = "Adolphe Brongniart" (1801-1876), and "Nouv. Ann. d. Museum" =
"Nouvelle Année du Muséum" (New Annals of the Museum). [HJ]

[112.4] "Vrolik" = "Gerardus Vrolik" (1775-1859), "Vriese" = "Willem Hendrik de Vriese"
(1806—1862), and "Ann. des Sc. Nat." = "Annales des Sciences Naturelles". [HJ]

[112.5] "Van Beek" = "Cornelius Adrian Bergsma" (1748-1859), "Bersgma" = "A. van
Beek" (a rather unknown fellow!), and "Obs. thermo-elect. s. Felev. De tempered,
des Fleurs d. Colocas. odor. 1838" probably is "Observations thermo-électriques sur
|'élévation de température des fleurs de Colocasia odora" (Thermo-electric
observations on the temperature increase of the flowers of Colocasia odora). [HJ]

[112.6] "Mohl" = "Hugo von Mohl" (1805-1872), author of "Die vegetabilische Zelle"
(The Vegetable Cell) in 1851, translated by "Arthur Henfrey" (1819-1859). [HJ]

[113] The analogy which Bacon here remarks, arises probably, in the second instance,
from the desiccative power due to the strong affinity of alcohol for water. The French
chemist Lassaigne found, | believe, that alcohol extracted a red colouring matter
from unboiled lobster shells; but | am not aware that the modus operandi has in this
case been explained. But by far the most remarkable case of what may be called
simulated heat, is furnished by the action of carbonic acid gas on the skin. Of late
years baths of this gas have been used medicinally ; but M. Boussingault long since
remarked the sensation of heat which it produces. He states that at Quindiu in New
Granada there are sulphur works, and that at various points nearly pure carbonic
acid gas escapes from shallow excavations in the surface, containing, however, a
trace of hydro-sulphuric acid; that the temperature of this issuing stream of gas is
lower than the external air, but that the sensation is the same as that produced by a
hot-air bath of perhaps from 40° to 45° or 48° centigrade (104° to 118° Fahrenheit).
As this effect has not been noticed in carbonic acid gas prepared artificially, it is
probable that it requires Cor its production the gas to be in motion; so that the
necessary conditions are not present when the hand is inserted into a jar of the gas.

[js]
[114] Virgil, Georgics. I. 93. [114.1] [js]

[114.1] The reason for referring to “Virgil, Georgics. |. 93.” Is unclear. [HJ]

XIl.

Secundo, facienda est comparentia ad Intellectum Instantiarum, quae natura data
privantur: quia Forma (ut dictum est) non minus abesse debet, ubi natura data abest,

87



guam adesse, ubi adest. Hoc vero infinitum esset in omnibus.

ltague subjungenda sunt negativa affirmativis, et privationes inspiciendae tantum in illis
subjectis quae sunt maxime cognataillis alteris, in quibus natura data inest et comparet.
Hanc Tabulam Declinationis, sive Absentiae in proximo, appellare consuevimus.

Instantiae in proximo, quae privantur natura Calidi.

Ad Instantiam primam affirmativam, Instantia prima negativa vel subjunctiva. 1.
Lunae et stellarum et cometarum radii non inveniuntur calidi ad tactum [115]: quinetiam
observari solent acerrima frigora in pleniluniis. At stellae fixae majores, quando sol eas
subit aut iis approximatur, existimantur fervores solis augere et intendere; ut fit cum sol
sistitur in Leone, et diebus canicularibus.

[115] M. Melloni [115.1] has recently succeeded in making sensible the moon's calorific
rays. [js]

[115.1] "M. Melloni" = "Macedonio Melloni" (1798-1854). [HJ]

Ad 2am 2a. 2. Radii solis in media (quam vocant) regione aeris non calefaciunt; cujus
ratio vulgo non male redditur; quia regio illa nec satis appropinquat ad corpus solis, unde
radii emanant, nec etiam ad terram, unde reflectuntur. Atque hoc liquet ex fastigiis
montium (nisi sint praealti), ubi nives perpetuo durant. Sed contra notatum est a
nonnullis, quod in cacumine Picus de Tenariph, atque etiam in Andis Peruviae, ipsa
fastigia montium nive destituta sint; nivibus jacentibus tantum inferius in ascensu. Atque
insuper aer illis ipsis verticibus montium deprehenditur minime frigidus, sed tenuis
tantum et acer; adeo ut in Andis pungat et vulneret oculos per nimiam acrimoniam,
atque etiam pungat os ventriculi, et inducat vomitum. Atque ab antiquis notatum est, in
vertice Olympi tantam fuisse aeris tenuitatem, ut necesse fuerit illis qui eo ascenderant
secum deferre spongias aceto et aqua madefactas, easque ad os et nares subinde
apponere, quia aer ob tenuitatem non sufficiebat respirationi [116]: in quo vertice etiam
relatum est, tantam fuisse serenitatem et tranquillitatem a pluviis et nivibus et ventis, ut
sacrificantibus literae descriptae digito in cineribus sacrificiorum super aram Jovis,
manerent in annum proximum absque ulla perturbatione [117]. Atque etiam hodie
ascendentes ad verticem Picus de Tenariph eo vadunt noctu et non interdiu; et paulo
post ortum solis monentur et excitantur a ducibus suis ut festinent descendere, propter
periculum (ut videtur) a tenuitate aeris, ne solvat spiritus et suffocet [118].

[116]i. e. It was insufficient for the cooling of the blood, which according to Aristotle was
the end of respiration. [js]

[117] Aristotle seems to be the first person who mentions this notion. See the Problems
xxvi. 36 [117.1].; where however he speaks of Mount Athos and ot totoutot, and not
of Mount Olympus. The passages on the subject are to be found in Ideler's
Meteorologia veterum Graecorum et Romanorum (Berlin, 1832) [117.2], at p. 81.

88



Compare his edition of the Meteorlogics of Aristotle [117.3], where he has given in
extenso the passage in which Geminus [117.4] speaks in the same manner of Mount
Cyllene in Arcadia [117.5], and also a similar statement made by Philoponus [117.6]
with respect to Mount Olympus. The whole class of stories seem (as Ideler following
Lobeck [117.7] remarks) to have somewhat of a mythical character. G. Bruno [117.8]
apparently confounded Philoponus with Alexander Aphrodisiensis [117.9], when in
the Cena di Cenere [117.10] he asserted that the latter mentions the sacrifices on the
top of Mount Olympus. In the passage on the subject in which we might expect to
find him doing so, namely in his Commentary on the Meteorologics, i. c. 3., he does
not specify any particular mountain.

That there is no wind nor rain on Mount Olympus is mentioned as a common opinion
by St. Augustin, De Civitate Dej [117.11], xvi. 27. Compare Dante, Purgatory [117.12].
xxviii. 112. [js]

[117.1] "Problems" = "Problemata" is a book assumed to have been written by Aristotle.
[HJ]

[117.2] "Ideler" = "Julius Ludwig Ideler" (1809-1842), and "Meteorologia veterum
Graecorum et Romanorum" is a book written by him in (1832). [HJ]

[117.3] "Meteorlogics" = "Meteorologica" = "Metewpoloyikd", by Aristotle. [HJ]
[117.4] "Geminus" (1st Century BCE). [HJ]

[117.5] "Arcadia" is a region in Greece. [HJ]

[117.6] "Philoponus" should be "John Philoponus" (490?-570). [HJ]

[117.7] "Lobeck" = "Christian August Lobeck" (1781-1860). [HJ]

[117.8] "G. Bruno" = "Giordano Bruno" (1548-1600). [HJ]

[117.9] "Alexander of Aphrodisias" (2nd - 3rd Century BCE). [HJ]

[117.10]"Cena di Cenere" = (The Ashes' Dinner) is a book by "Giordano Bruno". [HJ]

[117.11] "De Civ Dei" = "De Civitate Dei" (The City of God) a book by Saint Augustine of
Hippo, written about (413-426). [HJ]

[117.12] "Dante" = "Dante Alighieri" (1265-1321), and "Purg" = "Purgatory" =
"Purgatorio", is a part of his book "Divina Commedia" = "The Divine Comedy", written

(1308-1321). [HJ]

[118] Lest the animal spirits should swoon and be suffocated by the tenuity of the air.

89



[js]

Ad 2am 3a. Reflexio radiorum solis, in regionibus prope circulos polares, admodum
debilis et inefficax invenitur in calore: adeo ut Belgae, qui hybernarunt in Nova Zembla
[119], cum expectarent navis suae liberationem et deobstructionem a glaciali mole (quae
eam obsederat) per initia mensis Julii spe sua frustrati sint, et coacti scaphae se
committere. Itaque radii solis directi videntur parum posse, etiam super terram planam;
nec reflexi etiam, nisi multiplicentur et uniantur, quod fit cum sol magis vergit ad
perpendiculum, quia tum incidentia radiorum facit angulos acutiores, ut lineae radiorum
sint magis in propinquo: ubi contra in magnis obliquitatibus solis anguli sint valde obtusi,
et proinde lineae radiorum magis distantes. Sed interim notandum est, multas esse
posse operationes radiorum solis, atque etiam ex natura Calidi, quae non sunt
proportionatae ad tactum nostrum: adeo ut respectu nostri non operentur usque ad
calefactionem, sed respectu aliorum nonnullorum corporum exequantur opera Calidi.

[119] This of course refers to Barentz's [119.1] expedition in search of a North-East
passage. He passed the winter 1596-7 at Nova Zembla, [In Barentz's first voyage,
1594, he was stopped by the ice on the 13th of July, and obliged to return. In his third
voyage, 1596, his first considerable check was on the 19th of July; after which he only
succeeded in coasting round the northern point of Nova Zembla till the 26th of
August, where the ship stuck fast and they were forced to leave her and winter on the
island, and return in their boats in the beginning of June 1597. See the letter signed
by the company: "Three Voyages by the North-East, etc,"Hackluyt Society, 1853, p.
191. This letter was begun on the 1st of June: "Having till this day stayed for the time
and opportunity in hope to get our ship loose, and now are clean out of hope thereof,
for that it lieth shut up and enclosed in the ice," etc.: and ended on the 13th,
"notwithstanding that while we were making ready to be gone, we had great wind
out of the west and north-west, and yet find no alteration nor bettering in the
weather, and therefore in the last extremity we left it." This narrative, written by
Gerrit de Veer [119.2], one of the party, was first published in Dutch in 1598;
translated into Latin and French the same year; into Italian in 1599; into English in
1609. See Introduction, p. cxviii. “Per initia mensis Junii” [119.3] would have been
more accurate.—[JS]]

[119.1] "Barentz" = "Willem Barentz" (1550?-1597). [HJ]

[119.2] "Gerrit de Veer" (). [15987?-1635]. [HJ]

[119.3] "Per initia mensis Junii" = "At the beginning of the month of June". [HJ]

Ad 2am 4a. Fiat hujusmodi experimentum. Accipiatur speculum [120] fabricatum contra
ac fit in speculis comburentibus, et interponatur inter manum et radios solis; et fiat
observatio, utrum minuat calorem solis, quemadmodum speculum comburens eundem

auget et intendit. Manifestum est enim, quoad radios opticos, prout fabricatur speculum
in densitate inaequali respectu medii et laterum, ita apparere simulachra magis diffusa

90



aut magis contracta. Itaque idem videndum in calore.

[120] “Speculum," used for lens. Read "specillum," the common word, il passes very
easily into u; and probably the transition was more facile in the cursive hand. [js]

Ad 2am 5a. Fiat experimentum diligenter, utrum per specula comburentia fortissima
et optime fabricata radii lunae possint excipi et colligi in aliquem vel minimum gradum
teporis. Is vero gradus teporis si fortasse nimis subtilis et debilis fuerit, ut ad tactum
percipi et deprehendi non possit, confugiendum erit ad vitra illa quae indicant
constitutionem aeris calidam aut frigidam; ita ut radii lunae per speculum comburens
incidant et jaciantur in summitatem vitri hujusmodi; atque tum notetur, si fiat depressio
aquae per teporem.

Ad 2am 6a. Practicetur etiam vitrum comburens super calidum [121], quod non sit
radiosum aut luminosum [122]; ut ferri et lapidis calefacti sed non igniti, aut aquae
ferventis, aut similium; et notetur utrum fiat augmentum et intentio calidi, ut in radiis
solis.

[121] So in the original; qy. [121.1] corpus calidum.— [JS]

[121.1] "qy." is the abbreviation for "quod" or "quae", depending on the context, means
"which" or "that which". [HJ]

[122] Mersenne [122.1] says the greater number of the experiments mentioned in the
second book of the Novum Organum had already been made, and mentions
particularly, as if he had himself tried it, the reflexion of all kinds of heat by a burning
mirror. He also asserts that light is always accompanied by heat. De la Verite des
Sciences (1625) [122.2], p. 210. js]

[122.1] "Mersenne" = "Marin Mersenne" (1588-1648). He should be more famous! [HJ]

[122.2] "De la Vérité des Sciences" (On the Truth of the Sciences) is a book by Mersenne.
[H]

Ad 2am 7a.  Practicetur etiam speculum comburens in flamma communi.

Ad 3am 8a. Cometarum (si et illos numerare inter meteora libuerit [123]) non
deprehenditur constans aut manifestus effectus in augendis ardoribus anni, licet
siccitates saepius inde sequi notatae sint. Quinetiam trabes et columnae lucidae et
chasmata et similia apparent saepius temporibus hybernis quam aestivis; et maxime per
intensissima frigora, sed conjuncta cum siccitatibus. Fulmina tamen et coruscationes et
tonitrua raro eveniunt hyeme, sed sub tempus magnorum fervorum. At stellae (quas
vocant) cadentes existimantur vulgo magis constare ex viscosa aliqua materia splendida
et accensa, quam esse naturae igneae fortioris. Sed de hoc inquiratur ulterius.

91



[123] That there was no reason for supposing comets to be more than merely meteoric
exhalations is the thesis maintained, and doubtless with great ability, by Galileo in
his Saggiatore [123.1], — the true view, or at least a nearer approach to it, having
been propounded by the Jesuit Grossi [123.2]. Bacon perhaps alludes to this
controversy. [js]

[123.1] "Saggiatore" = "Il Saggiatore" (The Assayer), a book written by Galileo Galilei
(1620). [HJ]

[123.2] "Jesuit Grossi" = "Giovanni Grossi" (17th Century). [HJ]

Ad 4am9a. Sunt quaedam coruscationes quae praebent lumen sed non urunt; eae vero
semper fiunt sine tonitru.

Ad 5am 10a. Eructationes et eruptiones flammarum inveniuntur non minus in
regionibus frigidis quam calidis; ut in Islandia et Groenlandia: quemadmodum et arbores
per regiones frigidas magis sunt quandoque inflammabiles et magis piceae ac resinosae
guam per regiones calidas; ut fit in abiete, pinu, et reliquis: verum in quali situ et natura
soli hujusmodi eruptiones fieri soleant, ut possimus affirmativae subjungere negativam,
non satis quaesitum est.

Ad 6am 1l1a. Omnis flamma perpetuo est calida magis aut minus, neque omnino
subjungitur negativa: et tamen referunt ignem fatuum (quem vocant), qui etiam
aliguando impingitur in parietem [124], non multum habere caloris; fortasse instar
flammae spiritus vini, quae clemens et lenis est. Sed adhuc lenior videtur ea flamma
quae in nonnullis historiis fidis et gravibus invenitur apparuisse circa capita et comas
puerorum et virginum; quae nullo modo comas adurebat, sed molliter circum eas
trepidabat. Atque certissimum est, circa equum in itinere sudantem noctu et suda
tempestate apparuisse quandoque coruscationem quandam absque manifesto calore.
Atque paucis abhinc annis, notissimum est et pro miraculo quasi habitum gremiale
cujusdam puellae paulo motum aut fricatum coruscasse; quod fortasse factum est ob
alumen aut sales quibus gremiale tinctum erat paulo crassius haerentia et incrustata, et
ex fricatione fracta. Atque certissimum est saccharum omne, sive conditum (ut vocant)
sive simplex, modo sit durius, in tenebris fractum aut cultello scalptum coruscare.
Similiter aqua marina et salsa noctu interdum invenitur, remis fortiter percussa,
coruscare. Atque etiam in tempestatibus spuma maris fortiter agitata noctu coruscat;
guam coruscationem Hispani pulmonem marinum vocant [125]. De illa flamma autem
guam antiqui nautae vocabant Castorem et Pollucem, et moderni Focum Sancti Ermi
[126], qualem calorem habeat non satis quaesitum est.

[124] i, e. Which sometimes even settles on a wall. [js]
[125] The phrase "pulmo marino" is as much Italian as Spanish,—except of course, that

in Italian "pulmo" is replaced by "polmo,"— and is merely a translation of mveUuwv
{ahdoaolog , which is used by Dioscorides, De Materid Medicd, ii. 39. The luminous

92



appearance arises apparently from a molluscous animal, which in texture is like the
substance of the lungs, from which circumstance it derives the name which
Dioscorides gives it. Cf. De Augmentis Scientiarum. iv. 3. [js]

[126] "O lume vivo, que a maritima gente
Tern por santo em tempo de tormenta."
Os Lusiadas de Camoés, canto v. est. 18. [126.1]
| take this quotation from Humboldt's Kosmos [126.2], ii. p. 122. [js]

[126.1] "O lume vivo, que a maritima gente // Tern por santo em tempo de tormenta."
= "O living light, which seafaring folk // Hold as holy in times of storm", is a
Portuguese poem from the collection "Os Lusiadas" by "Camoés" = "Luis de Camdes".
[H)]

[126.2] "Humboldt" = "Friedrich Wilhelm Heinrich Alexander von Humboldt" (1769—
1859), and "Kosmos" is a book by him. [HJ]

Ad 7am 12a. Omne ignitum ita ut vertatur in ruborem igneum etiam sine flamma
perpetuo calidum est, neque huic Affirmativae subjungitur Negativa; sed quod in
proximo est videtur esse lignum putre, quod splendet noctu neque tamen deprehenditur
calidum; et squamae piscium putrescentes, quae etiam splendent noctu, nec inveniuntur
ad tactum calidae; neque etiam corpus cicindelae aut muscae (quam vocant Luciolam)
calidum ad tactum deprehenditur.

Ad 8am 13a. De balneis calidis, in quo situ et natura soli emanare soleant, non satis
quaesitum est; itaque non subjungitur Negativa.

Ad 9am 14a. Liquidis ferventibus subjungitur Negativa ipsius liquidi in natura sua.
Nullum enim invenitur liquidum tangibile quod sit in natura sua et maneat constanter
calidum, sed superinducitur ad tempus tantum calor, ut natura ascititia [127]: adeo ut
guae potestate et operatione sunt maxime calida, ut spiritus vini, olea aromatum
chymica, etiam olea vitrioli et sulphuris, et similia, quae paulo post adurunt, ad primum
tactum sint frigida. Aqua autem balneorum naturalium excepta in vas aliquod et separata
a fontibus suis defervescit perinde ac aqua igne calefacta. At verum est corpora oleosa
ad tactum paulo minus esse frigida quam aquea; ut oleum minus quam aqua, sericum
minus quam linteum. Verum hoc pertinet ad Tabulam Graduum de Frigido.

[127] E converso [127.1], calor is not a natura adscititia to solids. In modern physics this
distinction would be altogether without a meaning. That a hot liquid returns after a
while to a cold state, was adduced as an argument for the existence of substantial
forms [127.2]. [js]

[127.1] "E converso" = "conversely". [HJ]

[127.2] "substantial form" = "essence" in Aristotelian and Scholastic philosophy. [HJ]

93



Ad 10am 15a. Similiter vapori fervido subjungitur Negativa naturae ipsius vaporis, qualis
apud nos invenitur. Etenim exhalationes ex oleosis, licet facile inflammabiles, tamen non
inveniuntur calidae, nisi a corpore calido recenter exhalaverint.

Ad 10am 16a. Similiter aeri ipsi ferventi subjungitur Negativa naturae aeris ipsius. Neque
enim invenitur apud nos aer calidus; nisi fuerit aut conclusus, aut attritus, aut manifeste
calefactus a sole, igne, aut aliquo alio corpore calido.

Ad 1lam 17a. Subjungitur Negativa tempestatum frigidarum magis quam pro ratione
temporis anni, quae eveniunt apud nos flante Euro et Borea; quemadmodum et
contrariae tempestates eveniunt flante Austro et Zephyro. Etiam inclinatio ad pluviam
(praesertim temporibus hyemalibus) comitatur tempestatem tepidam; at gelu contra
frigidam.

Ad 12am 18a. Subjungitur Negativa aeris conclusi in cavernis tempore aestivo. At de aere
concluso omnino diligentius inquirendum. Primo enim non absque causa in
dubitationem venit, qualis sit natura aeris quatenus ad calidum et frigidum in natura sua
propria. Recipit enim aer calidum manifesto ex impressione coelestium; frigidum autem
fortasse ab expiratione terrae; et rursus in media (quam vocant) regione aeris a
vaporibus frigidis et nivibus: ut nullum judicium fieri possit de aeris natura per aerem qui
foras est et sub dio, sed verius foret judicium per aerem conclusum. Atqui opus est etiam
ut aer concludatur in tali vasi et materia quae nec ipsa imbuat aerem calido vel frigido
ex vi propria, nec facile admittat vim aeris extranei. Fiat itaque experimentum per ollam
figularem multiplici corio obductam ad muniendam ipsam ab aere extraneo, facta mora
per tres aut quatuor dies in vase bene occluso; deprehensio autem fit post apertionem
vasis vel per manum vel per vitrum graduum ordine applicatum.

Ad 13am 19a. Subest similiter dubitatio, utrum tepor in lana et pellibus et plumis et
hujusmodi fiat ex quodam exili calore inhaerente, quatenus excernuntur ab animalibus;
aut etiam ob pinguedinem quandam et oleositatem, quae sit naturae congruae cum
tepore; vel plane ob conclusionem et fractionem aeris, ut in articulo praecedente dictum
est. Videtur enim omnis aer abscissus a continuitate aeris forinseci habere nonnihil
teporis. ltaque fiat experimentum in fibrosis quae fiunt ex lino; non ex lana aut plumis
aut serico, quae excernuntur ab animatis. Notandum est etiam, omnes pulveres (ubi
manifesto includitur aer) minus esse frigidos quam corpora integra ipsorum;
quemadmodum etiam existimamus omnem spumam (utpote quae aerem contineat)
minus esse frigidam quam liquorem ipsum.

Ad 14am 20a. Huic non subjungitur Negativa. Nihil enim reperitur apud nos sive tangibile
sive spiritale, quod admotum igni non excipiat calorem. In eo tamen differunt, quod alia
excipiant calorem citius, ut aer, oleum, et aqua; alia tardius, ut lapis et metalla. Verum

hoc pertinet ad Tabulam Graduum.

Ad 15am 21a. Huic Instantiae non subjungitur Negativa alia, quam ut bene notetur non

94



excitari scintillas ex silice et chalybe aut alia aliqua substantia dura nisi ubi excutiuntur
minutiae aliquae ex ipsa substantia lapidis vel metalli, neque aerem attritum unquam
per se generare scintillas, ut vulgo putant; quin et ipsae illae scintillae ex pondere
corporis igniti magis vergunt deorsum quam sursum, et in extinctione redeunt in
guandam fuliginem corpoream.

Ad 16am 22a. Existimamus huic instantiae non subjungi Negativam. Nullum enim
invenitur apud nos corpus tangibile, quod non ex attritione manifesto calescat; adeo ut
veteres somniarent non inesse coelestibus aliam viam aut virtutem calefaciendi nisi ex
attritione aeris per rotationem rapidam et incitatam [128]. Verum in hoc genere ulterius
inquirendum est, utrum corpora quae emittuntur ex machinis (qualia sunt pilae ex
tormentis) non ex ipsa percussione contrahant aliqguem gradum caloris; adeo ut
postquam deciderint inveniantur nonnihil calida. At aer motus magis infrigidat quam
calefacit; ut in ventis et follibus et flatu oris contracti. Verum hujusmodi motus non est
tam rapidus ut excitet calorem, et fit secundum totum, non per particulas; ut mirum non
sit, si non generet calorem.

[128] See Aristotle’s Meteorolgica. I. c. 2. sub finem [128.1]; or De Caelo [128.2], n. c. 7.
It seems probable that Aristotle was influenced by a wish to secure the doctrine of
the eternity of the universe, which he saw would be put in peril if celestial heat were
ascribed to anything akin to combustion. We now know that the generation of heat,
whether by friction, combustion, or otherwise, involves a loss of vis viva, and it is
difficult to avoid the conclusion that the material universe sprang, at a finite distance
of time ago, out of something wholly and inconceivably different from itself. Nothing
is more remarkable than the way in which ontology here forces itself into physics.

[is]

[128.1] "sub finem" is Latin for "towards the end", or "near the end". Notice that there
is also the abbreviation "ad fin" = "ad finem" which means "reaching all the way to
the end", or " continue until the end". | guess the choice between these two is very
subjective. [H]]

[128.2] "De Caelo" = "Mepl oupavol" = "On the Heavens" is a book by Aristotle. [HJ]

Ad 17am 23a. Circa hanc instantiam facienda est inquisitio diligentior. Videntur enim
herbae et vegetabilia viridia et humida aliquid habere in se occulti caloris. llle vero calor
tam tenuis est ut in singulis non percipiatur ad tactum; verum postquam illa adunata sint
et conclusa, ut spiritus ipsorum non expiret in aerem sed se invicem foveat, tum vero
oritur calor manifestus, et nonnunquam flamma in materia congrua.

Ad 18am 24a. Etiam circa hanc instantiam diligentior facienda est inquisitio. Videtur
enim calx viva aqua aspersa concipere calorem vel propter unionem caloris qui antea
distrahebatur (ut ante dictum est de herbis conclusis), vel ob irritationem ex
exasperationem spiritus ignei ab aqua, ut fiat quidam conflictus et antiperistasis. Utra
vero res sit in causa facilius apparebit, si loco aguae immittatur oleum; oleum enim

95



aeque ac aqua valebit ad unionem spiritus inclusi, sed non ad irritationem. Etiam
faciendum est experimentum latius tam in cineribus et calcibus diversorum corporum,
qguam per immissionem diversorum liquorum.

Ad 19am 25a. Huic instantiae subjungitur Negativa aliorum metallorum, quae sunt magis
mollia et fluxa. Etenim bracteolae auri, solutae in liqguorem per aquam regis, nullum dant
calorem ad tactum in dissolutione; neque similiter plumbum in aqua forti; neque etiam
argentum vivum (ut memini); sed argentum ipsum parum excitat caloris, atque etiam
cuprum (ut memini), sed magis manifesto stannum, atque omnium maxime ferrum et
chalybs, quae non solum fortem excitant calorem in dissolutione, sed etiam violentam
ebullitionem [129]. Itaque videtur calor fieri per conflictum, cum aquae fortes penetrant
et fodiunt et divellunt partes corporis, et corpora ipsa resistunt. Ubi vero corpora facilius
cedunt, vix excitatur calor.

[129] This ebullition is of course not the result of the heat, but arises from the
disengagement of gas during the action of the acid on the metal. [js]

Ad 20am 26a. Calori animalium nulla subjungitur Negativa, nisi insectorum (ut dictum
est) ob parvitatem corporis. Etenim in piscibus collatis ad animalia terrestria magis
notatur gradus caloris quam privatio. In vegetabilibus autem et plantis nullus percipitur
gradus caloris ad tactum, neque in lachrymis ipsorum, neque in medullis recenter
apertis. At in animalibus magna reperitur diversitas caloris, tum in partibus ipsorum
(alius est enim calor circa cor, alius in cerebro, alius circa externa), tum in accidentibus
eorum, ut in exercitatione vehementi et febribus.

Ad 2lam 27a. Huic instantiae vix subjungitur Negativa. Quinetiam excrementa
animalium non recentia manifeste habent calorem potentialem, ut cernitur in
impinguatione soli.

Ad 22am et 23am 28a. Liquores (sive aquae vocentur sive olea) qui habent magnam et
intensam acrimoniam exequuntur opera caloris in divulsione corporum, atque adustione
post aliguam moram; sed tamen ad ipsum tactum manus non sunt calidi ab initio.
Operantur autem secundum analogiam [130] et poros corporis cui adjunguntur. Aqua
enim regis aurum solvit, argentum minime; at contra aqua fortis argentum solvit, aurum
minime; neutrum autem solvit vitrum. Et sic de caeteris.

[130] This is another instance of the large sense given to the word analogia. Aqua regia
is a mixture of nitric and hydrochloric acids. Its power of dissolving gold is ascribed
by Davy to the liberation of chlorine by the mutual action of the two acids. The
different result in the case of silver arises from the insolubility of chloride of silver.

[is]
Ad 24am 29a. Fiat experimentum spiritus vini in lignis, ac etiam in butyro aut cera aut

pice; si forte per calorem suum ea aliquatenus liquefaciat. Etenim instantia 242 ostendit
potestatem ejus imitativam caloris in incrustationibus. Itaque fiat similiter

96



experimentum in liquefactionibus. Fiat etiam experimentum per vitrum graduum sive
calendare quod concavum sit in summitate sua per exterius; et immittatur in illud
concavum exterius spiritus vini bene rectificatus, cum operculo, ut melius contineat
calorem suum; et notetur utrum per calorem suum faciat aguam descendere.

Ad 25am 30a. Aromata, et herbae acres ad palatum, multo magis sumptae interius,
percipiuntur calida. Videndum itaque in quibus aliis materiis exequantur opera caloris.
Atque referunt nautae, cum cumuli et massae aromatum diu conclusae subito
aperiuntur, periculum instare illis, qui eas primo agitant et extrahunt, a febribus et
inflammationibus spiritus [131]. Similiter fieri poterit experimentum, utrum pulveres
hujusmodi aromatum aut herbarum non arefaciant laridum et carnem suspensam super
ipsos, veluti fumus ignis.

[131] In the Annals of Philosophy a case is mentioned in which the effluvia arising on the
opening of a large bark-store at Guayra [131.1] were sufficiently powerful to cure a
bad fever. [js]

[131.1] I am not sure about "Guayra". It is probably a place in South America. [HJ]

Ad 26am 31a. Acrimonia sive penetratio inest tam frigidis, qualia sunt acetum et oleum
vitrioli, guam calidis, qualia sunt oleum origani et similia. Itaque similiter et in animatis
cient dolorem et in non animatis divellunt partes et consumunt. Neque huic instantiae
subjungitur Negativa. Atque in animatis nullus reperitur dolor, nisi cum quodam sensu
caloris.

Ad 27am 32a. Communes sunt complures actiones et calidi et frigidi, licet diversa
admodum ratione. Nam et nives puerorum manus videntur paulo post urere; et frigora
tuentur carnes a putrefactione, non minus quam ignis; et calores contrahunt corpora in
minus, quod faciunt et frigida. Verum haec et similia opportunius est referre ad
Inquisitionem de Frigido.

Xlll.

Tertio facienda est comparentia ad intellectum instantiarum in quibus natura, de qua fit
inquisitio, inest secundum magis et minus; sive facta comparatione incrementi et
decrementi in eodem subjecto, sive facta comparatione ad invicem in subjectis diversis.
Cum enim Forma rei sit ipsissima res; neque differat res a Forma, aliter quam differunt
apparens et existens, aut exterius et interius, aut in ordine ad hominem et in ordine ad
universum [132]; omnino sequitur ut non recipiatur aliqua natura pro vera Forma, nisi
perpetuo decrescat quando natura ipsa decrescit, et similiter perpetuo augeatur quando
natura ipsa augetur. Hanc itaque tabulam Tabulam Graduum sive Tabulam Comparativae
appellare consuevimus.

[132] "Res" is to be taken in a general sense, so as to include not only substances, but
also what Bacon calls naturae. It is therefore not to be translated as if it were

97



synonymous with corpus; and in fact in a subsequent passage (ll. § 50.) “res” and
"corpus" are, so to speak, placed in opposition to each other. "Rerum formae et
Corporum schematismi." [js]

Tabula Graduum sive Comparativae in Calido.
Primo itaque dicemus de iis quae nullum prorsus gradum caloris habent ad tactum, sed
videntur habere potentialem tantum quendam calorem, sive dispositionem et
praeparationem ad calidum. Postea demum descendemus ad ea quae sunt actu sive ad
tactum calida, eorumque fortitudines et gradus.

1. In corporibus solidis et tangibilibus non invenitur aliquid quod in natura sua calidum
sit originaliter. Non enim lapis aliquis, non metallum, non suphur, non fossile aliquod,
non lignum, non aqua, non cadaver animalis, inveniuntur calida. Aquae autem
calidae in balneis videntur calefieri per accidens, sive per flammam aut ignem
subterraneum, qualis ex Aetna et montibus aliis compluribus evomitur, sive ex
conflictu corporum, quemadmodum calor fit in ferri et stanni dissolutionibus. Itaque
gradus caloris in inanimatis, quatenus ad tactum humanum, nullus est; veruntamen
illa gradu frigoris differunt; non enim aeque frigidum est lignum ac metallum. Sed
hoc pertinet ad Tabulam Graduum in Frigido.

2. Attamen quoad potentiales calores et praeparationes ad flammam, complura
inveniuntur inanimata admodum disposita, ut sulphur, naphtha, petrelaeum [133].

[133] The Latin form of the word is petroleum. [js]

3. Quae antea incaluerunt, ut fimus equinus ex animali, aut calx, aut fortasse cinis aut
fuligo ex igne, reliquias latentes quasdam caloris prioris retinent. Itaque fiunt
quaedam distillationes et separationes corporum per sepulturam in fimo equino;
atque excitatur calor in calce per aspersionem aquae; ut jam dictum est.

4. Inter vegetabilia non invenitur aliqua planta sive pars plantae (veluti lachryma aut
medulla) quae sit ad tactum humanum calida. Sed tamen (ut superius dictum est)
herbae virides conclusae calescunt; atque ad interiorem tactum, veluti ad palatum
aut ad stomachum aut etiam ad exteriores partes, post aliguam moram (ut in
emplastris et unguentis) alia vegetabilia inveniuntur calida, alia frigida.

5. Non invenitur in partibus animalium, postquam fuerint mortuae aut separatae,
aliquid calidum ad tactum humanum. Nam neque fimus equinus ipse, nisi fuerit
conclusus et sepultus, calorem retinet. Sed tamen omnis fimus habere videtur
calorem potentialem, ut in agrorum impinguatione. Et similiter, cadavera animalium
hujusmodi habent latentem et potentialem calorem; adeo ut in coemeteriis, ubi
guotidie fiunt sepulturae, terra calorem quendam occultum colligat, qui cadaver
aliguod recenter impositum consumit longe citius quam terra pura. Atque apud
orientales traditur inveniri textile quoddam tenue et molle, factum ex avium
plumagine, quod vi innata butyrum solvat et liquefaciat in ipso leviter involutum.

98



6. Quae impinguant agros, ut fimi omnis generis, creta, arena maris, sal, et similia,
dispositionem nonnullam habent ad calidum.

7. Omnis putrefactio in se rudimenta quaedam exilis caloris habet [134], licet non
hucusque ut ad tactum percipiatur. Nam nec ea ipsa quae putrefacta solvuntur in
animalcula, ut caro, caseus, ad tactum percipiuntur calida; neque lignum putre, quod
noctu splendet, deprehenditur ad tactum calidum. Calor autem in putridis
guandoque se prodit per odores tetros et fortes.

[134] This is true of eremacausis [134.1] rather than of real putrefaction. But the
distinction belongs to the recent history of chemistry. [js]

[134.1] "eremacausis" = "causing heat", e.g. organic matter producing head in the
process of decomposing. [HJ]

8. Primus itaque caloris gradus, ex iis quae ad tactum humanum percipiuntur calida,
videtur esse calor animalium, qui bene magnam habet graduum latitudinem. Nam
infimus gradus (ut in insectis) vix ad tactum deprenditur; summus autem gradus vix
attingit ad gradum caloris radiorum solis in regionibus et temporibus maxime
ferventibus, neque ita acris est quin tolerari possit a manu. Et tamen referunt de
Constantio [135], aliisque nonnullis qui constitutionis et habitus corporis admodum
sicci fuerunt, quod acutissimis febribus correpti ita incaluerint ut manum admotam
aliguantulum urere visi sint.

[135] The person here referred to is Constantius Il., the son of Constantine the Great.
The burning heat of the fever of which he died is mentioned by Ammianus Marcellinus
[135.1], 1. xxi. c. 15. [js]

[135.1] Constantine the Great (272?-337), Constantius Il (317?-361), Ammianus
Marcellinus (330?-400). [HJ]

9. Animalia, ex motu et exercitatione, ex vino et epulis, ex venere, ex febribus
ardentibus, et ex dolore, augentur calore.

10. Animalia, in accessibus febrium intermittentium, a principio frigore et horrore
corripiuntur, sed paulo post majorem in modum incalescunt; quod etiam faciunt a
principio in causonibus et febribus pestilentialibus.

11.Inquiratur ulterius de calore comparato in diversis animalibus, veluti piscibus,
guadrupedibus, serpentibus, avibus; atque etiam secundum species ipsorum, ut in
leone, milvio, homine; nam ex vulgari opinione, pisces per interiora minus calidi sunt,

aves autem maxime calidae; praesertim columbae, accipitres, struthiones [136].

[136] Struthio commonly means an ostrich, but it seems here to be used for a sparrow.

99



12.

13.

14.

15.

— [JS]

Inquiratur ulterius de calore comparato in eodem animali, secundum partes et
membra ejus diversa. Nam lac, sanguis, sperma, ova, inveniuntur gradu modico
tepida, et minus calida quam ipsa caro exterior in animali quando movetur aut
agitatur. Qualis vero gradus sit caloris in cerebro, stomacho, corde, et reliquis,
similiter adhuc non est quaesitum.

Animalia omnia, per hyemem et tempestates frigidas, secundum exterius frigent; sed
per interiora etiam magis esse calida existimantur.

Calor coelestium, etiam in regione calidissima atque temporibus anni et diei
calidissimis, non eum gradum caloris obtinet, qui vel lignum aridissimum vel stramen
vel etiam linteum ustum incendat aut adurat, nisi per specula comburentia
roboretur; sed tamen e rebus humidis vaporem excitare potest.

Ex traditione astronomorum ponuntur stellae aliae magis, aliae minus calidae. Inter
planetas enim post solem ponitur Mars calidissimus, deinde Jupiter, deinde Venus
[137]; ponuntur autem tanquam frigidi Luna et deinde omnium maxime Saturnus.
Inter fixas autem ponitur calidissimus Sirius, deinde Cor Leonis, sive Regulus, deinde
Canicula, etc.

[137] By some Venus was accounted cold and moist. Vide Margarita Philosopica. p. 627.

Ptolemy [137.1], however, confirms what Bacon says of her. [js]

[137.1] "Ptolemy" = "(100?-170". Do | need to mention where these historical figures

16.

17.

18.

were coming from or lived? [HJ]

Sol magis calefacit, quo magis vergit ad perpendiculum sive Zenith, quod etiam
credendum est de aliis planetis, pro modulo suo caloris; exempli gratia, Jovem magis
apud nos calefacere, cum positus sit sub Cancro aut Leone quam sub Capricorno aut
Aquario.

Credendum est solem ipsum et planetas reliquos magis calefacere in perigaeis suis,
propter propinquitatem ad terram, quam in apogaeis. Quod si eveniat ut in aliqua
regione sol sit simul in perigaeo et propius ad perpendiculum, necesse est ut magis
calefaciat quam in regione ubi sol sit similiter in perigaeo sed magis ad obliquum.
Adeo ut comparatio exaltationis planetarum notari debeat, prout ex perpendiculo
aut obliquitate participet, secundum regionum varietatem.

Sol etiam, et similiter reliqui planetae calefacere magis existimantur cum sint in
proximo ad stellas fixas majores; veluti cum sol ponitur in Leone, magis vicinus fit
Cordi Leonis, Caudae Leonis, et Spicae Virginis, et Sirio, et Caniculae, quam cum
ponitur in Cancro, ubi tamen magis sistitur ad perpendiculum [138]. Atque
credendum est partes coeli majorem infundere calorem (licet ad tactum minime

100



perceptibilem) quo magis ornatae sint stellis, praesertim majoribus.

[138] This astrological fancy was probably suggested by a wish to explain why July is hotter

19.

20.

21.

than June. In the division of the Zodiac into trigons each of which corresponds to one
of the elements, Leo forms one of the corners of the fiery trigon; and it is moreover
the sun's proper sign.

Omnino calor coelestium augetur tribus modis; videlicet ex perpendiculo, ex
propinquitate sive perigaeo, et ex conjunctione sive consortio stellarum.

Magnum omnino invenitur intervallum inter calorem animalium ac etiam radiorum
coelestium (prout ad nos deferuntur), atque flammam, licet lenissimam, atque etiam
ignita omnia, atque insuper liquores, aut aerem ipsum majorem in modum ab igne
calefactum. Etenim flamma spiritus vini, praesertim rara nec constipata, tamen potis
est stramen aut linteum aut papyrum incendere; quod nunquam faciet calor animalis
vel solis, absque speculis comburentibus.

Flammae autem et ignitorum plurimi sunt gradus in fortitudine et debilitate caloris.
Verum de his nulla est facta diligens inquisitio; ut necesse sit ista leviter transmittere.
Videtur autem ex flammis illa ex spiritu vini esse mollissima; nisi forte ignis fatuus,
aut flammae seu coruscationes ex sudoribus animalium, sint molliores. Hanc sequi
opinamur flammam ex vegetabilibus levibus et porosis, ut stramine, scirpis, et foliis
arefactis, a quibus non multum differre flammam ex pilis aut plumis. Hanc sequitur
fortasse flamma ex lignis, praesertim iis quae non multum habent ex resina aut pice;
ita tamen ut flamma ex lignis quae parva sunt mole (quae vulgo colligantur in
fasciculos) lenior sit quam quae fit ex truncis arborum et radicibus. Id quod vulgo
experiri licet in fornacibus quae ferrum excoquunt, in quibus ignis ex fasciculis et
ramis arborum non estadmodum utilis. Hanc sequitur (ut arbitramur) flamma ex oleo
et sevo et cera, et hujusmodi oleosis et pinguibus, quae sunt sine magna acrimonia.
Fortissimus autem calor reperitur in pice et resina; atque adhuc magis in sulphure et
caphura [139], et naphtha et petrelaeo et salibus (postquam materia cruda eruperit),
et in horum compositionibus, veluti pulvere tormentario, igne Graeco (quem vulgo
ignem ferum vocant), et diversis ejus generibus, quae tam obstinatum habent
calorem ut ab aquis non facile exstinguantur.

[139] Camphor. [s]

22.

23.

24.

Existimamus etiam flammam, quae resultat ex nonnullis metallis imperfectis, esse
valde robustam et acrem. Verum de istis omnibus inquiratur ulterius.

Videtur autem flamma fulminum potentiorum has omnes flammas superare; adeo
ut ferrum ipsum perfectum aliguando colliquaverit in guttas, quod flammae illae

alterae facere non possunt.

In ignitis autem diversi sunt etiam gradus caloris, de quibus etiam non facta est

101



diligens inquisitio. Calorem maxime debilem existimamus esse ex linteo usto, quali
ad flammae excitationem uti solemus; et similiter ex ligno illo spongioso aut funiculis
arefactis qui ad tormentorum accensionem adhibentur. Post hunc sequitur carbo
ignitus ex lignis et anthracibus, atque etiam ex lateribus ignitis, et similibus. Ignitorum
autem vehementissime calida existimamus esse metalla ignita, ut ferrum et cuprum
et caetera. Verum de his etiam facienda est ulterior inquisitio.

25. Inveniuntur ex ignitis nonnulla longe calidiora quam nonnullae ex flammis. Multo
enim calidius est et magis adurens ferrum ignitum quam flamma spiritus vini.

26. Inveniuntur etiam ex illis quae ignita non sunt sed tantum ab igne calefacta, sicut
aquae ferventes et aer conclusus in reverberatoriis, nonnulla quae superant calore
multa ex flammis ipsis et ignitis.

27.Motus auget calorem; ut videre est in follibus et flatu; adeo ut duriora ex metallis non
solvantur aut liquefiant per ignem mortuum aut quietum, nisi flatu excitetur.

28. Fiat experimentum per specula comburentia, in quibus (ut memini [140]) hoc fit; ut si
speculum ponatur (exempli gratia) ad distantiam spithamae ab objecto combustibili,
non tantopere incendat aut adurat quam si positum fuerit speculum (exempli gratia)
ad distantiam semi spithamae, et gradatim et lente trahatur ad distantiam
spithamae. Conus tamen et unio radiorum eadem sunt, sed ipse motus auget
operationem caloris [141].

[140] Compare De Calore et Frigore [140.1]:— “And the operation of them [burning-
glasses] is, as | remember, first to place them," etc, which seems to prove, not only
that Bacon had no burning-glass at hand, but also that he was not familiar with the
use of them. — [JS]

[140.1] "De Calore et Frigore" = "On Heat and Cold" is a book by Ptolemy. [HJ]

[141] The only explanation of this is, that the focal length of the lens lay between a span
and half a span. [js]

29. Existimantur incendia illa, quae fiunt flante vento forti, majores progressus facere
adversus ventum quam secundum ventum; quia scilicet flamma resilit motu
perniciore, vento remittente, quam procedit, vento impellente.

30. Flamma non emicat aut generatur, nisi detur aliquid concavi in quo flamma movere
possit et ludere; praeterquam in flammis flatuosis pulveris tormentarii, et similibus,
ubi compressio et incarceratio flammae auget ejus furorem.

31.Incus per malleum calefit admodum; adeo ut si incus fuerit laminae tenuioris,

existimemus illam per fortes et continuos ictus mallei posse rubescere, ut ferum
ignitum; sed de hoc fiat experimentum.

102



32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

At in ignitis quae sunt porosa, ita ut detur spatium ad exercendum motum ignis, si
cohibeatur hujusmodi motus per compressionem fortem, statim extinguitur ignis;
veluti cum linteum ustum aut filum ardens candelae aut lampadis aut etiam carbo aut
pruna ardens comprimitur per pressorium aut pedis conculcationem aut hujusmodi,
statim cessant operationes ignis.

Approximatio ad corpus calidum auget calorem, pro gradu approximationis; quod
etiam fit in lumine: nam quo proprius collocatur objectum ad lumen eo magis est
visibile.

Unio calorum diversorum auget calorem, nisi facta sit commistio corporum. Nam
focus magnus et focus parvus in eodem loco nonnihil invicem augent calorem; at aqua
tepida immissa in aquam ferventem refrigerat.

Mora corporis calidi auget calorem. Etenim calor perpetuo transiens et emanans
commiscetur cum calore praeinexistente, adeo ut multiplicet calorem. Nam focus non
aeque calefacit cubiculum per moram semihorae ac si idem focus duret per horam
integram. At hoc non facit lumen; etenim lampas aut candela in aliquo loco posita
non magis illuminat per moram diuturnam quam statim ab initio.

Irritatio per frigidum ambiens auget calorem; ut in focis videre est per gelu acre.
Quod existimamus fieri non tantum per conclusionem et contractionem caloris, quae
est species unionis, sed per exasperationem; veluti cum aer aut baculum violenter
comprimitur aut flectitur, non ad punctum loci prioris resilit, sed ulterius in
contrarium. lItaque fiat diligens experimentum per baculum vel simile aliquid
immissum in flammam, utrum ad latera flammae non uratur citius quam in medio
flammae.

Gradus autem in susceptione caloris sunt complures. Atque primo omnium
notandum est, quam parvus et exilis calor etiam ea corpora, quae caloris minime
omnium sunt susceptiva, immutet tamen et nonnihil calefaciat. Nam ipse calor
manus globulum plumbi aut alicujus metalli paulisper detentum nonnihil calefacit.
Adeo facile et in omnibus transmittitur et excitatur calor, corpore nullo modo ad
apparentiam immutato.

Facillime omnium corporum apud nos et excipit et remittit calorem aer; quod optime
cernitur in vitris calendaribus. Eorum confectio est talis [142]: accipiatur vitrum
ventre concavo, collo tenui et oblongo; resupinetur et demittatur hujusmodi vitrum,
ore deorsum verso, ventre sursum, in aliud vasculum vitreum ubi sit aqua, tangendo
fundum vasculiiillius recipientis extremo ore vitri immissi, et incumbat paullulum vitri
immissi collum ad os vitri recipientis, ita ut stare possit; quod ut commaodius fiat,
apponatur parum cerae ad os vitri recipientis; ita tamen ut non penitus obturetur os
ejus, ne ob defectum aeris succedentis impediatur motus de quo jam dicetur, qui est
admodum facilis et delicatus.

103



[142] In consequence of this description of the Vitrum Calendare, the invention of the
Thermometer has been ascribed to Bacon; but without good reason. Fludd [142.1] was
the first to publish an account of the Thermometer; but Nelli [142.2] says, and
(admitting his authorities) truly, that Galileo's invention was anterior to any
publication of Fludd's. Nelli speaks of a letter preserved in the library of his family "in
copia," which Castelli [142.3] addressed to Cesarina [142.4] in 1638. Castelli says
that, more than thirtyfive years before, Galileo had shown him an experiment which
he describes ; namely, the rise of the water into an inverted tube with a bulb at one
extremity, when the open end of the tube is put into a vessel of water, and goes on,
"del quale effetto il medesimo Signor Galileo si era servito per fabbricare un
Istromento da esaminareigradidel caldo e del freddo." Thus far Castelli; but how long
after the original experiment the instrument was made, does not appear from his
statement. Nelli also refers to Viviani's [142.5] Life of Galileo, wherein it is said that
Galileo invented the Thermometer between 1593 and 1597. It has not, | think, been
remarked that the rise of water under the circumstances of Galileo's original
experiment had already been described in Porta's Natural Magic [142.6]; though, as
is usually the case with Porta, one cannot be sure whether he had ever actually seen
it. "Possumus etiam solo calore aquam ascendere facere. Sit dolium supra turrim, vel
ligncum, vel argillaceum aut sereum, quod melius erit, et canalem habeat in medio,
qui descendat inferius usque ad aquam, et in ed submersus sit, sed adglutinatus, ne
respiret. Calefiat vas superius vel sole vel igne, nam aer, qui in alvo continetur, rarefit
et foras prolabitur, unde aquam in bullas tumere videbimus, mox absentia solis ubi
vas refrigescit, aer condensatur, et quum non sufficiat inclusus aer vacuum replere,
accersitur aqua et ascendit supra." — Porta's Natural Magic, book xix. chap. 4. [js]

[142.1] "Fludd" = "Robert Fludd" (1574—1637). [H)]

[142.2] "Nelli" = "Giovanni Battista Nelli" (1702—1770). [H)]

[142.3] "Castelli" = "Benedetto Castelli" (1577-1643). [HJ]

[142.4] "Cesarina" could be a typographical mistake! It could refer to any member of the
"Cesarini" family, and especially "Cardinal Giulio Cesarini" (the younger) (1587-
1664). [H)]

[142.5] "Viviani " = "Vincenzo Viviani" (1622-1703). [H]]

[142.6] "Porta" = "Giambattista della Porta" (1535-1615), and "Natural Magick" (Magia
Naturalis) is a book by him written in (1558) and a new new edition was published in
1589. Galileo's themometer was conceived in (1593). So, the things mentioned here
should be interpreted carefully. [HJ]

Oportet autem ut vitrum demissum, antequam inseratur in alterum, calefiat ad

ignem a parte superiori, ventre scilicet. Postquam autem fuerit vitrum illud

104



39.

40.

41.

collocatum, ut diximus, recipiet et contrahet se aer (qui dilatatus erat per
calefactionem), post moram sufficientem pro extinctione illius ascititii caloris, ad
talem extensionem sive dimensionem qualis erit aeris ambientis aut communis tunc
temporis quando immittitur vitrum, atque attrahet aquam in sursum ad hujusmodi
mensuram. Debet autem appendi charta angusta et oblonga, et gradibus (quot
libuerit) interstincta. Videbis autem, prout tempestas diei incalescit aut frigescit,
aerem se contrahere in angustius per frigidum et extendere se in latius per calidum;
id quod conspicietur per aquam ascendentem quando contrahitur aer, et
descendentem sive depressum quando dilatatur aer. Sensus autem aeris, quatenus
ad calidum et frigidum, tam subtilis est et exquisitus ut facultatem tactus humani
multum superet; adeo ut solis radius aliquis, aut calor anhelitus, multo magis calor
manus, super vitri summitatem positus, statim deprimat aguam manifesto. Attamen
existimamus spiritum animalium magis adhuc exquisitum sensum habere calidi et
frigidi, nisi quod a mole corporea impediatur et hebetetur.

Post aérem, existimamus corpora esse maxime sensitiva caloris ea quae a frigore
recenter immutata sint et compressa, qualia sunt nix et glacies; ea enim leni aliquo
tepore solvi incipiunt et colliquari. Post illa sequitur fortasse argentum vivum. Post
illud sequuntur corpora pinguia, ut oleum butyrum, et similia; deinde lighum; deinde
aqua; postremo lapides et metalla, quae non facile calefiunt, praesertim interius. Illa
tamen calorem semel susceptum diutissime retinent; ita ut later aut lapis aut ferrum
ignitum in pelvim aquae frigidae immissum et demersum, per quartam partem horae
(plus minus) retineat calorem, ita ut tangi non possit.

Quo minor est corporis moles, eo citius per corpus calidum approximatum incalescit;
id quod demonstrat omnem calorem apud nos esse corpori tangibili quodammodo
adversum.

Calidum, quatenus ad sensum et tactum humanum, res varia est et respectiva: adeo

utaqua tepida, simanus frigore occupetur, sentiatur esse calida; sin manus incaluerit,
frigida.

XIV.

Quam inopes simus historiae quivis facile advertet, cum in tabulis superioribus,
praeterquam quod loco historiae probatae et instantiarum certarum nonnunquam
traditiones et relationes inseramus (semper tamen adjecta dubiae fidei et auctoritatis
nota), saepenumero etiam hisce verbis, fiat experimentum, vel inquiratur ulterius, uti
cogamur.

XV.

Atque opus et officium harum trium tabularum Comparentiam Instantiarum ad
Intellectum vocare consuevimus. Facta autem Comparentia, in opere ponenda est ipsa

105



Inductio. Invenienda est enim, super Comparentiam omnium et singularum
Instantiarum, natura talis, quae cum natura data perpetuo adsit, absit, atque crescat, et
decrescat; sitque (ut superius dictum est) limitatio naturae magis communis [143]. Hoc
si mens jam ab initio facere tentet affirmative (quod sibi permissa semper facere solet),
occurrent phantasmata et opinabilia et notionalia male terminata et axiomata quotidie
emendanda; nisi libeat (scholarum more) pugnare pro falsis. Ea tamen proculdubio erunt
meliora aut praviora pro facultate et robore intellectus qui operatur. At omnino Deo
(Formarum inditori et opifici) aut fortasse angelis et intelligentiis competit Formas per
affirmationem immediate nosse, atque ab initio contemplationis [144]. Sed certe supra
hominem est; cui tantum conceditur, procedere primo per Negativas, et postremo loco
desinere in Affirmativas, post omnimodam exclusionem.

[143] That is, a particular case of a more general nature. The force of the last clause may
be thus illustrated: If all bodies were more or less luminous accordingly as they
were more or less hot, the luminous and the hot would be concomitantia, but neither

would be the form of the other. [See-General-Preface5§8.—[JS]]

[144] It was, | apprehend, the received doctrine, that whatever knowledge the angelic
nature is capable of it attains at once. Thus it is said, "Inferiores substantiae
intellectivae, scilicet animse humanse, habent potentiam intellectivam non
completam naturaliter sed completur in iis successive per hoc quod accipiunt species
a rebus. Potentia vero intellectiva in substantiis spiritualibus superioribus, id est in
angelis, completa est per species intelligibiles connaturales: in quantum habent
species intelligibiles connaturales ad omnia intelligenda quae naturaliter cognoscere
possunt.” — Saint Thomas of Aquinas, Summa Theologiae Ima, q. 45. a 2. [js]

XVI.

ltague naturae facienda est prorsus solutio et separatio; non per ignem certe, sed per
mentem, tanquam ignem divinum. Est itaque inductionis verae opus primum (quatenus
ad inveniendas Formas) Rejectio sive Exclusiva naturarum singularum, quae non
inveniuntur in aligua instantia, ubi natura data adest; aut inveniuntur in aliqua instantia,
ubi natura data abest; aut inveniuntur in aliqua instantia crescere, cum natura data
decrescat; aut decrescere, cum natura data crescat. Tum vero post Rejectionem et
Exclusivam debitis modis factam, secundo loco (tanquam in fundo) manebit (abeuntibus
in fumum opinionibus volatilibus) Forma affirmativa, solida, et vera, et bene terminata.
Atque hoc breve dictu est, sed per multas ambages ad hoc pervenitur. Nos autem nihil
fortasse ex iis, quae ad hoc faciunt, praetermittemus.

XVII.

Cavendum autem est, et monendum quasi perpetuo, ne, cum tantae partes Formis
videantur a nobis tribui, trahantur ea, quae dicimus, ad Formas eas, quibus hominum
contemplationes et cogitationes hactenus assueverunt.

106



Primo enim, de formis copulatis, quae sunt (ut diximus) naturarum simplicium conjugia
ex cursu communi universi, ut leonis, aquilae, rosae, auri, et hujusmodi,
impraesentiarum non loquimur [145]. Tempus enim erit de iis tractandi, cum ventum
fuerit ad Latentes Processus, et Latentes Schematismos, eorumque inventionem, prout
reperiuntur in substantiis (quas vocant) seu naturis concretis.

[145] Bacon's principle that the form of any substance may be conceived as a
combination of the forms which correspond to each of its qualities is well illustrated
by the phrase "formae copulatse." The "forma copulata" is the "lex ex qua corpus
individuum edit actus puros." Of this law each section or paragraphus is the " forma
alicujus ex naturis simplicibus quae in eo corpore conjunguntur." | have already
remarked on Mr. Anthony Wood's rendering of the word "paragraphus” in § 2. [js]

Rursus vero, non intelligantur ea quae dicimus (etiam quatenus ad naturas simplices) de
Formis et ideis abstractis, aut in materia non determinatis, aut male determinatis. Nos
enim, quum de formis loquimur, nil aliud intelligimus quam leges illas et determinationes
actus puri, quae naturam aliguam simplicem ordinant et constituunt, ut calorem, lumen,
pondus, in omnimoda materia et subjecto susceptibili. ltague eadem res est Forma Calidi
aut Forma Luminis, et lex Calidi sive Lex Luminis; neque vero a rebus ipsis et parte
operativa unquam nos abstrahimus aut recedimus. Quare cum dicimus (exempli gratia)
in inquisitione Formae Caloris, rejice tenuitatem, aut Tenuitas non est ex Forma Caloris;
idem est ac si dicamus, potest homo superinducere calorem in corpus densum, aut
contra, potest homo auferre aut arcere calorem a corpore tenui.

Quod si cuiqguam videantur etiam Formae nostrae habere nonnihil abstracti, quod
misceant et conjungant heterogenea (videntur enim valde esse heterogenea calor
coelestium, et ignis; rubor fixus in rosa aut similibus, et apparens in iride aut radiis opalii
aut adamantis; mors ex summersione, ex crematione, ex punctura gladii, ex apoplexia,
ex atrophia; et tamen conveniunt ista in natura calidi, ruboris, mortis), is se habere
intellectum norit consuetudine et integralitate rerum et opinionibus captum et
detentum [146]. Certissimum enim est ista, utcunque heterogenea et aliena, coire in
Formam sive Legem eam, quae ordinat calorem, aut ruborem, aut mortem; nec
emancipari posse potentiam humanam et liberari a naturae cursu communi, et expandi
et exaltari ad efficientia nova et modos operandi novos, nisi per revelationem et
inventionem hujusmodi Formarum; et tamen post istam unionem naturae, quae est res
maxime principalis, de naturae divisionibus et venis, tam ordinariis quam interioribus et
verioribus, suo loco postea dicetur.

[146] The objection here anticipated has actually been made. It has been said that we
cannot be sure that any quality always proceeds from the same cause. And in truth,
though the axiom " like causes produce like effects," and vice versa, seems to be
inseparable from the idea of causation, yet the force of the oltfection remains. For
the reference of sensible qualities to outward objects involves a subjective element.
The same colour, as referred to a substance as the object in which it resides, is a

107



different thing as it is a fixed colour, or prismatic, or epipolar, etc. They agree, it may
be said, in the type of undulation ; but viewed as properties of bodies, or with
reference to operations on them, they are distinct. And if we could go further into
the mechanism of sensation, we should probably recede further both from concrete
bodies and from practice. [js]

XVIII.

Jam vero proponendum est exemplum exclusionis sive Rejectionis naturarum, quae per
Tabulas Comparentiae reperiuntur non esse ex Forma Calidi; illud interim monendo, non
solum sufficere singulas tabulas ad Rejectionem alicujus naturae, sed etiam
unamguamgque ex instantiis singularibus in illis contentis. Manifestum enim est ex iis,
guae dicta sunt, omnem instantiam contradictoriam destruere opinabile de Forma. Sed
nihilominus quandoque perspicuitatis causa, et ut usus tabularum clarius demonstretur,
exclusivam duplicamus aut repetimus.

Exemplum Exclusivae, sive Rejectionis Naturarum a Forma Calidi.
1. Per radios solis, rejice naturam elementarem [147].

[147] This refers to the antithesis, almost fundamental in Peripatetic physics, of the
celestial and the elementary. Heat, since the sun's rays are hot, cannot depend on
the elemental as contradistinguished from the celestial nature. [js]

2. Per ignem communem, et maxime per ignes subterraneos (qui remotissimi sunt, et
plurimum intercluduntur a radiis coelestibus), rejice naturam coelestem.

3. Per calefactionem omnigenum corporum (hoc est, mineralium, vegetabilium,
partium exteriorum animalium, aquae, olei, aeris, et reliquorum) ex approximatione
sola ad ignem aut aliud corpus calidum, rejice omnem varietatem sive subtiliorem
texturam corporum.

4. Per ferrum et metalla ignita, quae calefaciunt alia corpora, nec tamen omnino
pondere aut substantia minuuntur, rejice inditionem sive mixturam substantiae

alterius calidi.

5. Per agquam ferventem atque aerem, atque etiam per metalla et alia solida calefacta,
sed non usque ad ignitionem sive ruborem, rejice lucem et lumen.

6. Perradioslunae et aliarum stellarum (excepto sole), rejice etiam lucem et lumen.
7. Per comparativam ferri igniti et flammae spiritus vini (ex quibus ferrum ignitum plus

habet calidi et minus lucidi, flamma autem spiritus vini plus lucidi et minus calidi),
rejice etiam lucem et lumen.

108



8. Peraurum et alia metalla ignita, quae densissimi sunt corporis secundum totum,
rejice tenuitatem.

9. Per aerem, qui invenitur ut plurimum frigidus, et tamen manet tenuis, rejice
etiam tenuitatem.

10.Per ferrum ignitum, quod non intumescit mole, sed manet intra eandem
dimensionem visibilem, rejice motum localem aut expansivum secundum totum.

11. Per dilatationem aeris in vitris calendariis et similibus, qui movetur localiter et
expansive manifesto, neque tamen colligit manifestum augmentum caloris, rejice
etiam motum localem aut expansivum secundum totum.

12.Per facilem tepefactionem omnium corporum, absque aliqgua destructione aut
alteratione notabili, rejice naturam destructivam aut inditionem violentam alicujus
naturae novae.

13.Per consensum et conformitatem operum similium quae eduntur a calore et a
frigore, rejice motum tam expansivum quam contractivum secundum totum.

14.Per accensionem caloris ex attritione corporum, rejice naturam principialem.
Naturam principialem vocamus eam, quae positiva reperitur in natura, nec causatur
a natura praecedente [148].

[148] Bacon here anticipates not merely the essential character of the most recent
theory of heat, but also the kind of evidence by which it has been established. The
proof that caloric does not exist,—in other words that heat is not the manifestation
of a peculiar substance diffused through nature, — rests mainly on experiments of
friction.

Mr. Joule [148.1] and Professor Thomson [148.2] ascribe the discovery of this proof
chiefly to Sir Humphrey Davy [148.3] (see Beddoes's [148.4] Contributions to Physical
and Medical Knowledge, p. 14.); but though Davy's experiments guard against sources
of error of which Bacon takes no notice, the merit of having perceived the true
significance of the production of heat by friction belongs of right to Bacon.

It is curious that in the essay in which he opposes the doctrine of caloric, Davy
endeavours to introduce a new error of the same kind, and to show that light really
is a natura principialis, a peculiar substance which in combination with oxygen
properly so called constitutes oxygen gas, which he accordingly calls phosoxygen. [js]
[148.1] "Mr. Joule" = "James Prescott Joule" (1818-1889). [HJ]
[148.2] "Professor Thomson" = "William Thomson" = "Lord Kelvin" (1824-1907). | don't
like him! [HJ]

109



[148.3] "Sir Humphrey Davy" (1778-1829). [HJ]
[148.4] "Beddoes" = "Thomas Beddoes" (1760-1808). [HJ]
Sunt et aliae naturae: neque enim tabulas conficimus perfectas, sed exempla tantum.

Omnes et singulae naturae praedictae non sunt ex Forma Calidi. Atque ab omnibus
naturis praedictis liberatur homo in operatione super Calidum.

XIX.

Atque in exclusiva jacta sunt fundamenta inductionis verae, quae tamen non perficitur
donec sistatur in Affirmativa. Neque vero ipsa Exclusiva ullo modo perfecta est, neque
adeo esse potest sub initiis. Est enim Exclusiva (ut plane liquet) rejectio naturarum
simplicium. Quod si non habeamus adhuc bonas et veras notiones naturarum
simplicium, quomodo rectificari potest Exclusiva? At nonnullae ex supradictis (veluti
notio naturae elementaris, notio naturae coelestis, notio tenuitatis) sunt notiones vagae,
nec bene terminatae. Itaque nos, qui nec ignari sumus nec obliti quantum opus
aggrediamur (viz. ut faciamus intellectum humanum rebus et naturae parem), nullo
modo acquiescimus in his, quae adhuc praecepimus: sed et rem in ulterius provehimus,
et fortiora auxilia in usum intellectus machinamur et ministramus; quae nunc
subjungemus. Et certe in Interpretatione Naturae animus omnino taliter est
praeparandus et formandus, ut et sustineat se in gradibus debitis certitudinis, et tamen
cogitet (praesertim sub initiis) ea quae adsunt multum pendere ex iis quae supersunt.

XX.

Attamen quia citius emergit veritas ex errore quam ex confusione, utile putamus, ut fiat
permissio intellectui, post tres tabulas comparentiae primae (quales posuimus) factas et
pensitatas, accingendi se et tentandi opus interpretationis naturae in affirmativa; tam ex
instantiis tabularum, quam ex iis quae alias occurrent. Quod genus tentamenti,
permissionem intellectus, sive interpretationem inchoatam, sive vindemiationem
primam appellare consuevimus.

Vindemiatio Prima de Forma Calid.
Animadvertendum autem est, formam rei inesse (ut ex iis quae dicta sunt plane liquet)
instantiis universis et singulis, in quibus res ipsa inest; aliter enim forma non esset: itaque
nulla plane dari potest instantia contradictoria. Attamen longe magis conspicua invenitur
forma et evidens in aliquibus instantiis, quam in aliis; in iis videlicet, ubi minus cohibita
est natura formae et impedita et redacta in ordinem per naturas alias. Hujusmodi autem
instantias, elucescentias vel instantias ostensivas appellare consuevimus. Pergendum
itague est ad vindemiationem ipsam primam de forma calidi.

110



Per universas et singulas instantias, natura cujus limitatio est Calor [149] videtur esse
Motus. Hoc autem maxime ostenditur in flamma, quae perpetuo movetur; et in
liquoribus ferventibus aut bullientibus, qui etiam perpetuo moventur. Atque ostenditur
etiam in incitatione sive incremento caloris facto per motum; ut in follibus, et ventis; de
quo vide Instant. 29. Tab. 3. Atque similiter in aliis modis motus, de quibus vide Instant.
28. et 31. Tab. 3. Rursus ostenditur in extinctione ignis et caloris per omnem fortem
compressionem, quae fraenat et cessare facit motum; de qua vide Instant. 30. et 32.
Tab. 3. Ostenditur etiam in hoc, quod omne corpus destruitur aut saltem insigniter
alteratur ab omni igne et calore forti ac vehementi; unde liquido constat, fieri a calore
tumultum et perturbationem et motum acrem in partibus internis corporis, qui sensim
vergit ad dissolutionem.

[149] Of which heat is a particular case. [js]

Intelligatur hoc quod diximus de Motu (nempe, ut sit instar generis ad Calorem [150]),
non quod calor generet motum, aut quod motus generet calorem (licet et haec in
aliquibus vera sint), sed quod ipsissimus Calor, sive quid ipsum Caloris, sit motus et nihil
aliud; limitatus tamen per differentias quas mox subjungemus, postquam nonnullas
cautiones adjecerimus ad evitandum aequivocum.

[150] i. e. that it is as the genus of which heat is a species. [js]

Calidum ad sensum res respectiva est, et in ordine ad hominem non ad universum; et
ponitur recte ut effectus Caloris tantum in spiritum animalem. Quin etiam in seipso res
varia est, cum idem Corpus (prout sensus praedisponitur) inducat perceptionem tam
calidi quam frigidi; ut patet per Instant. 41. Tab. 3.

Neque vero communicatio Caloris, sive natura ejus transitiva per quam corpus admotum
corpori calido incalescit, confundi debet cum Forma Calidi. Aliud enim est Calidum, aliud
Calefactivum. Nam per motum attritionis inducitur calor absque aliquo calido
praecedente, unde excluditur Calefactivum a Forma Calidi. Atque etiam ubi Calidum
efficitur per approximationem calidi, hoc ipsum non fit ex Forma Calidi, sed omnino
pendet a natura altiore et magis communi; viz. ex natura assimilationis sive
multiplicationis sui; de qua facienda est separatim inquisitio.

At notio ignis plebeia est, et nihil valet: composita enim est ex concursu qui fit calidi et
lucidi in aliquo corpore; ut in flamma communi, et corporibus accensis usque ad
ruborem.

Remoto itaque omni aequivoco, veniendum jam tandem est ad differentias veras, quae
limitant Motum et constituunt eum in Formam Calidi.

PrIMA igitur Differentia ea est, quod Calor sit motus Expansivus, per quem corpus nititur

ad dilatationem sui, et recipiendi se in majorem sphaeram sive dimensionem quam prius
occupaverat. Haec autem Differentia maxime ostenditur in flamma; ubi fumus sive

111



halitus pinguis manifesto dilatatur et aperit se in flammam.

Ostenditur etiam in omni liquore fervente, qui manifesto intumescit, insurgit, et emittit
bullas; atque urget processum expandendi se, donec vertatur in corpus longe magis
extensum et dilatatum quam sit ipse liquor; viz. in vaporem aut fumum aut aerem.

Ostenditur etiam in omni ligno et combustibili; ubi fit aliquando exudatio, at semper
evaporatio.

Ostenditur etiam in colliquatione metallorum, quae (cum sint corporis compactissimi)
non facile intumescunt et se dilatant; sed tamen spiritus eorum, postquam fuerit in se
dilatatus, et majorem adeo dilatationem concupierit, trudit plane et agit partes crassiores
in liguidum. Quod si etiam calor fortius intendatur, solvit et vertit multum ex iis in
volatile.

Ostenditur etiam in ferro aut lapidibus; quae licet non liquefiant aut fundantur, tamen
emolliuntur. Quod etiam fit in baculis ligni; quae calefacta paululum in cineribus calidis
fiunt flexibilia.

Optime autem cernitur iste motus in aere, qui per exiguum calorem se dilatat continuo
et manifesto; ut per Instant. 38. Tab. 3.

Ostenditur etiam in natura contraria frigidi. Frigus enim omne corpus contrahit et cogit
in angustius; adeo ut per intensa frigora clavi excidant ex parietibus, aera dissiliant,
vitrum etiam calefactum et subito positum in frigido dissiliat et frangatur. Similiter aer
per levem infrigidationem recipit se in angustius; ut per Instant. 38. Tab. 3. Verum de his
fusius dicetur in inquisitione de Frigido.

Neque mirum est si Calidum et Frigidum edant complures actiones communes (de quo
vide Instant. 32. Tab. 2), cum inveniantur duae ex sequentibus Differentiis (de quibus mox
dicemus) quae competunt utrique naturae; licet in hac differentia (de qua nunc loquimur)
actiones sint ex diametro oppositae. Calidum enim dat motum expansivum et
dilatantem, Frigidum autem dat motum contractivum et coeuntem.

SECUNDA differentia est modificatio prioris; haec videlicet, quod Calor sit motus
expansivus sive versus circumferentiam; hac lege tamen, ut una feratur corpus sursum.
Dubium enim non est quin sint motus complures mixti. Exempli gratia; sagitta aut
spiculum simul et progrediendo rotat, et rotando progreditur. Similiter et motus Caloris
simul est et expansivus et latio in sursum.

Haec vero Differentia ostenditur in forcipe, aut bacillo ferreo immisso in ignem: quia si
immittatur perpendiculariter tenendo manum superius, cito manum adurit; sin ex latere

aut inferius, omnino tardius.

Conspicua etiam est in distillationibus per descensorium; quibus utuntur homines ad

112



flores delicatiores, quorum odores facile evanescunt. Nam hoc reperit industria, ut
collocent ignem non subter sed supra, ut adurat minus. Neque enim flamma tantum
vergit sursum, sed etiam omne calidum [151].

[151] This is an instance to show that heat does not descend so rapidly as it ascends
through liquids, which is true. [js]

Fiat autem experimentum hujus rei in contraria natura Frigidi: viz. utrum frigus non
contrahat corpus descendendo deorsum, quemadmodum calidum dilatat corpus
ascendendo sursum. Itaque adhibeantur duo bacilla ferrea, vel duo tubi vitrei, quoad
caetera pares, et calefiant nonnihil; et ponatur spongia cum aqua frigida, vel nix, subter
unam, et similiter super alteram. Existimamus enim celeriorem fore refrigerationem ad
extremitates in eo bacillo ubi nix ponitur supra guam in eo ubi nix ponitur subter: contra
ac fit in calido.

TerTIA Differentia ea est; ut Calor sit motus, non expansivus uniformiter secundum
totum, sed expansivus per particulas minores corporis; et simul cohibitus et repulsus et
reverberatus, adeo ut induat motum alternativum et perpetuo trepidantem et
tentantem et nitentem et ex repercussione irritatum; unde furor ille ignis et caloris
ortum habet.

Ista vero Differentia ostenditur maxime in flamma et liquoribus bullientibus; quae
perpetuo trepidant, et in parvis portionibus tument, et rursus subsidunt.

Ostenditur etiam in iis corporibus, quae sunt tam durae compagis ut calefacta ut ignita
non intumescant aut dilatentur mole; ut ferrum ignitum, in quo calor est acerrimus.

Ostenditur etiam in hoc, quod per frigidissimas tempestates focus ardeat acerrime.

Ostenditur etiam in hoc, quod cum extenditur aer in vitro calendari absque
impedimento aut repulsione, uniformiter scilicet et aequaliter, non percipiatur calor.
Etiam in ventis conclusis, licet erumpant vi maxima, tamen non percipitur calor insignis;
quia scilicet motus fit secundum totum, absque motu alternante in particulis. Atque ad
hoc fiat experimentum, utrum flamma non urat acrius versus latera quam in medio
flammae.

Ostenditur etiam in hoc, quod omnis ustio transigatur per minutos poros corporis quod
uritur; adeo ut ustio subruat et penetret et fodicet et stimulet, perinde ac si essent
infinitae cuspides acus. Itaque ex hoc illud etiam fit, quod omnes aquae fortes (si
proportionatae sint ad corpus in quod agunt) edant opera ignis, ex natura sua
corrodente et pungente.

Atque ista Differentia (de qua nunc dicimus) communis est cum natura frigidi; in quo cohibetur

motus contractivus per renitentiam expandendi; quemadmodum in calido cohibetur motus
expansivus per renitentiam contrahendi.

113



Iltaque sive partes corporis penetrent versus interius sive penetrent versus exterius,
similis est ratio; licet impar admodum sit fortitudo; quia non habemus hic apud nos in
superficie terrae aliquid quod sit impense frigidum. Vide Instant.

27.Tab.9.

QUARTA Differentia est modificatio prioris: haec scilicet, quod motus ille stimulationis aut
penetrationis debeat esse nonnihil rapidus et minime lentus; atque fiat etiam per
particulas, licet minutas; tamen non ad extremam subtilitatem, sed quasi majusculas.

Ostenditur haec Differentia in comparatione operum quae edit ignis cum iis quae edit
tempus sive aetas. Aetas enim sive tempus arefacit, consumit, subruit, et incinerat, non
minus quam ignis; vel potius longe subtilius: sed quia motus ejusmodi est lentus
admodum et per particulas valde exiles, non percipitur calor.

Ostenditur etiam in comparatione dissolutionum ferri et auri. Aurum enim dissolvitur
absque calore excitato; ferrum autem cum vehementi excitatione caloris, licet simili fere
intervallo quoad tempus. Quia scilicet in auro, ingressus aquae separationis est clemens
et subtiliter insinuans, et cessio partium auri facilis; at in ferro, ingressus est asper et
cum conflictu, et partes ferri habent obstinationem majorem.

Ostenditur etiam aliquatenus in gangraenis nonnullis et mortificationibus carnium; quae
non excitant magnum calorem aut dolorem, ob subtilitatem putrefactionis.

Atque haec sit Prima Vindemiatio, sive Interpretatio inchoata de Forma Calidi, facta per
Permissionem Intellectus.

Ex Vindemiatione autem ista Prima, Forma sive definitio vera caloris (ejus qui est in
ordine ad universum, non relativus tantummodo ad sensum) talis est, brevi verborum
complexu: Calor est motus expansivus, cohibitus, et nitens per partes minores.
Modificatur autem expansio: ut expandendo in ambitum, nonnihil tamen inclinet versus
superiora. Modificatur autem et nixus ille per partes; ut non sit omnino segnis, sed
incitatus et cum impetu nonnullo [152].

[152] The Inquisitio de forma calidi suggests these remarks :—

1st. A great part of it conduces in no way to the result. This may be said to be the
natural consequence of the method of inquiry.

2nd. Heat (caloric) is confounded with the effects of chemical agencies, which are
said "exequi opera caloris."

3rd. A greater source of confusion is the complete absence of any recognition of the
principle that all bodies tend to acquire the temperature of those about them, and
that the difference ad tactum which makes one body feel hotter or colder than
another depends not on its being hotter or colder, but on the different degree of

114



facility which they have in communicating their own respective temperature. In
consequence of this, it had always been taught that one class of bodies were in their
own nature cold, another hot, and so on. All liquids were cold. Experiments with a
thermometer would have shown that they were not; but these Bacon did not try,—
an instance among others how far he was from rejecting all he had been taught.

Of which remarks we may observe that, of the “Instantiae convenientes," 13, is an
instance of the third, while from 22 to the end exemplify the second; — of the
“Instantiae in proximo," 14—19 are to be referred to the third ; from 27 to the end,
to the second.

4th. Calidum and Frigidum seem to be considered distinct and not correlative
gualities.

5th. The adoption of astrological fables about the hot and cold influence of the stars
and planets [is to be remarked in the Tabula Graduum, 15, et sequentia [152.1].]

Then comes the result, that the natura calidi is a motus expansivus. This is seen [in
air], "Optime cernitur in aere qui per exiguum calorem se dilatat continuo et
manifesto, ut per Inst. 38. Tab. 3.: "that is, by the instance of a vitrum calendare, or
air-thermometer. And this is beyond question a good instance. But then in the "
exemplum exclusive," § 11., we read "Per dilatationem aeris in vitris calendariis et
similibus, qui movetur localiter et expansive manifesto, neque tamen colligit
manifestum augmentum caloris, rejice etiam motum localem aut expansivura
secundum totum." How is this passage to be reconciled with the preceding? For if
the example of the vitrum calendare proves anything, it proves a motus expansivus
secundum totum; and if, on account of our having no manifest evidence that the air
waxes hot when it expands, the example does not prove this, why is it adduced? The
source of this confusion | believe to be that, though Bacon saw reason to affirm
expansion to be the essence of the hot, yet he was perplexed by examples of two
kinds: (a) bodies which do not visibly expand when they are heated, e. g. red-hot iron;
(B) bodies which expand without becoming heated, e. g. compressed air when
relieved from pressure. For the first difficulty, it might have occurred to him that the
hot iron does expand, though not enough to be perceived (except by accurate
measurement) to do so; and if he had followed the indication thus given, he might
have been the discoverer of a general and most important law. The difficulty which the
second class of phenomena creates ought to have prevented Bacon from assigning
expansion as the forma calidi,—as being that which must always make a body hot,
and without which it could not become so. For it would be too liberal an
interpretation to say that the expressions “motus cohibitus et refraenatus [152.2],"
whereby the idea of expansion is qualified, refer to a condition essential in the case
of elastic fluids,— namely that the expansion in becoming heated is due to an
increased elasticity, and not to any decrease of external pressure. Even had the
modification required by this class of cases been introduced, there still remains that
of liquids whose temperature is below that of maximum density, which is altogether

115



intractable. Of this phenomenon, however, it would be unreasonable to expect
Bacon to have known anything. But setting it aside, if it were affirmed that Bacon,
after having had a glimpse of the truth suggested by some obvious phenomena, had
then recourse, as be himself expresses it, to certain " differentiae inanes " in order to
save the phenomena, | think it would be hard to dispute the truth of this censure.

Nevertheless, of the matters contained in the investigation, there are several of
considerable interest, though, as has been said, they are not connected with the final
result.

The relation between heat and mechanical action has recently become the subject
of some very remarkable speculations, derived from the views suggested by S.
Carnot [152.3] in his Reflections sur la Puissance Motrice du Feu. Two views have
been propounded. In one (that of S. Carnot himself), mechanical action is regarded
as convertible with the transference from body to body of caloric. The other rejects
the notion of caloric (the substance of heat) altogether. On this view mechanical
action is convertible with the generation of heat; i. e. the raising of a given quantity
of a given body from one given temperature to another. Both make use of the axiom
"ex nihilo nihil;" [152.4] and the conclusions thus obtained, especially in the second
way of considering the subject, which | cannot doubt is the true one, are most
remarkable, and the more interesting because they are, so to speak, the
interpretation of a maxim whose truth is admitted a priori. [js]

[152.1] "et seqq." = "et sequentia" = "and the following ones". [HJ]

[152.2] The word “refraenatus” (=reined in = checked) does not appear in Bacon’s text,
and is an interpretive addition by Spedding et al (1857). [HJ]

[152.3] "S. Carnot" = "Sadi Carnot" (1796—1832), and "Reflections sur la Puissance
Motrice du Feu", (Reflections on the Motive Power of Fire), (1824) is one of his
books. [HJ]

[152.4] "Ex nihilo nihil" = "nothing comes from nothing". [HJ]

Quod vero ad Operativam attinet, eadem res est. Nam designatio est talis: Si in aliquo
corpore naturali poteris excitare motum ad se dilatandum aut expandendum; eumque
motum ita reprimere et in se vertere, ut dilatatio illa non procedat aequaliter, sed partim
obtineat, partim retrudatur; proculdubio generabis Calidum: non habita ratione, sive
corpus illud sit elementare (ut loquuntur), sive imbutum a coelestibus [153]; sive
luminosum, sive opacum; sive tenue, sive densum; sive localiter expansum, sive intra
claustra dimensionis primae contentum; sive vergens ad dissolutionem, sive manens in
statu; sive animal, sive vegetabile, sive minerale, sive aqua, sive oleum, sive aer, aut
aliqua alia substantia quaecunque susceptiva motus praedicti. Calidum autem ad sensum res
eadem est; sed cum analogia, qualis competit sensui [154]. Nunc vero ad ulteriora auxilia
procedendum est.

116



[153] That is, whether the body derive its properties from the primary qualities of the
elements, or be imbued with specific or virtual qualities through the influence of the
heavenly bodies. Thus St. Thomas says: "Sicut enim virtus calefaciendi et infrigidandi
est in igne et aqua consequens proprias eorum formas, et virtus, etc, actio
intellectualis in homine consequens animam rationalem, ita omnes virtutes et
actiones mediorum corporum transcendentes virtutes elementorum consequuntur
eorum proprias formas, et reducuntur sicut in altiora principia in virtutes corporum
coelestium, et adhuc altius in substantias separatas." — De occultis Operibus Naturae
[153.1]. [js]

[153.1] "De occultis Operibus Naturae" = "On the hidden works of nature". [HJ]

[154] The "analogia qualis competit sensui" is the "analogia hominis." This appears from
the passages where the word occurs in the Distributio Operis, $-338-, and in lI-XL (2.40)
of this book, near the end. Thus the meaning of the passage is that “calidum ad
sensum" is the same as "calidum per se," only considered subjectively. The clause
"sed cum analogia," etc, may be rendered—"but with that kind of reference to man
as the percipient which belongs to the nature of a perception." [js]

XXI.

Post Tabulas Comparentiae Primae et Rejectionem sive Exclusivam, nec non
Vindemiationem Primam factam secundum eas, pergendum est ad reliqua auxilia
intellectus circa Interpretationem Naturae et Inductionem veram ac perfectam. In quibus
proponendis, ubi opus erit tabulis, procedemus super Calidum et Frigidum; ubi autem
opus erit tantum exemplis paucioribus, procedemus per alia omnia: ut nec confundatur
inquisitio, et tamen doctrina versetur minus in angusto.

Dicemus itaque primo loco, de Praerogativis Instantiarum [155]: secundo, de Adminiculis
Inductionis: tertio, de Rectificatione Inductionis: quarto, de Variatione Inquisitionis pro
Natura Subjecti [156]: quinto, de Praerogativis Naturarum quatenus ad inquisitionem,
sive de eo quod inquirendum est prius et posterius: sexto, de Terminis Inquisitionis, sive
de synopsi omnium naturarum in universo: septimo, de Deductione ad Praxin, sive de eo
quod est in ordine ad Hominem: octavo, de Parascevis ad Inquisitionem: postremo
autem, de Scala Ascensoria et Descensoria Axiomatum.

[155] Concerning the doctrine of Praerogative Instances, see-GeneralPrefacep—43- -
N

[156] Compare the passage near the end of the last Aphorism of this book — "Nunc vero
ad adminicula et rectificationes inductionis, et deinceps ad concreta et latentes
processus, et latentes schematismos, et caetera quae aphorismo xxi. ordine proposuimus,

pergendum;" and-see-General-Rrefacep—32 -- [JS]

117



XXIl.

Inter Praerogativas Instantiarum, primo proponemus Instantias Solitarias. Eae autem
sunt Solitariae, quae exhibent naturam de qua fit inquisitio in talibus subjectis, quae nil
habent commune cum aliis subjectis, praeter illam ipsam naturam; aut rursus quae non
exhibent naturam de qua fit inquisitio in talibus subjectis, quae sunt similia per omnia
cum aliis subjectis, praeterquam in illa ipsa natura. Manifestum enim est quod
hujusmodiinstantiae tollant ambages, atque accelerent et roborent Exclusivam; adeo ut
paucae ex illis sint instar multarum.

Exempli gratia: si fiat inquisitio de natura Coloris, Instantiae Solitariae sunt prismata,
gemmae chrystallinae, quae reddunt colores non solum in se sed exterius supra
parietem, item rores, etc. Istae enim nil habent commune cum coloribus fixis in floribus,
gemmis coloratis, metallis, lignis, etc., praeter ipsum colorem. Unde facile colligitur, quod
Color nil aliud sit quam modificatio imaginis lucis [157] immissae et receptae: in priore
genere, per gradus diversos incidentiae; in posteriore, per texturas et schematismos
varios corporis. Istae autem Instantiae sunt Solitariae quatenus ad similitudinem.

[157] Reference is made to Telesius’s system of vision. "Lux donata est facultate sese
effundendi multiplicandique et aerem propria specie afficiendi, itaque et oculos
subeundi." ... Again, "lux quae res quibus insunt [colores] permeat ... ab ipsarum
intingitur coloribus, et eas transvecta oculos subit."—De Rerum Naturd, vii. 31. See
also other passages of the same book. Bacon uses "imago" as equivalent to "species,"
the word used in the preceding quotation. [js]

Rursus in eadem inquisitione, venae distinctae albi et nigri in marmoribus, et
variegationes colorum in floribus ejusdem speciei, sunt Instantiae Solitariae. Album enim
et nigrum marmoris, et maculae albi et purpurei in floribus garyophylli [158], conveniunt
fere in omnibus praeter ipsum colorem. Unde facile colligitur, Colorem non multum rei
habere cum naturis alicujus corporis intrinsecis, sed tantum situm esse in positura
partium crassiori et quasi mechanica. Istae autem Instantiae sunt Solitariae, quatenus ad
discrepantiam. Utrungque autem genus Instantias Solitarias appellare consuevimus; aut
Ferinas [159], sumpto vocabulo ab astronomis.

[158] Caryophyllea was a flower much cultivated in Holland in the sixteenth century; see
Lemmius, De Miraculis (1581) [158.1], p. 107. (The description seems more
applicable to the tulip.) The flowers meant are pinks and carnations. [js]

[158.1] "Lemmius" = "Giovanni Lemmi" (16th Century) , and "De Miraculis" is a book
written by him in (1581). [HJ]

[159] | believe the word which Bacon here employs is at least very much less used than
another of perhaps the same origin for which he has perhaps accidentally substituted
it. "Feralis," we read in the Lexicon Mathematicum of Vitalis (1668) [159.1], which
appears to give a tolerably complete vocabulary of astrological words, "apud

118



astronomos dicitur planeta, quando fuerit in loco ubi nullam cum reliquis
familiaritatem habet: quod quidem maximum est detrimentum," etc. [js]

[159.1] "Vitalis" is probably "Andreas Vitalis (Vitali)" from 17th Century. [HJ]

XXIIl.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus secundo loco Instantias Migrantes. Eae sunt,
in quibus natura inquisita migrat ad generationem, cum prius non existeret; aut contra
migrat ad corruptionem, cum prius existeret. Itaque in utraque antistrophe, instantiae
tales sunt semper geminae; vel potius una instantia in motu sive transitu, producta ad
periodum adversam. At hujusmodi instantiae non solum accelerant et roborant
Exclusivam, sed etiam compellunt Affirmativam sive Formam ipsam in angustum.
Necesse est enim ut Forma rei sit quippiam, quod per hujusmodi Migrationem indatur,
aut contra per hujusmodi migrationem tollatur et destruatur. Atque licet omnis exclusio
promoveat Affirmativam, tamen hoc magis directe fit in subjecto eodem quam in
diversis. Forma autem (ut ex omnibus quae dicta sunt manifesto liquet) prodens se in
uno ducit ad omnia. Quo autem simplicior fuerit Migratio, eo magis habenda est
instantia in pretio. Praeterea Instantiae Migrantes magni sunt usus ad partem
operativam; quia cum proponant formam copulatam cum Efficiente aut Privante,
perspicue designant praxin in aliquibus; unde facilis etiam est transitus ad proxima.
Subest tamen in illis nonnihil periculi, quod indiget cautione; hoc videlicet, ne Formam
nimis retrahant ad Efficientem, et intellectum perfundant vel saltem perstringant falsa
opinione de Forma ex intuitu Efficientis. Efficiens vero semper ponitur nil aliud esse
guam vehiculum sive deferens formae [160]. Verum huic rei, per Exclusivam legitime
factam, facile adhibetur remedium.

[160] The causa efficiens is the vehiculum formae, inasmuch as it carries the form into
the subject matter on which it acts; in other words it actuates the potential existence
of the form in the subject matter. (Cf. De Augmentis Scientiarum, iii. 4 ) [js]

Proponendum itaque est jam exemplum Instantiae Migrantis. Sit natura inquisita Candor
sive Albedo: Instantia Migrans ad generationem est vitrum integrum et vitrum
pulverizatum. Similiter, aqua simplex et aqua agitata in spumam. Vitrum enim integrum
et aqua simplex diaphana sunt, non alba; at vitrum pulverizatum et aqua in spuma, alba,
non diaphana. Itaque quaerendum quid acciderit ex ista Migratione vitro aut aquae.
Manifestum enim est Formam albedinis deferri et invehi per istam contusionem vitri et
agitationem aquae. Nihil autem reperitur accessisse, praeter comminutionem partium
vitri et aquae, et aéris insertionem. Neque vero parum profectum est ad inveniendam
Formam albedinis, quod corpora duo per se diaphana, sed secundum magis et minus
(aer scilicet et aqua, aut aer et vitrum), simul posita per minutas portiones exhibeant
Albedinem, per refractionem inaequalem radiorum lucis [161].

[161] Bacon would perhaps have given as another illustration of what he has here said
the beautiful whiteness of frosted silver, if he had been aware that it is in reality

119



silver foam. It appears that when silver is in a state of fusion a very large quantity of
oxygen is condensed on and within its surface, the whole of which escapes at the
moment of solidification. This explanation of the appearance of granulated silver is
due, | believe, to Gay Lussac [161.1]. []s]

[161.1] "Gay Lussac" = "Joseph Louis Gay-Lussac" (1778-1850). [HJ]

Verum hac in re proponendum est etiam exemplum periculi et cautionis, de quibus
diximus. Nimirum facile hic occurret intellectui ab hujusmodi Efficientibus depravato,
quod ad Formam Albedinis aer semper requiratur, aut quod Albedo generetur tantum
per corpora diaphana; quae omnino falsa sunt, et per multas Exclusiones convicta. Quin
potius apparebit (misso aere et hujusmodi) corpora omnino aequalia (secundum
portiones opticas) dare diaphanum; corpora vero inaequalia per texturam simplicem,
dare album; corpora inaequalia secundum texturam compositam, sed ordinatam, dare
reliquos colores, praeter nigrum; corpora vero inaequalia per texturam compositam, sed
omnino inordinatam et confusam, dare nigrum [162]. Itaque de Instantia Migrante ad
generationem in natura inquisita Albedinis, propositum est jam exemplum. Instantia
autem migrans ad corruptionem in eadem natura Albedinis, est spuma dissoluta, aut nix
dissoluta. Exuit enim albedinem et induit diaphanum aqua, postquam fit integrale sine
aere.

[162] Compare Valerius Terminus, ch. xi.. — "It is then to be understood that absolute
equality produceth transparence, inequality in simple order or proportion produceth
whiteness, inequality in compound or respective order or proportion produceth
other colours, and absolute or orderless inequality produceth blackness."—[JS]

Neque vero illud ullo modo praetermittendum est, quod sub Instantiis Migrantibus
comprehendi debeant non tantum illae quae migrant ad generationem et privationem,
sed etiam illae quae migrant ad majorationem et minorationem; cum illae etiam tendant
ad inveniendam Formam, ut per definitionem Formae superius factam et Tabulam
Graduum manifesto liquet. Itaque papyrus, quae sicca cum fuerit alba est, at madefacta
(excluso aere et recepta aqua) minus alba est et magis vergit ad diaphanum, similem
habet rationem cum instantiis supradictis.

XXIV.

Inter Praerogativas Instantiarum, tertio loco ponemus Instantias Ostensivas, de quibus
in vindemiatione Prima de Calido mentionem fecimus; quas etiam Elucescentias, sive
Instantias Liberatas et Praedominantes, appellare consuevimus. Eae sunt, quae
ostendunt naturam inquisitam nudam et substantivam, atque etiam in exaltatione sua
aut summo gradu potentiae suae; emancipatam scilicet, et liberatam ab impedimentis, vel
saltem per fortitudinem suae virtutis dominantem super ipsa, eaque supprimentem et
coercentem. Cum enim omne corpus suscipiat multas naturarum Formas copulatas et in
concreto, fit ut alia aliam retundat, deprimat, frangat, et liget; unde obscurantur Formae
singulae. Inveniuntur autem subjecta nonnulla in quibus natura inquisita prae aliis est in suo

120



vigore, vel per absentiam impedimenti vel per praedominantiam virtutis. Hujusmodi autem
instantiae sunt maxime ostensivae formae. Verum et in his ipsis instantiis adhibenda est cautio,
et cohibendus impetus intellectus. Quicquid enim ostentat Formam, eamque trudit, ut videatur
occurrere intellectui, pro suspecto habendum est, et recurrendum ad Exclusivam severam et
diligentem.

Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia Ostensiva motus expansionis, quae
(ut superius dictum est) portio est praecipua formae calidi, est vitrum calendare aeris.
Etenim flamma, licet manifesto exhibeat expansionem, tamen propter momentaneam
extinctionem non ostendit progressum expansionis. Aqua autem fervens, propter
facilem transitionem aquae in vaporem et aerem, non tam bene ostendit expansionem
aquae in corpore suo. Rursus ferrum ignitum, et similia, tantum abest ut progressum
ostendant, ut contra per retusionem et fractionem spiritus per partes compactas et
crassas (quae domant et fraenant expansionem) ipsa expansio non sit omnino conspicua
ad sensum. At vitrum calendare clare ostendit expansionem in aere, et conspicuam et
progredientem et durantem, neque transeuntem.

Rursus, exempli gratia, sit natura inquisita Pondus. Instantia Ostensiva ponderis est
argentum vivum. Omnia enim superat pondere magno intervallo, praeter aurum; quod
non multo gravius est [163]. At praestantior instantia est ad indicandam Formam
Ponderis argentum vivum quam aurum; quia aurum solidum est et consistens, quod
genus referri videtur ad densum; at argentum vivum liquidum est et turgens spiritu, et
tamen multis partibus exuperat gravitate diamantem, et ea quae putantur solidissima.
Ex quo ostenditur Formam Gravis sive Ponderosi dominari simpliciter in copia materiae,
et non in arcta compage.

[163] This mistake occurs also in the Historia Densi et Rari [163.1]. According to Bacon,
the density of mercury is to that of gold as thirty-nine is to forty, nearly; the real ratio
heing as little more than as seven to ten. The way in which his experiments were
made accounts for a large part of this error. See the preface to the Historia Densi et
Rari. [js]

[163.1] "Historia Densi et Rari" = "History of the Dense and Rare". It is a part of "Bacon's
Historize Naturales et Experimentales" (and a part of his "Instauratio Magna"
project.[HJ]

XXV.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus quarto loco Instantias Clandestinas, quas
etiam Instantias Crepusculi appellare consuevimus. Eae sunt veluti oppositae Instantiis
Ostensivis. Exhibent enim naturam inquisitam in infirma virtute, et tanquam in
incunabulis et rudimentis suis; tentantem et tanquam primo experientem, sed sub
contraria natura latentem et subactam. Sunt autem hujusmodi instantiae magni omnino
momenti ad inveniendas Formas; quia sicut Ostensivae ducunt facile ad differentias, ita
Clandestinae ducunt optime ad genera; id est, ad naturas illas communes, quarum

121



naturae inquisitae nihil aliud sunt quam limitationes.

Exempli gratia; sit natura inquisita Consistens, sive se determinans; cujus contrarium est
Liguidum, sive fluens. Instantiae Clandestinae sunt illae quae exhibent gradum
nonnullum debilem et infimum Consistentis in fluido; veluti bulla aquae, quae est
tanquam pellicula quaedam consistens et determinata, facta ex corpore aquae. Similiter
stillicidia, quae, si adfuerit aqua quae succedat, producunt se in filum admodum tenue,
ne discontinuetur aqua; at si non detur talis copia aquae quae succedere possit, cadit
aqua in guttis rotundis, quae est figura quae optime aquam sustinet contra
discontinuationem. At in ipso temporis articulo, cum desinit filum aquae et incipit
descensus in guttis, resilit ipsa aqua sursum ad evitandam discontinuationem. Quin in
metallis, quae cum funduntur sunt liquida sed magis tenacia, recipiunt se saepe guttae
liguefactae sursum, atque ita haerent. Simile quoddam est instantia speculorum
puerilium, quae solent facere pueruli in scirpis ex saliva, ubi cernitur etiam pellicula
consistens aquae. At multo melius se ostendit hoc ipsum in altero illo ludicro puerili,
quando capiunt aquam, per saponem factam paulo tenaciorem, atque inflant eam per
calamum cavum, atque inde formant aguam tanquam in castellum bullarum; quae per
interpositionem aeris inducit consistentiam eo usque ut se projici nonnihil patiatur
absque discontinuatione [164]. Optime autem cernitur hoc in spuma et nive, quae talem
induunt consistentiam ut fere secari possint; cum tamen sint corpora formata ex aere et
aqua, quae utraque sunt liquida. Quae omnia non obscure innuunt Liquidum et
Consistens esse notiones tantum plebeias, et ad sensum; inesse autem revera omnibus
corporibus fugam et evitationem se discontinuandi; eam vero in corporibus homogeneis
(qualia sunt liquida) esse debilem et infirmam, in corporibus vero, quae sunt composita
ex heterogeneis, magis esse vividam et fortem; propterea quod admotio heterogenei
constringit corpora, at subintratio homogenei solvit et relaxat.

[164] Far tougher bubbles than the ordinary kind may be blown in water in which silk
cocoons have been steeped. Some curious experiments on this subject are
mentioned in Porter on Silk Manufactures [164.1] (Lardner's Cyclopaedia [164.2]).

[is]

[164.1] "Porter" = "George Richardson Porter" (1792-1852). The full name of his book,
first published in (1831), is "A Treatise on the Origin, Progressive Improvement, and
Present State of the Silk Manufacture". [HJ]

[164.2] "Lardner's Cyclop", written between 1820s and 1840s, is short for "Lardner's
Cabinet Cyclopaedia", written by "Dionysius Lardner" (1793—-1859). [HJ]

Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Attractio, sive Coitio Corporum. Instantia
circa formam ejus Ostensiva maxime insignis est magnes. Contraria autem natura
Attrahenti est non Attrahens, licet in substantia simili. Veluti ferrum, quod non attrahit
ferrum, quemadmodum nec plumbum plumbum, nec lignum lignum, nec aquam aqua.
Instantia autem Clandestina est magnes ferro armatus, vel potius ferrum in magnete
armato. Nam ita fert natura, ut magnes armatus in distantia aliqua non trahat ferrum

122



fortius guam magnes non armatus. Verum si admoveatur ferrum, ita ut tangat ferrum in
magnete armato, tunc magnes armatus longe majus pondus ferri sustinet quam magnes
simplex et inermis, propter similitudinem substantiae ferri versus ferrum; quae operatio
erat omnino Clandestina et latens in ferro, antequam magnes accessisset [165]. ltaque
manifestum est Formam Coitionis esse quippiam quod in magnete sit vividum et
robustum, in ferro debile et latens. Itidem notatum est sagittas parvas ligneas absque
cuspide ferrea, emissas ex sclopetis grandibus, altius penetrare in materiam ligneam
(puta latera navium, ut similia), quam easdem sagittas ferro acuminatas, propter
similitudinem substantiae ligni ad lignum, licet hoc ante in ligno latuerit. Itidem, licet aer
aerem aut aqua aquam manifesto non trahat in corporibus integris, tamen bulla
approximata bullae facilius dissolvit bullam quam si bulla illa altera abesset, ob
appetitum coitionis aquae cum aqua et aeris cum aere. Atque hujusmodi Instantiae
Clandestinae (quae sunt usus nobilissimi, ut dictum est) in portionibus corporum parvis
et subtilibus maxime se dant conspiciendas. Quia massae rerum majores sequuntur
Formas magis catholicas et generales; ut suo loco dicetur.

[165] This explanation of the effect of arming a magnet is wholly unsatisfactory. Before
the Novum Organum was published, Galileo had shown that the armature acts by
producing a more perfect contact. See the Dialogi dei Sistemi massimi [165.1],
Giornate. 32 p. 440. | quote from the new edition. Firenze [=Florence] 1842. [js]

[165.1] "Dialogi dei Sistemi massimi" = "Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo"
= "Dialogue Concerning the Two Chief World Systems", is a book by Galileo, first
published in (1632). "Giornate. 33" = "The third day". [HJ]

XXVI.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus quinto loco Instantias Constitutivas, quas
etiam Manipulares appellare consuevimus. Eae sunt quae constituunt unam speciem
naturae inquisitae tanquam Formam Minorem. Cum enim Formae legitimae (quae sunt
semper convertibiles cum naturis inquisitis) lateant in profundo nec facile inveniantur,
postulat res et infirmitas humani intellectus ut formae particulares, quae sunt
congregativae Manipulorum quorundam instantiarum (neutiguam vero omnium) in
notionem aliguam communem, non negligantur, verum diligentius notentur. Quicquid
enim unit naturam, licet modis imperfectis, ad inventionem formarum viam sternit.
Itaque instantiae, quae ad hoc utiles sunt non sunt contemnendae potestatis, sed habent
nonnullam Praerogativam.

Verum in his diligens est adhibenda cautio, ne intellectus humanus, postquam complures
ex istis Formis particularibus adinvenerit atque inde partitiones sive divisiones naturae
inquisitae confecerit, in illis omnino acquiescat, atque ad inventionem legitimam Formae
Magnae se non accingat, sed praesupponat naturam velut a radicibus esse multiplicem
et divisam, atque ulteriorem naturae unionem, tanquam rem supervacuae subtilitatis et
vergentem ad merum abstractum, fastidiat et rejiciat.

123



Exempli gratia; sit natura inquisita Memoria, sive Excitans et Adjuvans memoriam.
Instantiae Constitutivae sunt, ordo sive distributio, quae manifesto juvat memoriam;
item Loci in memoria artificiali, qui aut possunt esse loci secundum proprium sensum,
veluti janua, angulus, fenestra, et similia, aut possunt esse personae familiares et notae,
aut possunt esse quidvis ad placitum (modo in ordine certo ponantur), veluti animalia,
herbae; etiam verba, literae, characteres, personae historicae, et caetera; licet nonnulla
ex his magis apta sint et commoda, alia minus. Hujusmodi autem Loci memoriam
insigniter juvant, eamque longe supra vires naturales exaltant. Item carmina facilius
haerent et discuntur memoriter quam prosa. Atque ex isto manipulo trium instantiarum,
videlicet ordinis, locorum artificialis memoriae, et versuum, constituitur species una
auxilii ad Memoriam. Species autem illa Abscissio Infiniti recte vocari possit. Cum enim
quis aliquid reminisci aut revocare in memoriam nititur, si nullam praenotionem habeat
aut perceptionem ejus quod quaerit, quaerit certe et molitur et hac illac discurrit,
tanquam in infinito. Quod si certam aliquam praenotionem habeat, statim abscinditur
infinitum, et fit discursus memoriae magis in vicino. In tribus autem illis instantiis quae
superius dictae sunt, praenotio perspicua est et certa. In prima videlicet, debet esse
aliquid quod congruat cum ordine; in secunda debet esse imago quae relationem
aliguam habeat sive convenientiam ad illa loca certa; in tertia, debent esse verba quae
cadant in versum. Atque ita abscinditur infinitum. Aliae autem instantiae dabunt hanc
alteram speciem; ut quicquid deducat intellectuale ad feriendum sensum (quae ratio
etiam praecipue viget in artificiali memoria) juvet memoriam. Aliae instantiae dabunt
hanc alteram speciem; ut quae faciunt impressionem in affectu forti, incutientia scilicet
metum, admirationem, pudorem, delectationem, juvent memoriam. Aliae instantiae
dabunt hanc alteram speciem; ut quae maxime imprimuntur a mente pura et minus
praeoccupata ante vel post, veluti quae discuntur in pueritia aut quae commentamur
ante somnum, etiam primae quaeque rerum vices, magis haereant in memoria. Aliae
instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut multitudo circumstantiarum sive ansarum
juvet memoriam, veluti scriptio per partes non continuatas, lectio, sive recitatio voce
alta. Aliae denique instantiae dabunt hanc alteram speciem; ut quae expectantur et
attentionem excitant melius haereant, quam quae praetervolant. Itaque si scriptum
aliquod vicies perlegeris, non tam facile illud memoriter disces quam siillud legas decies,
tentando interim illud recitare, et ubi deficit memoria inspiciendo librum. Ita ut sint
veluti sex Formae Minores eorum quae juvant Memoriam; videlicet abscissio infiniti;
deductio intellectualis ad sensibile; impressio in affectu forti; impressio in mente pura;
multitudo ansarum; praeexpectatio.

Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Gustus, sive Gustatio. Instantiae quae
sequuntur sunt Constitutivae: videlicet, quod qui non olfaciunt, sed sensu eo a natura
destituti sunt, non percipiant aut gustu distinguant cibum rancidum aut putridum, neque
similiter alliatum aut rosatum, aut hujusmodi. Rursus, illi, qui per accidens nares habent
per descensum rheumatis obstructas, non discernunt aut percipiunt aliquid putridum
aut rancidum aut aqua rosacea inspersum. Rursus, qui afficiuntur hujusmodi rheumate,
si in ipso momento, cum aliquid foetidum aut odoratum habent in ore sive palato,
emungant fortiter, in ipso instanti manifestam perceptionem habent rancidi vel odorati.
Quae instantiae dabunt et constituent hanc speciem, vel partem potius gustus; ut sensus

124



gustationis ex parte nihil aliud sit quam olfactus interior, transiens et descendens a
narium meatibus superioribus in os et palatum. At contra, salsum et dulce et acre et
acidum et austerum et amarum, et similia, haec (inquam) omnia aeque sentiunt illi in
quibus olfactus deest aut obturatur, ac quisquam alius; ut manifestum sit sensum gustus
esse compositum quiddam ex olfactu interiori et tactu quodam exquisito; de quo nunc
non est dicendi locus.

Similiter, exempli gratia; sit natura inquisita Communicatio Qualitatis absque
Commistione Substantiae. Instantia Lucis dabit vel constituet unam speciem
communicationis; Calor vero et Magnes alteram. Communicatio enim lucis est tanquam
momentanea, et statim perit, amota luce originali. At calidum et virtus magnetica,
postquam tramissa fuerint vel potius excitata in alio corpore, haerent et manent ad
tempus non parvum, amoto primo movente.

Denique magna est omnino Praerogativa Instantiarum Constitutivarum, ut quae
plurimum faciant et ad definitiones (praesertim particulares) et ad divisiones sive
partitiones naturarum; de quo non male dixit Plato, Quod habendus sit tanquam pro
Deo, qui definire et dividere bene sciat [166].

[166] Bacon perhaps refers to the passage in the Philebus [166.1], in which the resolution
of articulate sounds into their elements is referred to site tic Be0¢ 6¢co¢ Kai Beiog
avBpwmocg [166.2]. Compare Jamblichus [166.3] (apud Stobaeum [166.4],S 81.): Oed¢
AV TS WG AANBwC O katadeifag trv SlaAekTIKAV Kat Katamepag toig avbpwrolg [166.5].
[Mr. Kitchen [166.6], in his edition of the Novum Organum (Oxford, 1855), which I did
not see till this was in type, refers to the Phaedrus [166.7], 266. a., — ToUTWV 6N\
EYwye aUTOC TE €EPAOTAG TWV SLALPEWV KAl CUVAYWYQV ... EAV TE TLVA AAAOV K. T. A.
Touov Slwkw KaTomoBe PET ixviov wote Belio [166.8]— which is undoubtedly the
passage alluded to. — [JS]]

[166.1] "Philebus" is one of Plato's dialogues. [HJ]

[166.2] The Greek phrase "eite T1g 866 B¢o¢ kai Belog avBpwrmog" may have some sort
of error. It could be "elte T1I¢ B6¢ 1 Belog avBpwmocg", i.e. "either some god or a
godlike man". [HJ]

[166.3] "Jamblichus" or "lamblichus" (245?-3257?). [HJ]

[166.4] "apud" ="in" or "as found in". And "Stobaeum" = "Joannes Stobaeus" = "John of
Stobi" (5th Century). [HJ]

[166.5] "@€b¢ AV TI¢ we aAnbwg 6 katadei&ag v SLaAeKTIKAV Kal Kataméuyag Toig
avBpwrolc." translates to "Truly, he was a god who revealed dialectic and sent it

down to men." (!!). [HJ]

[166.6] "Mr. Kitchen" = "William Kitchen" (1789-1871). [HJ]

125



[166.7] "Phaedrus" is one of Plato's dialogues. [HJ]

[166.8] This Greek phrase "ToUutwv &n éyw ydp aUTog Te €paoTng TWV Slapéwv Kal
ouvaywy®y ... €av Te TLVA AAAOV KTA. TOUTWV SlwKwW KatomioBe pet' (xviov wote
Belov." maybe has some errors because it is written in an old fashion way. It maybe
should read "ToUtwv 61 éyw yap a0TOC TE £pA0TAG TV SLaPEwV Kal cuvaywy@v ...
€AV Te TV AAAOV KTA. TOUTWV SLwKw KatomoBe PeT' ixviov wote Belov.", meaning
"For indeed, | myself am a lover of divisions and collections ... and if anyone else
[does it], etc. | pursue these things, following behind with a trace, as if it were divine".
[HJ]

XXVIL.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus sexto loco Instantias Conformes, sive
Proportionatas; quas etiam Parallelas, sive Similitudines Physicas, appellare
consuevimus. Eae vero sunt, quae ostendunt similitudines et conjugationes rerum, non
in Formis Minoribus (quod faciunt Instantiae Constitutivae) sed plane in concreto. Itaque
sunt tanquam primi et infimi gradus ad unionem Naturae. Neque constituunt aliquod
axioma statim ab initio, sed indicant et observant tantum quendam consensum
corporum. Attamen licet non multum promoveant ad inveniendas Formas, nihilominus
magna cum utilitate revelant partium universi fabricam, et in membris ejus exercent
veluti anatomiam quandam; atque proinde veluti manu ducunt interdum ad axiomata
sublimia et nobilia, praesertim illa quae ad mundi configurationem pertinent, potius
guam ad naturas et Formas simplices.

Exempli gratia; Instantiae Conformes sunt quae sequuntur: speculum, et oculus; et
similiter fabrica auris, et loca reddentia echo. Ex qua conformitate, praeter ipsam
observationem similitudinis, quae ad multa utilis est, proclive est insuper colligere et
formare illud axioma; videlicet, organa sensuum et corpora quae pariunt reflexiones ad
sensus esse similis naturae. Rursus ex hoc ipso admonitus intellectus non aegre insurgit
ad axioma quoddam altius et nobilius. Hoc nimirum; nihil interesse inter consensus sive
sympathias corporum sensu praeditorum, et inanimatorum sine sensu, nisi quod in illis
accedat spiritus animalis ad corpus ita dispositum, in his autem absit. Adeo ut quot sint
consensus in corporibus inanimatis, tot possint esse sensus in animalibus, si essent
perforationes in corpore animato ad discursum spiritus animalis in membrum rite
dispositum, tanquam in organum idoneum. Et rursus, quot sint sensus in animalibus, tot
sint proculdubio motus in corpore inanimato ubi spiritus animalis abfuerit; licet necesse
sit multo plures esse motus in corporibus inanimatis quam sensus in animatis, propter
paucitatem organorum sensus. Atque hujus rei ostendit se exemplum valde manifestum
in doloribus. Etenim quum sint plura genera doloris in animalibus, et tanquam varii illius
characteres (veluti alius est dolor ustionis, alius frigoris intensi, alius puncturae, alius
compressionis, alius extensionis, et similium), certissimum est omnia illa, quoad motum,
inesse corporibus inanimatis; veluti ligno aut lapidi, cum uritur, aut per gelu
constringitur, aut pungitur, aut scinditur, aut flectitur, aut tunditur, et sic de aliis; licet

126



non subintrent sensus, propter absentiam spiritus animalis.

Item Instantiae Conformes (quod mirum fortasse dictu) sunt radices et rami plantarum.
Omne enim vegetabile intumescit, et extrudit partes in circumferentiam, tam sursum
guam deorsum. Neque alia est differentia radicum et ramorum, quam quod radix
includatur in terra, et rami exponantur aeri et soli [167]. Si quis enim accipiat ramum
tenerum et vegetum arboris, atque illum reflectat in aliquam terrae particulam, licet non
cohaereat ipsi solo, gignit statim non ramum, sed radicem. Atque vice versa, si terra
ponatur superius, atque ita obstruatur lapide aut aliqua dura substantia, ut planta
cohibeatur nec possit frondescere sursum, edet ramos in aerem deorsum.

[167] In many plants part of the stem grows underground, while in others part at least
of the root is above the surface. The true distinction has relation to the functions of
the two organs. There is nothing in the root analogous (except under special
circumstances) to buds or nodes, and consequently no true ramification. [js]

Item Instantiae Conformes sunt gummi arborum, et pleraeque gemmae rupium. Utraque
enim nil aliud sunt quam exudationes et percolationes succorum: in primo genere
scilicet, succorum ex arboribus; in secundo, ex saxis; unde gignitur claritudo et splendor
in utrisque, per percolationem nimirum tenuem et accuratam. Nam inde fit etiam, quod
pili animalium non sint tam pulchri et tam vividi coloris quam avium plumae complures:
quia succi non tam delicate percolantur per cutem quam per calamum.

Iltem Instantiae Conformes sunt scrotum in animalibus masculis, et matrix in femellis.
Adeo ut nobilis illa fabrica per quam sexus differunt (quatenus ad animalia terrestria), nil
aliud videatur esse, quam secundum exterius et interius [168]; vi scilicet majore caloris
genitalia in sexu masculo protrudente in exterius, ubi in femellis nimis debilis est calor
guam ut hoc facere possit; unde accidit quod contineantur interius.

[168] This remark seems to have been suggested by a similar passage in Telesius, De
Rerum Naturd, vi. 18.: — "Masculo ... , magnus datus est calor, qui et membrum
genitale foras propellat et sanguinem multum beneque omnetn compactum
conficiat, etc. Foeminae autem ... languens inditus est calor, qui neque genitale vas
foras propellere nee e semine spiritum educere queat." The doctrine however of this
passage was first taught by Galen, from whom Telesius derived it. See Galen, De Usu
Partium [168.1], xiv. 6. [js]

[168.1] "De Usu Partium" = "De Usu Partium Corporis Humani" is Galen’s 17-volume
work. [HJ]

Iltem Instantiae Conformes sunt pinnae piscium, et pedes quadrupedum, aut pedes et
alae volucrum; quibus addidit Aristoteles quatuor volumina in motu serpentum [169].
Adeo ut in fabrica universi motus viventium plerunque videatur expediri per
guaterniones artuum sive flexionum.

127



[169] De Anima Incessu [169.1], i. 7. [js]

[169.1] "De Anima Incessu" = "De Motu Animalium" = "De Incessu Animalium" = (On the
Progression (or Movement) of Animals) is a book by Aristotle. [HJ]

Iltem dentes in animalibus terrestribus, et rostra in avibus, sunt Instantiae Conformes;
unde manifestum est, in omnibus animalibus perfectis fluere duram quandam
substantiam versus os.

Item non absurda est Similitudo et Conformitas illa, ut homo sit tanquam planta inversa.
Nam radix nervorum et facultatum animalium est caput; partes autem seminales sunt
infirmae, non computatis extremitatibus tibiarum et brachiorum. At in planta, radix
(quae instar capitis est) regulariter infimo loco collocatur; semina autem supremo [170].

[170] On the other hand, one is tempted to trace an analogy between the flower in
plants and the skull in man and vertebrate animals in general: each occurring at the
end of the axis of development, and each consisting of four segments—whorls or
vertebrae. But by far the most remarkable analogy between plants and animals
relates tothe mode of development of their tissues, which, there is reason to believe,
were all primarily formed from cells. The evidence in favour of this proposition is
perhaps not yet quite complete.

It is curious that, after it had been established in the case of plants, Schleiden
conceived that in this unity of original structure he had found a character peculiar to
vegetable life, so that the analogy between plants and animals seemed to be impaired
by the discovery. [js]

Denique illud omnino praecipiendum est et saepius monendum; ut diligentia hominum
in inquisitione et congerie Naturalis Historiae deinceps mutetur plane, et vertatur in
contrarium ejus quod nunc in usu est. Magna enim hucusque atque adeo curiosa fuit
hominum industria in notanda rerum varietate atque explicandis accuratis animalium,
herbarum, et fossilium differentiis; quarum pleraeque magis sunt lusus naturae quam
seriae alicujus utilitatis versus scientias. Faciunt certe hujusmodi res ad delectationem,
atque etiam quandoque ad praxin; verum ad introspiciendam naturam parum aut nihil.
ltague convertenda plane est opera ad inquirendas et notandas rerum similitudines et
analoga, tam in integralibus quam partibus. lllae enim sunt quae naturam uniunt, et
constituere scientias incipiunt [171].

[171] "Natura infinita est, sed qui symbola animadverterit omnia intelliget, licet non
omnino," [171.1] are the words of a great poet, who perhaps also is entitled to be
called a great philosopher. They form the motto of one of the happiest illustrations
of what Bacon meant by instantia conformis, — the Parthenogenesis of Professor
Owen. [js]

[171.1] "Natura infinita est, sed qui symbola animadverterit omnia intelliget, licet non

128



omnino" = "Nature is infinite, but he who observes the signs will understand all
things, though not completely." [HJ]

Verum in his omnino est adhibenda cautio gravis et severa; ut accipiantur pro instantiis
conformibus et Proportionatis illae, quae denotant Similitudines (ut ab initio diximus)
Physicas; id est, reales et substantiales et immersas in natura, non fortuitas et ad
speciem; multo minus superstitiosas aut curiosas, quales naturalis magiae scriptores
(homines levissimi, et in rebus tam seriis quales nunc agimus vix nominandi) ubique
ostentant; magna cum vanitate et desipientia, inanes similitudines et sympathias rerum
describentes atque etiam quandoque affingentes.

Verum his missis, etiam in ipsa configuratione mundi in majoribus non sunt negligendae
Instantiae Conformes; veluti Africa, et regio Peruviana cum continente se porrigente
usque ad Fretum Magellanicum. Utraque enim regio habet similes isthmos et similia
promontoria, quod non temere accidit [172].

[172] A. von Humboldt has pointed out the conformity of the opposite shores of the
Atlantic — the approximate correspondence between the projections on each side
and the recesses on the other. But Bacon apparently compares not the opposite but
the corresponding coasts of Africa and America. C. Conception would correspond to
C. Negro [172.1]; but the parallelism is not very close. [js]

[172.1] The letter "C." in "C. Conception" (in South America) and "C. Negro" (in Africa)
stands for "Cape". [HJ]

Iltem Novus et Vetus Orbis; in eo quod utrique orbes versus septentriones lati sunt et
exporrecti, versus austrum autem angusti et acuminati.

Item Instantiae Conformes nobilissimae sunt frigora intensa in media (quam vocant)
aeris regione, et ignes acerrimi qui saepe reperiuntur erumpentes ex locis subterraneis;
guae duae res sunt ultimitates et extrema; naturae scilicet frigidi versus ambitum coeli,
et naturae Calidi versus viscera terrae; per antiperistasin, sive rejectionem naturae
contrariae.

Postremo autem in axiomatibus scientiarum notatu digna est Conformitas Instantiarum.
Veluti tropus rhetoricae, qui dicitur Praeter Expectatum, conformis est tropo musicae,
qui vocatur Declinatio Cadentiae. Similiter, postulatum mathematicum, ut quae eidem
tertio aequalia sunt etiam inter se sint aequalia, conforme est cum fabrica syllogismi in
logica, qui unit ea quae conveniunt in medio [173]. Denique multum utilis est in
guamplurimis sagacitas quaedam in conquirendis et indagandis Conformitatibus et
similitudinibus Physicis.

[173] The importance of the parallel here suggested was never understood until the

present time, because the language of mathematics and of logic has hitherto not
been such as to permit the relation between them to be recognised. Mr. Boole's

129



Laws of Thought [173.1] contain the first development of ideas of which the germ is to
be found in Bacon and Leibnitz; to the latter of whom the fundamental principle that
in logic a’=a was known (vide. Leibnitz, Philosophical Works, by Erdmann [173.2],
1840, p. 130). It is not too much to say that Mr. Boole's treatment of the subject is
worthy of these great names.

Other calculuses of inference (using the word in its widest sense), besides the
mathematical and the logical, yet perhaps remain to be developed ; but this is a
subject on which it is impossible here to enter. [js]

[173.1] "Boole" = "George Boole" (1815-1864), and "Laws of Thought" = "An
Investigation of the Laws of Thought, on Which are Founded the Mathematical
Theories of Logic and Probabilities" is a book by Boole about his Boolean Algebra, or
mathematically formalized logic. [HJ]

[173.2] "Erdmann" = “Johann Eduard Erdmann” (1805-1892), and “Philosophical Works”
is probably Erdmann’s “Opera Philosophica”. [H]]

XXVIII.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus septimo loco Instantias Monodicas [174];
quas etiam Irregulares sive Heteroclitas (sumpto vocabulo a grammaticis) appellare
consuevimus. Eae sunt, quae ostendunt corpora in concreto, quae videntur esse
extravagantia et quasi abrupta in natura, et minime convenire cum aliis rebus ejusdem
generis. Etenim Instantiae Conformes sunt similes alterius, at Instantiae Monodicae sunt
sui similes. Usus vero Instantiarum Monodicarum est talis qualis est Instantiarum
Clandestinarum: viz. ad evehendam et uniendam naturam ad invenienda genera sive
communes naturas, limitandas postea per differentias veras. Neque enim desistendum
ab inquisitione donec proprietates et qualitates, quae inveniuntur in hujusmodi rebus
quae possunt censeri pro miraculis naturae, reducantur et comprehendantur sub aliqua
forma sive lege certa: ut irregularitas sive singularitas omnis reperiatur pendere ab
aligua Forma Communi; miraculum vero illud sit tandem solummodo in differentiis
accuratis et gradu et concursu raro, et non in ipsa specie: ubi nunc contemplationes
hominum non procedant ultra quam ut ponant hujusmodi res pro secretis et magnalibus
naturae, et tanquam incausabilibus, et pro exceptionibus regularum generalium.

[174] Monadicas. See-rete-3—p—165. - [JS]

Exempla Instantiarum Monodicarum sunt, sol et luna, inter astra; magnes, inter lapides;
argentum vivum, inter metalla; elephas, inter quadrupedes; sensus veneris, inter genera
tactus; odor venaticus in canibus, inter genera olfactus. Etiam S litera apud grammaticos,
habetur pro Monodica; ob facilem compositionem quam sustinet cum consonantibus,
aliguando duplicibus, aliquando triplicibus; quod nulla alia litera facit. Plurimi autem
faciendae sunt hujusmodi instantiae; quia acuunt et vivificant inquisitionem, et
medentur intellectui depravato a consuetudine et ab iis quae fiunt plerunque.

130



XXIX.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco octavo Instantias Deviantes; errores
scilicet naturae, et vaga, ac monstra: ubi natura declinat et deflectit a cursu ordinario.
Differunt enim Errores naturae ab Instantiis Monodicis in hoc; quod Monodicae sint
miracula specierum, at errores sint miracula individuorum. Similis autem fere sunt usus;
quia rectificant intellectum adversus consueta, et revelant Formas Communes. Neque
enim in his etiam desistendum ab inquisitione donec inveniatur causa hujusmodi
declinationis. Veruntamen causa illa non exurgit ad Formam aliquam proprie, sed tantum
ad latentem processum ad Formam. Qui enim vias naturae noverit, is deviationes etiam
facilius observabit. At rursus, qui deviationes noverit, is accuratius vias describet [175].

[175] See Owen, On the Nature of Limbs (1849), p. 54. [js]

Atque in illo differunt etiam ab Instantiis Monodicis, quod multo magis instruant praxin
et operativam. Nam novas species generare arduum admodum foret; at species notas
variare, et inde rara multa ac inusitata producere, minus arduum. Facilis autem transitus
est a miraculis naturae ad miracula artis. Si enim deprehendatur semel natura in
variatione sua, ejusque ratio manifesta fuerit, expeditum erit eo deducere naturam per
artem quo per casum aberraverit. Neque solum eo, sed et aliorsum; cum errores ex una
parte monstrent et aperiant viam ad errores et deflexiones undequaque. Hic vero
exemplis non est opus, propter eorundem copiam. Facienda enim est congeries sive
historia naturalis particularis omnium monstrorum et partuum naturae prodigiosorum;
omnis denique novitatis et raritatis et inconsueti in natura. Hoc vero faciendum est cum
severissimo delectu, ut constet fides. Maxime autem habenda sunt pro suspectis quae
pendent quomodocunque a religione, ut prodigia Livii: nec minus, quae inveniuntur in
scriptoribus magiae naturalis, aut etiam alchymiae, et hujusmodi hominibus; qui
tanquam proci sunt et amatores fabularum. Sed depromenda sunt illa ex gravi et fida
historia, et auditionibus certis.

XXX.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco nono Instantias Limitaneas; quas etiam
Participia vocare consuevimus. Eae vero sunt, quae exhibent species corporum tales,
guae videntur esse compositae ex speciebus duabus, vel Rudimenta inter speciem unam
et alteram. Hae vero Instantiae inter Instantias Monodicas sive heteroclitas recte
numerari possunt: sunt enim in universitate rerum rarae et extraordinariae. Sed tamen
ob dignitatem seorsim tractandae et ponendae sunt; optime enim indicant
compositionem et fabricam rerum, et innuunt causas numeri et qualitatis specierum
ordinariarum in universo, et deducunt intellectum ab eo quod est, ad id quod esse
potest.

Harum exempla sunt: muscus, inter putredinem et plantam; cometae nonnulli, inter

131



stellas et meteora ignita; pisces volantes, inter aves et pisces; vespertiliones, inter aves
et quadrupedes; etiam

“Simia quam similis turpissima bestia nobis [176] [176.5];”
et partus animalium biformes et commisti ex speciebus diversis; et similia.
[176] Ennius [176.1], quoted by Cicero. [js]

[176.1] "Ennius" = "Quintus Ennius" (2397-1697? BCE). [HJ]

[176.5] This can be translated to "The ape—how very like to us is that most repulsive
beast." [HJ]

XXXI.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus decimo loco Instantias Potestatis, sive
Fascium (sumpto vocabulo ab insignibus imperii), quas etiam Ingenia, sive Manus
Hominis appellare consuevimus. Eae sunt opera maxime nobilia et perfecta, et tanquam
ultima in unaquaque arte. Cum enim hoc agatur praecipue ut natura pareat rebus et
commodis humanis; consentaneum est prorsus, ut opera, quae jampridem in potestate
hominis fuerunt (quasi provinciae antea occupatae et subactae), notentur et
numerentur; praesertim ea quae sunt maxime enucleata et perfecta: propterea quod ab
istis proclivior et magis in propinquo sit transitus ad nova et hactenus non inventa. Si
quis enim ab horum contemplatione attenta propositum acriter et strenue urgere velit,
fiet certe ut aut producat illa paulo longius, aut deflectat illa ad aliquid quod finitimum
est, aut etiam applicet et transferat illa ad usum aliguem nobiliorem.

Negque hic finis. Verum quemadmodum ab operibus naturae raris et inconsuetis erigitur
intellectus et elevatur ad inquirendas et inveniendas Formas, quae etiam illorum sunt
capaces, ita etiam in operibus artis egregiis et admirandis hoc usu venit; idque multo
magis; quia modus efficiendi et operandi hujusmodi miracula artis manifestus ut
plurimum est, cum plerunque in miraculis naturae sit magis obscurus. Attamen in his
ipsis cautio est adhibenda vel maxime, ne deprimant scilicet intellectum et eum quasi
humo affigant.

Periculum enim est, ne per hujusmodi opera artis, quae videntur velut summitates
quaedam et fastigia industriae humanae, reddatur intellectus attonitus et ligatus et quasi
maleficiatus quoad illa, ita ut cum aliis consuescere non possit, sed cogitet nihil ejus
generis fieri posse nisi eadem via qua illa effecta sunt, accedente tantummode diligentia
majore et praeparatione magis accurata.

Contra, illud ponendum est pro certo: vias et modos efficiendi res et opera, quae adhuc

reperta sunt et notata, res esse plerunque pauperculas; atque omnem potentiam
majorem pendere et ordine derivari a fontibus formarum, quarum nulla adhuc inventa

132



est.

Itaque (ut alibi diximus [177]) qui de machinis et arietibus, quales erant apud veteres,
cogitasset, licet hoc fecisset obnixe atque aetatem in eo consumpsisset, nunquam tamen
incidisset in inventum tormentorum igneorum operantium per pulverem pyrium. Neque
rursus, qui in lanificiis et serico vegetabili observationem suam et meditationem
collocasset, unquam per ea reperisset naturam vermis aut serici bombycini.

[177] I-CIX (1.109). [js]

Quocirca omnia inventa, quae censeri possunt magis nobilia (si animum advertas), in
lucem prodiere, nullo modo per pusillas enucleationes et extensiones artium, sed
omnino per casum. Nihil autem repraesentat [178] aut anticipat casum (cujus mos est ut
tantum per longa saecula operetur), praeter inventionem Formarum.

[178] See-rete, 208 [js]

Exempla autem hujusmodi instantiarum particularia nihil opus est adducere, propter
copiam eorundem. Nam hoc omnino agendum; ut visitentur et penitus introspiciantur
omnes artes mechanicae, atque liberales etiam (quatenus ad opera), atque inde facienda
est congeries sive historia particularis, tanquam magnalium et operum magistralium et
maxime perfectorum in unaquaque ipsarum, una cum modis effectionis sive operationis.

Neque tamen astringimus diligentiam, quae adhibenda est in hujusmodi collecta, ad ea
guae censentur pro magisteriis et arcanis alicujus artis tantum, atque movent
admirationem. Admiratio enim proles est raritatis; siquidem rara, licet in genere sint ex
vulgatis naturis, tamen admirationem pariunt.

At contra, quae revera admirationi esse debent propter discrepantiam quae inest illis in
specie collatis ad alias species, tamen si in usu familiari praesto sint leviter notantur.
Debent autem notari Monodica artis, non minus quam Monodica naturae; de quibus
antea diximus [179]. Atque quemadmodum in Monodicis naturae posuimus solem,
lunam, magnetem, et similia, quae re vulgatissima sunt sed natura tamen fere singulari:
idem et de Monodicis artis faciendum est.

[179] 11-XXVIII (2.28). [js]

Exempli gratia; Instantia Monodica artis est papyrus; res admodum vulgata. At si
diligenter animum advertas, materiae artificiales aut plane textiles sunt per fila directa
et transversa; qualia sunt pannus sericus, aut laneus, et linteus, et hujusmodi: aut
coagmentantur ex succis concretis; qualia sunt later, aut argilla figularis, aut vitrum, aut
esmalta, aut porcellana, et similia; quae si bene uniantur splendent, sin minus,
indurantur certe, sed non splendent. Attamen omnia talia, quae fiunt ex succis concretis,
sunt fragilia, nec ullo modo haerentia et tenacia. At contra, papyrus est corpus tenax,
qguod scindi et lacerari possit; ita ut imitetur et fere aemuletur pellem sive membranam

133



alicujus animalis, aut folium alicujus vegetabilis, et hujusmodi opificia naturae. Nam
neque fragilis est, ut vitrum; neque textilis, ut pannus; sed habet fibras certe, non fila
distincta, omnino ad modum materiarum naturalium: ut inter artificiales materias vix
inveniatur simile aliquod, sed sit plane Monodicum [180]. Atque praeferenda sane sunt
in artificialibus ea quae maxime accedunt ad imitationem naturae, aut e contrario eam
potenter regunt et invertunt.

[180] It is curious that Bacon should not have remarked that all the qualities here
mentioned belong to felt as well as to paper. [js]

Rursus, inter Ingenia et Manus Hominis, non prorsus contemnenda sunt praestigiae et
jocularia. Nonnulla enim ex istis, licet sint usu levia et ludicra, tamen informatione valida
esse possunt.

Postremo, neque omnino omittenda sunt superstitiosa, et (prout vocabulum sensu
vulgari accipitur) magica. Licet enim hujusmodi res sint in immensum obrutae grandi
mole mendaciorum et fabularum, tamen inspiciendum paulisper si forte subsit et lateat
in aliquibus earum aliqua operatio naturalis; ut in fascino, et fortificatione imaginationis,
et consensu rerum ad distans, et transmissione impressionum a spiritu ad spiritum non
minus quam a corpore ad corpus, et similibus.

XXXILI.

Ex iis, quae ante dicta sunt, patet quod quinque illa instantiarum genera de quibus
diximus (viz. Instantiarum Conformium, Instantiarum Monodicarum, Instantiarum
Deviantium, Instantiarum Limitanearum, Instantiarum Potestatis) non debeant reservari,
donec inquiratur natura aliqua certa (Qquemadmodum instantiae reliquae, quas primo
loco proposuimus, nec non plurimae ex iis quae sequentur, reservari debent); sed statim
jam ab initio facienda est earum collectio, tanquam historia quaedam particularis; eo
guod digerant ea quae ingrediuntur intellectum, et corrigant pravam complexionem
intellectus ipsius, quem omnino necesse est imbui et infici et demum perverti ac
distorqueri ab incursibus quotidianis et consuetis.

ltague adhibendae sunt eae instantiae tanquam praeparativum aliquod, ad
rectificandum et expurgandum intellectum. Quicquid enim abducit intellectum a
consuetis, aequat et complanat aream ejus ad recipiendum lumen siccum et purum
notionum verarum.

Quin etiam hujusmodi instantiae sternunt et praestruunt viam ad operativam; ut suo
loco dicemus, quando de Deductionibus ad Praxin sermo erit.

XXXIIL.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco undecimo Instantias Comitatus, atque

134



Hostiles; quas etiam Instantias Propositionum Fixarum appellare consuevimus. Eae sunt
instantiae, quae exhibent aliquod corpus sive concretum tale, in quo natura inquisita
perpetuo sequatur tanquam comes quidam individuus: aut contra, in quo natura
inquisita perpetuo fugiat atque ex comitatu excludatur, ut hostis et inimicus. Nam ex
hujusmodi instantiis formantur propositiones certae et universales, aut affirmativae aut
negativae; in quibus subjectum erit tale corpus in concreto, praedicatum vero natura ipsa
inquisita. Etenim propositiones particulares omnino fixae non sunt, ubi scilicet natura
inquisita reperitur in aliquo concreto fluxa et mobilis, viz. accedens sive acquisita, aut
rursus recedens sive deposita. Quocirca particulares propositiones non habent
Praerogativam aliguam majorem, nisi tantum in casu Migrationis; de quo antea dictum
est. Et nihilominus, etiam particulares illae propositiones comparatae et collatae cum
universalibus multum juvant; ut suo loco dicetur. Neque tamen, etiam in universalibus
istis propositionibus exactam aut absolutam affirmationem vel abnegationem
requirimus. Sufficit enim ad id quod agitur, etiamsi exceptionem nonnullam singularem
aut raram patiantur.

Usus autem Instantiarum Comitatus est ad angustiandam Affirmativam Formae.
Quemadmodum enim in Instantiis Migrantibus angustiatur Affirmativa Formae; viz. ut
necessario poni debeat Forma rei esse aliquid quod per actum illum Migrationis inditur
aut destruitur; ita etiam in Instantiis Comitatus angustiatur Affirmativa Formae; ut
necessario poni debeat Forma rei esse aliquid quod talem concretionem corporis
subingrediatur, aut contra ab eadem abhorreat; ut qui bene norit constitutionem aut
schematismum hujusmodi corporis non longe abfuerit ab extrahenda in lucem Forma
naturae inquisitae.

Exempli gratia; sit natura inquisita Calidum. Instantia Comitatus est flamma. Etenim in
aqua, aere, lapide, metallo, et aliis quamplurimis, calor est mobilis, et accedere potest
et recedere: at omnis flamma est calida, ita ut calor in concretione flammae perpetuo
sequatur. At instantia Hostilis Calidi nulla reperitur apud nos. Nam de visceribus terrae
nihil constat ad sensum; sed eorum corporum quae nobis nota sunt nulla prorsus est
concretio quae non est susceptibilis caloris.

At rursus, sit natura inquisita Consistens. Instantia Hostilis est aer. Etenim metallum
potest fluere, potest consistere; similiter vitrum; etiam aqua potest consistere, cum
conglaciatur: at impossibile est ut aer unquam consistat, aut exuat fluorem.

Verum de instantiis hujusmodi Propositionum fixarum supersunt duo monita, quae utilia
sunt ad id quod agitur. Primum, ut si defuerit plane universalis Affirmativa aut Negativa,
illud ipsum diligenter notetur tanquam non-ens; sicut fecimus de calido, ubi universalis
Negativa (quatenus ad entia quae ad nostram notitiam pervenerint) in rerum natura
deest. Similiter, si natura inquisita sit Aeternum aut Incorruptibile, deest Affirmativa
universalis hic apud nos. Neque enim praedicari potest Aeternum aut Incorruptibile de
aliguo corpore eorum quae infra coelestia sunt, aut supra interiora terrae. Alterum
monitum est, ut propositionibus universalibus, tam affirmativis quam negativis, de
aliqguo concreto, subjungantur simul ea concreta quae proxime videntur accedere ad id

135



quod est ex non-entibus: ut in calore, flammae mollissimae et minimum adurentes; in
incorruptibili, aurum, quod proxime accedit. Omnia enim ista indicant terminos naturae
inter ens et non-ens; et faciunt ad circumscriptiones Formarum, ne gliscant et vagentur
extra conditiones materiae.

XXXIV.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco duodecimo ipsas illas Instantias
Subjunctivas, de quibus in superiori aphorismo diximus: quas etiam Instantias Ultimitatis
sive Termini appellare consuevimus. Neque enim hujusmodi instantiae utiles sunt
tantum, quatenus subjunguntur propositionibus fixis; verum etiam per se, et in
proprietate sua. Indicant enim non obscure veras sectiones naturae, et mensuras rerum,
et illud Quousque natura quid faciat et ferat, et deinde transitus naturae ad aliud. Talia
sunt, aurum, in pondere; ferrum, in duritie; cete, in quantitate animalium; canis, in
odore; inflammatio pulveris pyrii, in expansione celeri; et alia id genus. Nec minus
exhibenda sunt ea quae sunt ultima gradu infimo, quam quae supremo; ut spiritus vini,
in pondere [181]; sericum, in mollitie; vermiculi cutis, in quantitate animalium; et
caetera.

[181] Although precise directions for making ether were given by Valerius Cordus (1515-
1544) in 1544, yet it is said to have remained unnoticed until it was rediscovered in the
eighteenth century. Bacon's want of acquaintance with it, implied in this and other
passages, is therefore not surprising. [js]

XXXV.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco decimo tertio Instantias Foederis sive
Unionis. Eae sunt, quae confundunt et adunant naturas, quae existimantur esse
heterogeneae, et pro talibus notantur et signantur per divisiones receptas.

At Instantiae Foederis ostendunt operationes et effectus, quae deputantur alicui ex illis
heterogeneis ut propria, competere etiam aliis ex heterogeneis; ut convincatur ista
heterogenia (quae in opinione est) vera non esse aut essentialis, sed nil aliud esse quam
modificatio naturae communis. Optimi itaque sunt usus ad elevandum et evehendum
intellectum a differentiis ad genera; et ad tollendum larvas et simulachra rerum, prout
occurrunt et prodeunt personatae in substantiis concretis.

Exempli gratia: sit natura inquisita Calidum. Omnino videtur esse divisio solennis et
authentica, quod sint tria genera caloris; viz. calor coelestium, calor animalium, et calor
ignis; quodque isti calores (praesertim unus ex illis comparatus ad reliquos duos) sint
ipsa essentia et specie, sive natura specifica, differentes et plane heterogenei:
guandoquidem calor coelestium et animalium generet et foveat, at calor ignis contra
corrumpat et destruat. Est itaque Instantia Foederis experimentum illud satis vulgatum,
cum recipitur ramus aliquis vitis intra domum ubi sit focus assiduus, ex quo maturescunt

136



uvae etiam mense integro citius quam foras; ita ut maturatio fructus etiam pendentis
super arborem fieri possit, scilicet ab igne, cum hoc ipsum videatur esse opus proprium
solis [182]. ltaque ab hoc initio facile insurgit intellectus, repudiata heterogenia
essentiali, ad inquirendum quae sint differentiae illae quae revera reperiuntur inter
calorem solis et ignis, ex quibus fit ut eorum operationes sint tam dissimiles, utcunque
illi ipsi participent ex natura communi.

[182] The regular use of artificial heat in green-houses and conservatories was not
known in Bacon's time. In the Maison Champétre, an encyclopaedia of gardening and
agriculture published in 1607, nothing is said of it; nor is there anything on the
subject in the writings of Porta, though in his Natural Magick. he has spoken of
various modes of accelerating the growth of fruits and flowers. In the Sylva Sylvarum
[182.1] (412.), however, Bacon speaks of housing hot-country plants to save them,
and, in the Essay on Gardens, of stoving myrtles. The idea of what are now called
green-houses was introduced into England from Holland about the time of the
Revolution. The orangery at Heidelberg, formed, | believe, about the middle of the
seventeenth century, is said to be the earliest conservatory on record.

It is related that Albertus Magnus [182.2], entertaining the emperor at Cologne
during the winter, selected for the place of entertainment the garden of his
monastery. Everything was covered with snow, and the guests were much inclined to
be discontented; but when the feast began, the snow cleared away; the trees put
forth, first leaves, then blossoms, then fruit; and the climate became that of summer.
This glorious summer, which had thus abruptly succeeded to the winter of their
discontent, lasted only till the conclusion of the feast, when everything resumed its
former aspect. It would be a fanciful explanation, and | know not whether it has ever
been suggested, to say that Albertus Magnus really entertained the emperor in a
conservatory, and only led his guests through the garden. See, for the story, Grimm's
Deutsche Sagen [182.3]. [js]

[182.1] "Sylva Sylvarum" = (A Forest of Forests) is a natural history book by Bacon,
published after his death in (1626). [HJ]

[182.2] "Albertus Magnus" = "Saint Albert the Great" (1200?-12807?) [HJ]

[182.3] "Grimm" probably refers to "Brothers Grimm" = "Jacob and Wilhelm Grimm",
and "Deutsche Sagen" = "German Legends", a 2-volume book of German folk stories
collected by them. [HJ]

Quae differentiae reperientur quatuor: viz. primo, quod calor solis respectu caloris ignis
sit gradu longe clementior et lenior; secundo, quod sit (praesertim ut defertur ad nos
per aerem) qualitate multo humidior; tertio (quod caput rei est), quod sit summe
inaequalis, atque accedens et auctus, et deinceps recedens et diminutus; id quod
maxime confert ad generationem corporum. Recte enim asseruit Aristoteles [183]
causam principalem generationum et corruptionum, quae fiunt hic apud nos in

137



superficie terrae, esse viam obliquam solis per zodiacum; unde calor solis, partim per
vicissitudines diei et noctis, partim per successiones aestatis et hyemis, evadit miris
modis inaequalis. Neque tamen desinit ille vir id quod ab eo recte inventum fuit statim
corrumpere et depravare. Nam ut arbiter scilicet naturae (quod illi in more est) valde
magistraliter assignat causam generationis accessui solis, causam autem corruptionis
recessui; cum utraque res (accessus videlicet solis et recessus) non respective, sed quasi
indifferenter, praebeat causam tam generationi quam corruptioni; quandoquidem
inaequalitas caloris generationi et corruptioni rerum, aequalitas conservationi tantum
ministret. Est et quarta differentia inter calorem solis et ignis, magni prorsus momenti:
viz. quod sol operationes suas insinuet per longa temporis spatia, ubi operationes ignis
(urgente hominum impatientia) per breviora intervalla ad exitum perducantur. Quod si
quis id sedulo agat, ut calorem ignis attemperet et reducat ad gradum moderatiorem et
leniorem (quod multis modis facile fit), deinde etiam inspergat et admisceat nonnullam
humiditatem, maxime autem si imitetur calorem solis in inaequalitate, postremo si
moram patienter toleret (non certe eam quae sit proportionata operibus solis, sed
largiorem gquam homines adhibere solent in operibus ignis), is facile missam faciet
heterogeniam illam caloris, et vel tentabit vel exaequabit vel in aliquibus vincet opera
solis, per calorem ignis. Similis Instantia Foederis est resuscitatio papilionum ex frigore
stupentium et tanquam emortuarum, per exiguum teporem ignis; ut facile cernas non
magis negatum esse igni vivificare animantia quam maturare vegetabilia. Etiam
inventum illud celebre Fracastorii de sartagine acriter calefacta, qua circundant medici
capita apoplecticorum desperatorum [184], expandit manifeste spiritus animales ab
humoribus et obstructionibus cerebri compressos et quasi extinctos, illosque ad motum
excitat, non aliter quam ignis operatur in aguam aut aerem, et tamen per consequens
vivificat. Etiam ova aliguando excluduntur per calorem ignis, id quod prorsus imitatur
calorem animalem; et complura ejusmodi; ut nemo dubitare possit quin calor ignis in
multis subjectis modificari possit ad imaginem caloris coelestium et animalium [185].

[183] Meteorologia, i. 14. [js]

[184] It is mentioned in the life of Fracastorius [184.1], that when dying of apoplexy, and
speechless, he made signs for the application of a cucurbita (or cupping-vessel) to
his head, remembering the remarkable cure which he had effected in the case of a
nun at Verona. It is scarcely necessary to remark that "dry cupping,” as it is called,
acts simply by partially removing the pressure of the atmosphere: the heat applied to
the vessel has no other effect than that of rarefying the air it contains. [js]

[184.1] "Fracastorius" = "Hieronymus Fracastorius" = "Girolamo Fracastoro" (14787?—
15537?). He should be more famous than he already is! [HJ]

[185] Bacon's rejection of the essential heterogeneity of the three species of heat is
apparently taken from Telesius, De Rerum Naturd. vi. 20. Telesius remarks, as Bacon
does, that eggs may be hatched, and insects apparently dead restored to life, by
means of artificial heat. [js]

138



Similiter sint naturae inquisitae Motus et Quies. Videtur esse divisio solennis atque ex
intima philosophia, quod corpora naturalia vel rotent, vel ferantur recta, vel stent sive
quiescant. Aut enim est motus sine termino, aut statio in termino, aut latio ad terminum.
At motus ille perennis rotationis videtur esse coelestium proprius; statio sive quies
videtur competere globo ipsi terrae; at corpora caetera (gravia quae vocant et levia, extra
loca scilicet connaturalitatis suae sita) feruntur recta ad massas sive congregationes
similium; levia sursum, versus ambitum coeli; gravia deorsum, versus terram. Atque ista
pulchra dictu sunt.

At Instantia Foederis est cometa aliquis humilior; qui cum sit longe infra coelum, tamen
rotat. Atque commentum Aristotelis [186] de alligatione sive sequacitate cometae ad
astrum aliquod jampridem explosum est; non tantum quia ratio ejus non est probabilis,
sed propter experientiam manifestam discursus et irregularis motus cometarum per
varia loca coeli.

[186] Meteorolgia. i. 4. [js]

At rursus alia Instantia Foederis circa hoc subjectum est motus aeris; qui intra tropicos
(ubi circuli rotationis sunt majores) videtur et ipse rotare ab oriente in occidentem.

Et alia rursus instantia foret fluxus et refluxus maris, si modo aquae ipsae
deprehendantur ferri motu rotationis (licet tardo et evanido) ab oriente in occidentem;
ita tamen ut bis in die repercutiantur. Itaque, si haec ita se habeant, manifestum est
motum istum rotationis non terminari in coelestibus, sed communicari aeri et aquae.

Etiam ista proprietas levium, nimirum ut ferantur sursum, vacillat nonnihil. Atque in hoc
sumi potest pro Instantia Foederis bulla aquae. Si enim aer fuerit subter aquam, ascendit
rapide versus superficiem aquae, per motum illum plagae (quam vocat Democritus), per
qguam aqua descendens percutit et attollit aerem sursum; non autem per contentionem
aut nixum aeris ipsius. Atqui ubi ad superficiem ipsam aquae ventum fuerit, tum
cohibetur aer ab ulteriore ascensu, per levem resistentiam quam reperit in aqua non
statim tolerante se discontinuari: ita ut exilis admodum sit appetitus aeris ad superiora.

Similiter sit natura inquisita Pondus. Est plane divisio recepta, ut densa et solida ferantur
versus centrum terrae, rara autem et tenuia versus ambitum coeli; tanquam ad loca sua
propria. Atque loca quod attinet, (licet in scholis hujusmodi res valeant) plane inepta et
puerilis cogitatio est, locum aliquid posse. Itaque nugantur philosophi cum dicant quod,
si perforata esset terra, corpora gravia se sisterent quando ventum esset ad centrum.
Esset enim certe virtuosum plane et efficax genus nihili, aut puncti mathematici, quod
aut alia afficeret, aut rursus quod alia appeterent: corpus enim non nisi a corpore patitur.
Verum iste appetitus ascendendi et descendendi aut est in schematismo corporis quod
movetur, aut in sympathia sive consensu cum alio corpore. Quod si inveniatur aliquod
corpus densum et solidum, quod nihilominus non feratur ad terram, confunditur
hujusmodi divisio. At si recipiatur opinio Gilberti, quod magnetica vis terrae ad
alliciendum gravia non extendatur ultra orbem virtutis suae (quae operatur semper ad

139



distantiam certam, et non ultra [187]), hocque per aliquam instantiam verificetur; ea
demum erit instantia foederis circa hoc subjectum. Neque tamen occurrit
impraesentiarum aliqua instantia super hoc certa et manifesta. Proxime videntur
accedere cataractae coeli, quae in navigationibus per Oceanum Atlanticum versus Indias
utrasque saepe conspiciuntur. Tanta enim videtur esse vis et moles aquarum quae per
hujusmodi cataractas subito effunditur, ut videatur collectio aquarum fuisse ante facta,
atque in his locis haesisse et mansisse; et postea potius per causam violentam dejecta
et detrusa esse, quam naturali motu gravitatis cecidisse; adeo ut conjici possit,
corpoream molem densam atque compactam in magna distantia a terra fore pensilem
tanquam terram ipsam, nec casuram nisi dejiciatur. Verum de hoc nil certi affirmamus.
Interim in hoc et in multis aliis facile apparebit, quam inopes simus historiae naturalis;
cum loco instantiarum certarum nonnunquam suppositiones afferre pro exemplis
cogamur.

[187] In Gilbert's [187.1] philosophy, the earth's magnetic action is not distinguished
from gravity. Thus he says: “Partes vero primariorum globorum integris alligatae
sunt, in illos naturali desiderio incumbunt ... Non autem est appetitus aut inclinatio
ad locum, aut spatium, aut terminum; sed ad corpus, ad fontem, ad matrem, ad
principium ubi uniuntur, conservantur, et a periculis vagae partes revocatae
guiescunt omnes. Ita tellus allicit magnetica omnia, turn alia omnia in quibus vis
magnetica primaria desiit materiae ratione; quae inclinatio in terrenis gravitas
dicitur." — De Mundo [187.2], ii. c. 3. Again, that the magnetic action of the earth or
of a magnet is confined to a definite orb appears from a variety of passages. See De
Magnete, ii. c. 7., and the definitions prefixed to this work. Gilbert distinguished
between the "orb of virtue," which includes the whole space through which any
magnetic action extends, and the "orb of coition," which is “totum illud spatium per
guod minimum magneticum per magnetem movetur." He asserts that the orb of the
magnetic virtue extends to the moon, and ascribes the moon's inequalities to the
effects it produces (De Mundo, ii. c. 19.). In the preceding chapter he remarks, "Luna
magnetice alligatur terra, quia facies ejus semper versus terram." [js]

[187.1] "Gilbert" = "William Gilbert" (1544-1603). A major wok of him is "De Magnete",
short for "De Magnete, Magneticisque Corporibus, et de Magno Magnete Tellure"
(“On the Magnet, Magnetic Bodies, and the Great Magnet — the Earth”). The
reaction of Bacon to Gilbert is an interesting one. [HJ]

[187.2] "De Mundo" (On the Universe) is a book written either by Aristotle or by some
Peripatetic philosopher. [HJ]

Similiter sit natura inquisita Discursus Ingenii. Videtur omnino divisio vera, rationis
humanae et solertiae brutorum. Attamen sunt nonnullae instantiae actionum quae
eduntur a brutis, per quas videntur etiam bruta quasi syllogizare: ut memoriae proditum
est de corvo, qui per magnas siccitates fere enectus siti conspexit aquam in trunco cavo
arboris; atque cum non daretur ei intrare propter angustias, non cessavit jacere multos
lapillos, per quos surgeret et ascenderet aqua ut bibere posset; quod postea cessit in

140



proverbium.

Similiter sit natura inquisita Visibile. Videtur omnino esse divisio vera et certa, lucis, quae
est visibile originale et primam copiam facit visui, et coloris, qui est visibile secundarium
et sine luce non cernitur, ita ut videatur nil aliud esse quam imago aut modificatio lucis
[188]. Attamen ex utraque parte circa hoc videntur esse Instantiae Foederis; scilicet, nix
in magna quantitate, et flamma sulphuris; in quarum altera videtur esse color primulum
lucens, in altera lux vergens ad colorem.

[188] The doctrine of this passage seems to be taken from Telesius, De Rerum Naturd, vii
c. 31.: — "Sensus ipse primo illam [lucem] et per se visilem colores siquidem visiles,
at secundo a luce loco et lucis omnino opera visiles declarat.” [js]

XXXVI.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco decimo quarto Instantias Crucis;
translato vocabulo a Crucibus, quae erectae in biviis indicant et signant viarum
separationes. Has etiam Instantias Decisorias et Judiciales, et in casibus nonnullis
Instantias Oraculi et Mandati, appellare consuevimus. Earum ratio talis est. Cum in
inquisitione naturae alicujus intellectus ponitur tanquam in aequilibrio, ut incertus sit
utri naturarum e duabus, vel quandoque pluribus, causa naturae inquisitae attribui aut
assignari debeat, propter complurium naturarum concursum frequentem et ordinarium,
Instantiae Crucis ostendunt consortium unius ex naturis (quoad naturam inquisitam)
fidum et indissolubile, alterius autem varium et separabile; unde terminatur quaestio, et
recipitur natura illa prior pro causa, missa altera et repudiata. Itaque hujusmodi
instantiae sunt maximae lucis, et quasi magnae authoritatis; ita ut curriculum
interpretationis quandoque in illas desinat, et per illas perficiatur. Interdum autem
Instantiae Crucis illae occurrunt et inveniuntur inter jampridem notatas; at ut plurimum
novae sunt, et de industria atque ex composito quaesitae et applicatae, et diligentia
sedula et acri tandem erutae [189].

[189] These are instances of the experiments spoken of in the Distributio Operis, "quae
ad intentionem ejus quod quaeritur perite et secundum artem excogitate et apposita

sunt." {p—3383—[JS]

Exempli gratia; sit natura inquisita Fluxus et Refluxus Maris, ille bis repetitus in die atque
sexhorarius in accessibus et recessibus singulis, cum differentia nonnulla quae coincidit
in motum lunae. Bivium circa hanc naturam tale est.

Necesse prorsus est ut iste motus efficiatur, vel ab aquarum progressu et regressu, in
modum aquae in pelvi agitatae, quae quando latus unum pelvis alluit, deserit alterum;
vel a sublatione et subsidentia aquarum e profundo, in modum aquae ebullientis et
rursus subsidentis. Utri vero causae fluxus et refluxus ille assignari debeat, oritur
dubitatio. Quod si recipiatur prior assertio, necesse est ut cum sit fluxus in mari ex una
parte, fiat sub idem tempus alicubi in mari refluxus ex alia. Itaque ad hoc reducitur

141



inquisitio. Atqui observavit Acosta, cum aliis nonnullis (diligenti facta inquisitione), quod
ad litora Floridae et ad litora adversa Hispaniae et Africae, fiant fluxus maris ad eadem
tempora, et refluxus itidem ad eadem tempora; non contra, quod cum fluxus fit ad littora
Floridae, fiat refluxus ad littora Hispaniae et Africae [190]. Attamen adhuc diligentius
attendenti, non per hoc evincitur motus attolens, et abnegatur motus in progressu. Fieri
enim potest, quod sit motus aquarum in progressu, et nihilominus inundet adversa
littora ejusdem alvei simul; si aquae scilicet illae contrudantur et compellantur aliunde,
guemadmodum fit in fluviis, qui fluunt et refluunt ad utrumque littus horis iisdem, cum
tamen iste motus liquido sit motus in progressu, nempe aquarum ingredientium ostia
fluminum ex mari. Itaque simili modo fieri potest, ut aquae venientes magna mole ab
Oceano Orientali Indico compellantur et trudantur in alveum Maris Atlantici, et
propterea inundent utrumgque latus simul. Quaerendum itaque est, an sit alius alveus
per quem aquae possint iisdem temporibus minui et refluere. Atque praesto est Mare
Australe, Mari Atlantico neutiquam minus, sed potius magis latum et extensum, quod ad
hoc sufficere possit.

[190] Compare the De Fluxu et Refluxu Maris [190.1]. | have not been able to find this
statement in Acosta, who speaks of the synchronism of the tides on the opposite
sides of South America, as shown by the meeting of the tidal waves in the Straits of
Magellan, (iii. 14.) [js]

[190.1] "De Fluxu et Refluxu Maris" ("On the Flow and Reflow of the Sea") is a short
book in Latin by Bacon, probably written around (1611-1616). [HJ]

ltague jam tandem perventum est ad instantiam crucis circa hoc subjectum. Ea talis est:
si pro certo inveniatur, quod cum fit fluxus ad littora adversa tam Floridae quam
Hispaniae in Mari Atlantico, fiat simul fluxus ad littora Peruviae et juxta dorsum Chinae
in Mari Australi; tum certe per hanc Instantiam Decisoriam abjudicanda est assertio quod
fluxus et refluxus maris, de quo inquiritur, fiat per motum progressivum: neque enim
relinquitur aliud mare aut locus, ubi possit ad eadem tempora fieri regressus aut
refluxus. Commodissime autem hoc sciri possit, si inquiratur ab incolis Panamae et Limae
(ubi uterque Oceanus, Atlanticus et Australis, per parvum Isthmum separantur), utrum
ad contrarias Isthmi partes fiat simul fluxus et refluxus maris, an e contra. Verum haec
decisio sive abjudicatio certa videtur, posito quod terra stet immobilis. Quod si terra
rotet, fieri fortasse potest ut ex inaequali rotatione (quatenus ad celeritatem sive
incitationem) terrae et aquarum maris, sequatur compulsio violenta aquarum in
cumulum sursum, quae sit fluxus: et relaxatio earundem (postquam amplius cumulari
non sustinuerint) in deorsum, quae sit refluxus. Verum de hoc facienda est inquisitio
separatim. Attamen etiam hoc supposito, illud aeque manet fixum, quod necesse sit fieri
alicubi refluxum maris ad eadem tempora quibus fiunt fluxus in aliis partibus.

Similiter, sit natura inquisita posterior ille motus ex duobus quos supposuimus, videlicet
motus maris se attollens et rursus subsidens; si forte ita acciderit ut (diligenti facto
examine) rejiciatur motus alter, de quo diximus, progressivus. Tum vero erit trivium circa
hanc naturam tale. Necesse est ut motus iste, per quem aquae in fluxibus et refluxibus

142



se attollunt et rursus relabuntur, absque aliqua accessione aquarum aliarum quae
advolvuntur, fiat per unum ex his tribus modis; vel quod ista aquarum copia emanet ex
interioribus terrae et rursus in illa se recipiat; vel quod non sit aliqua amplior moles
aquarum, sed quod eaedem aquae (non aucto quanto suo) extendantur sive rarefiant,
ita ut majorem locum et dimensionem occupent, et rursus se contrahant; vel quod nec
copia accedat major nec extensio amplior, sed eaedem aquae (prout sunt tam copia
quam densitate aut raritate) per vim aliguam magneticam desuper eas attrahentem et
evocantem, et per consensum, se attollant et deinde se remittant. Itaque reducatur (si
placet) jam inquisitio (missis duobus illis motibus prioribus) ad hunc ultimum; et
inquiratur si fiat aliqua talis sublatio per consensum sive vim magneticam. Atqui primo
manifestum est universas aquas, prout ponuntur in fossa sive cavo maris, non posse
simul attolli, quia defuerit quod succedat in fundo; adeo ut si foret in aquis aliquis
hujusmodi appetitus se attollendi, ille ipse tamen a nexu rerum, sive (ut vulgo loquuntur)
ne detur vacuum, fractus foret et cohibitus. Relinquitur, ut attollantur aquae ex aliqua
parte, et per hoc minuantur et cedant ex alia. Enimvero rursus necessario sequetur ut
vis illa magnetica, cum super totum operari non possit, circa medium operetur
intensissime; ita ut aquas in medio attollat, illae vero sublatae latera per successionem
deserant et destituant.

ltague jam tandem perventum est ad Instantiam Crucis circa hoc subjectum. Ea talis est:
si inveniatur quod in refluxibus maris aquarum superficies in mari sit arcuata magis et
rotunda, attollentibus se scilicet aquis in medio maris et deficientibus circa latera, quae
sunt litora; et in fluxibus eadem superficies sit magis plana et aequa, redeuntibus scilicet
aquis ad priorem suam positionem; tum certe per hanc Instantiam Decisoriam potest
recipi sublatio per vim magneticam, aliter prorsus abjudicanda est. Hoc vero in fretis per
lineas nauticas non diffile est experiri [191]; videlicet utrum in refluxibus versus medium
maris, mare non sit magis altum sive profundum quam in fluxibus. Notandum autem est,
si hoc ita sit, fieri (contra ac creditur) ut attollant se aquae in refluxibus, demittant se
tantum in fluxibus, ita ut littora vestiant et inundent.

[191] It is scarcely necessary to remark that wherever soundings are possible, tidal
phenomena are derivative, and give no direct information as to the form the ocean
would assume if the hypothesis of the equilibrium theory represented the reality.

[is]

Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis spontaneus; et speciatim, utrum Motus
Diurnus, per quem sol et stellae ad conspectum nostrum oriuntur et occidunt, sit motus
rotationis verus in coelestibus, aut motus apparens in coelestibus, verus in terra. Poterit
esse Instantia Crucis super hoc subjectum talis. Si inveniatur motus aliquis in oceano ab
oriente in occidentem, licet admodum languidus et enervatus; si idem motus reperiatur
paulo incitatior in aere, praesertim intra tropicos, ubi propter majores circulos est magis
perceptibilis; si idem motus reperiatur in humilioribus cometis, jam factus vivus et
validus; si idem motus reperiatur in planetis, ita tamen dispensatus et graduatus ut quo
proprius absit a terra sit tardior, quo longius celerior, atque in coelo demum stellato sit
velocissimus: tum certe recipi debet motus diurnus pro vero in coelis, et abnegandus est

143



motus terrae; quia manifestum erit, motum ab oriente in occidentem esse plane
cosmicum et ex consensu universi, qui in summitatibus coeli maxime rapidus gradatim
labascat, et tandem desinat et extinguatur in immobili, videlicet terra [192].

[192] Nothing shows better than an instance of this kind, the impossibility of reducing
philosophical reasoning to a uniform method of exclusion. How could the analogical
argument in the text be stated in accordance with what Bacon seems to recognise as
the only true form of induction,—that, namely, which proceeds by exclusion? The
argument depends on a wholly non-logical element, the conviction of the unity and
harmony of nature. [js]

Similiter, sit natura inquisita Motus Rotationis ille alter apud astronomos decantatus,
renitens et contrarius Motui Diurno, videlicet ab occidente in orientem; quem veteres
astronomi attribuunt planetis, etiam coelo stellato, at Copernicus et ejus sectatores
terrae quoque; et quaeratur utrum inveniatur in rerum natura aliquis talis motus, an
potius res conficta sit et supposita, ad compendia et commoditates calculationum, et ad
pulchrum illud, scilicet de expediendis motibus coelestibus per circulos perfectos.
Neutiqguam enim evincitur iste motus esse in supernis verus et realis, nec per defectum
restitutionis planetae in motu diurno ad idem punctum coeli stellati, nec per diversam
politatem zodiaci, habito respectu ad polos mundi; quae duo nobis hunc motum
pepererunt. Primum enim phaenomenon per anteversionem et derelictionem optime
salvatur; secundum per lineas spirales; adeo ut inaequalitas restitutionis et declinatio ad
tropicos possint esse potius modificationes motus unici illius diurni, qguam motus
renitentes aut circa diversos polos. Et certissimum est, si paulisper pro plebeiis nos
geramus (missis astronomorum et scholae commentis, quibus illud in more est ut sensui
in multis immerito vim faciant, et obscuriora malint), talem esse motum istum ad
sensum, qualem diximus; cujus imaginem per fila ferrea (veluti in machina) aliquando
repraesentari fecimus [193].

[193] This passage does the author little credit. He does not seem to have perceived that
the resolution of the apparent motion into other simpler motions was an essentially
necessary step before the phenomena could be grouped together in any general law.
The transition from the apparent motion to the real motions could never have been
made unless the former had been resolved in the manner which Bacon here
condemns. From the concluding remark no astronomer would have dissented,
“talem esse motum ad sensum, qualem diximus." About this there can be no
question; but the whole passage shows how little Bacon understood the scope and
the value of the astronomy of his own time. [js]

Verum Instantia Crucis super hoc subjectum poterit esse talis. Si inveniatur in aliqua
historia fide digna, fuisse cometam aliqguem vel sublimiorem vel humiliorem qui non
rotaverit cum consensu manifesto (licet admodum irregulariter) Motus Diurni, sed
potius rotaverit in contrarium coeli; tum certe hucusque judicandum est posse esse in
natura aliquem talem motum. Sin nihil hujusmodi inveniatur, habendus est pro suspecto,
et ad alias Instantias Crucis circa hoc confugiendum.

144



Similiter, sit natura inquisita Pondus sive Grave. Bivium circa hanc naturam tale est.
Necesse est ut gravia et ponderosa vel tendant ex natura sua ad centrum terrae, per
proprium schematismum; vel ut a massa corporea ipsius terrae, tanquam a
congregatione corporum connaturalium, attrahantur et rapiantur, et ad eam per
consensum ferantur. At posterius hoc si in causa sit, sequitur ut quo propius gravia
appropinquant ad terram, eo fortius et majore cum impetu ferantur ad eam; quo longius
ab ea absint, debilius et tardius (ut fit in attractionibus magneticis); idque fieri intra
spatium certum; adeo ut si elongata fuerint a terra tali distantia ut virtus terrae in ea
agere non possit, pensilia mansura sint, ut et ipsa terra, nec omnino decasura.

Itaque talis circa hanc rem poterit esse Instantia Crucis. Sumatur horologium ex iis quae
moventur per pondera plumbea, et aliud ex iis quae moventur per compressionem
laminae ferreae; atque vere probentur, ne alterum altero velocius sit aut tardius; deinde
ponatur horologium illud movens per pondera super fastigium alicujus templi altissimi,
altero illo infra detento; et notetur diligenter si horologium in alto situm tardius
moveatur quam solebat, propter diminutam virtutem ponderum. Idem fiat
experimentum in profundis minerarum alte sub terra depressarum, utrum horologium
hujusmodi non moveatur velocius quam solebat, propter auctam virtutem ponderum.
Quod si inveniatur virtus ponderum minui in sublimi, aggravari in subterraneis, recipiatur
pro causa ponderis attractio a massa corporea terrae [194].

[194] Nothing can be more ingenious than the instantia crucis here proposed. A series
of observations were made by Dr. Whewell [194.1] and Mr. Airy [194.2] to determine
the effect on the time of vibration of a pendulum, produced by carrying it to the
bottom of a mine ; but, probably from the effect of local attractions, the results were
scarcely as satisfactory as might have been expected. In the autumn of 1854, Mr. Airy
instituted similar experiments in the Harton Colliery [194.3]. They appear likely to
afford more satisfactory results than the older series made at Dolcoath [194.4].

Voltaire cites the passage in the text in support of his remark that "le plus grand
service, peut-etre, que F. Bacon ait rendu a la philosophic a ete de deviner
Tattraction." But in reality the notion of attraction in one form or other (e. g. the
attraction of the sea by the moon) sprang up in the infancy of physical speculation;
and it cannot be affirmed that Bacon's ideas on the subject were as clear as those of
his predecessor William Gilbert. (See note on De Augmentis Scientiarum, ii. 13.) By
an error similar to Voltaire's [194.5], some of Dante's commentators have claimed
for him the credit of being the first to indicate the true cause of the tides. The passage
on which this claim is founded is in the Paradiso [194.6], xvi. 82. [js]

[190.1] "De Fluxu et Refluxu Maris" ("On the Flow and Reflow of the Sea") is a short book
in Latin by Bacon, probably written around (1611-1616). [HJ]

[194.1] "Dr. Whewell" = "William Whewell" (1794-1866). He is the one coining the term
"scientist", as opposed the the term "scientician" by Homer Simpson.

145



[194.2] "Mr. Airy" probably is "Sir George Biddell Airy" (1801-1892)

[194.3] "Harton Colliery" is a coal mine in South Shields, where George Biddell Airy
conducted a famous experiment. [HJ]

[194.4] "Dolcoath" is a coal mine in Cornwal. [HJ]
[194.5] "Voltaire" = "Francois-Marie Arouet" (1694-1778). [HJ]
[194.6] "Paradiso" is a part of Dante Alighieri’s Divine Comedy. [HJ]

Similiter, sit natura inquisita Verticitas Acus Ferreae, tactae magnete. Circa hanc naturam
tale erit bivium. Necesse est ut tactus magnetis vel ex se indat ferro verticitatem ad
septentriones et austrum; vel ut excitet ferrum tantummodo et habilitet, motus autem
ipse indatur ex praesentia terrae; ut Gilbertus opinatur, et tanto conatu probare nititur.
ltague huc spectant ea, quae ille perspicaci industria conquisivit. Nimirum quod clavus
ferreus, qui diu duravit in situ versus septentriones et austrum, colligat mora diutina
verticitatem, absque tactu magnetis: ac si terra ipsa, quae ob distantiam debiliter
operatur (namque superficies aut extima incrustatio terrae virtutis magneticae, ut ille
vult, expers est), per moram tamen longam magnetis tactum suppleret, et ferrum
exciret, deinde excitum conformaret et verteret. Rursus, quod ferrum ignitum et cadens,
si in extinctione sua exporrigatur inter septentriones et austrum, colligat quoque
verticitatem absque tactu magnetis: ac si partes ferri in motu positae per ignitionem, et
postea se recipientes, in ipso articulo extinctionis suae magis essent susceptivae et quasi
sensitivae virtutis manantis a terra quam alias, et inde fierent tanquam excitae. Verum
haec, licet bene observata, tamen non evincunt prorsus quod ille asserit [195].

[195] See, for these two remarks, the twelfth chapter of the third book of Gilbert's
treatise De Magnete. It is illustrated by a curious woodcut, representing the smith
forging a bar of iron, and holding it, as he does so, in the plane of the meridian. [js]

Instantia Crucis autem circa hoc subjectum poterit esse talis. Capiatur terrella [196] ex
magnete, et notentur poli ejus; et ponantur poli terrellae versus orientem et occasum,
non versus septentriones et austrum, atque ita jaceant; deinde superponatur acus ferrea
intacta, et permittatur ita manere ad dies sex aut septem. Acus vero (nam de hoc non
dubitatur) dum manet super magnetem, relictis polis mundi, se vertet ad polos
magnetis; itaque quamdiu ita manet, vertitur scilicet ad orientem et occidentem mundi.
Quod si inveniatur acus illa, remota a magnete et posita super versorium, statim se
applicare ad septentriones et austrum, vel etiam paulatim se eo recipere, tum recipienda
est pro causa, praesentia terrae; sin aut vertatur (ut prius) in orientem et occidentem,
aut perdat verticitatem, habenda est illa causa pro suspecta, et ulterius inquirendum est.

[196] Terrella is a word used by Gilbert to denote a spherical magnet. One of the
fundamental ideas of his philosophy was that the earth was a great magnet; and a

146



magnet of the same form was therefore called a little earth, or terrella. See, for
instance, his. treatise De Magnete, ii. cc. 7 & 8. [js]

Similiter, sit natura inquisita Corporea Substantia Lunae: an sit tenuis, flammea, sive
aerea, ut plurimi ex priscis philosophis opinati sunt; an solida et densa, ut Gilbertus et
multi moderni, cum nonnullis ex antiquis, tenent [197]. Rationes posterioris istius
opinionis fundantur in hoc maxime, quod luna radios solis reflectat; neque videtur fieri
reflexio lucis nisi a solidis.

[197] See Gilbert's De Mundo [197.1], etc, ii. c. 13 et sqq [197.2]. [js]

[197.1] "De Mundo" = "De Mundo nostro sublunari philosophia nova" (probably
collected and edited posthumously in 1603, and published in 1651) is a book by
Gilbert. [HJ]

[197.2] "sqq" = "sequentia" = "the following ones". Therefore, "et sqq" = "and the
following ones". [HJ]

Itague Instantiae Crucis circa hoc subjectum eae esse poterint (si modo aliquae sint)
guae demonstrent reflexionem a corpore tenui, qualis est flamma, modo sit crassitiei
sufficientis. Certe causa crepusculi, inter alias, est reflexio radiorum solis a superiore
parte aeris. Etiam quandoque reflecti videmus radios solis temporibus vespertinis
serenis a fimbriis nubium roscidarum, non minori splendore, sed potius illustriori et
magis glorioso, quam qui redditur a corpore lunae [198]; neque tamen constat eas nubes
coaluisse in corpus densum aquae. Etiam videmus aerem tenebrosum pone fenestras
noctu reflectere lucem candelae, non minus quam corpus densum. Tentandum etiam
foret experimentum immissionis radiorum solis per foramen super flammam aliquam
subfuscam et caeruleam. Sane radii aperti solis, incidentes in flammas obscuriores,
videntur eas quasi mortificare, ut conspiciantur magis instar fumi albi quam flammae.
Atque haec impraesentiarum occurrunt, quae sint ex natura Instantiarum Crucis circa
hanc rem; et meliora fortasse reperiri possunt. Sed notandum semper est, reflexionem
a flamma non esse expectandam, nisi a flamma alicujus profunditatis; nam aliter vergit
ad diaphanum. Hoc autem pro certo ponendum, lucem semper in corpore aequali aut
excipi et transmitti, aut resilire.

[198] The comparison of the brightness of the moon in the daytime with that of a cloud
was ingeniously applied by Bouguer [198.1] to determine the ratio of the moon's
light to the sun's. [js]

[198.1] "Bouguer" = "Pierre Bouguer" (1698-1758). [HJ]
Similiter, sit natura inquisita Motus Missilium, veluti spiculorum, sagittarum,
globulorum, per aerem. Hunc motum Schola (more suo) valde negligenter expedit; satis

habens, si eum nomine motus violenti a naturali (quem vocant) distinguat; et quod ad
primam percussionem sive impulsionem attinet, perillud, (quod duo corpora non possint

147



esse in uno loco, ne fiat penetratio dimensionum,) sibi satisfaciat; et de processu
continuato istius motus nihil curet. At circa hanc naturam bivium est tale: aut iste motus
fit ab aere vehente et pone corpus emissum se colligente, instar fluvii erga scapham aut
venti erga paleas; aut a partibus ipsius corporis non sustinentibus impressionem, sed ad
eandem laxandam per successionem se promoventibus. Atque priorem illum recipit
Fracastorius, et fere omnes qui de hoc motu paulo subtilius inquisiverunt [199]: neque
dubium est, quin sint aeris partes in hac re nonnullae; sed alter motus proculdubio verus
est, ut ex infinitis constat experimentis. Sed inter caeteras, poterit esse circa hoc
subjectum Instantia Crucis talis; quod lamina, aut filum ferri paulo contumacius, vel
etiam calamus sive penna in medio divisa, adducta et curvata inter pollicem et digitum
exiliant. Manifestum enim est, hoc non posse imputari aeri se pone corpus colligenti,
quia fons motus est in medio laminae vel calami, non in extremis.

[199] See Fracastorius, De Sympaihia et Antipathida [199.1], c. 4.

The notion that the air concurred in producing the continued motion of projectiles is
found in the Timceus [199.2], p. 80. Plato has been speaking of respiration, of which
his theory is, that the expiration of air through the nostrils and mouth pushes the
contiguous external air from its place, which disturbs that near it, and so on until a
circle is formed, whereby, by antiperistasis, air is forced in through the flesh to fill up
the cavity of the chest — a circulation of air through the body, in short. On the same
principle he would have explained a variety of other phenomena — the action of
cupping instruments, swallowing, the motion of projectiles, etc. etc. All these,
however, after suggesting the explanation, he leaves unexplained. But Plutarch,
Quaestiones Platonicae [199.3]. x. (p. 177. of Reiske's Plutarch) developes a similar
explanation in each case. | transcribe what he says of projectiles : — 1 6¢ puttoupeva
Bdpn TOV dépa oxilel petd TANYG Ekecovta, Kal Siiotnol. 6 6& meppewv ormiow, T Guov
EXEWV AEL TNV €PNUOUMEVNV XWwPaV SWWKEWV Kal avartAnpolv, cuVETETal T@ ADLEPEVW, TAV
kivnotv ouverutoUvwy [199.4]. But this explanation is not Plato's, but Plutarch's; though
it is probably what Plato would himself have said. [js]

[199.1] "De Sympaihia et Antipathida" (On the Sympathy and Antipathy of Things) is a
short book by Bacon (posthumously published in 1629). This comment seems a bit
abrupt to me. One thing is certain: Fracastorius was in favor of using the ideas of
"Sympathy and Antipathy", and Bacon against it. [HJ]

[199.2] "Timceus" is a dialogue by Plato, a very influential | may add. [HJ]

[199.3] "Quaes. Platon." = "Quaestiones Platonicae" is a part of Plutarch's "Moralia",
which is a collection of 78 works. [H]]

[199.4] A rough translation of this Greek sentences is as follows: "The thrown weights
cleave the air with a blow as they fall and part it. And the air that flows around from
behind, by its nature always pursuing and filling up the vacated space, follows after
the object in motion, accelerating its movement." The ideas in this sentence can be
attributed more to Aristotle than Plato. At this stage, | don't thing more digging is

148



necessary. [HJ]

Similiter sit natura inquisita motus ille rapidus et potens Expansionis Pulveris Pyrii in
flammam; unde tantae moles subvertuntur, tanta pondera emittuntur, quanta in
cuniculis majoribus et bombardis videmus. Bivium circa hanc naturam tale est. Aut
excitatur iste motus a mero corporis appetitu se dilatandi, postquam fuerit
inflammatum; aut ab appetitu mixto spiritus crudi, qui rapide fugit ignem, et ex eo
circumfuso, tanquam ex carcere, violenter erumpit. Schola autem et vulgaris opinio
tantum versatur circa priorem illum appetitum. Putant enim homines se pulchre
philosophari, si asserant flammam ex forma elementi necessitate quadam donari locum
ampliorem occupandi quam idem corpus expleverat cum subiret formam pulveris, atque
inde sequi motum istum. Interim minime advertunt, licet hoc verum sit, posito quod
flamma generetur, tamen posse impediri flammae generationem a tanta mole, quae
illam comprimere et suffocare queat; ut non deducatur res ad istam necessitatem de qua
loquuntur. Nam quod necesse sit fieri expansionem, atque inde sequi emissionem aut
remotionem corporis quod obstat, si generetur flamma, recte putant. Sed ista necessitas
plane evitatur, si moles illa solida flammam supprimat antequam generetur. Atque
videmus flammam, praesertim in prima generatione, mollem esse et lenem, et requirere
cavum in quo experiri et ludere possit. Itaque tanta violentia huic rei per se assignari non
potest. Sed illud verum; generationem hujusmodi flammarum flatulentarum, et veluti
ventorum igneorum, fieri ex conflictu duorum corporum, eorumque naturae inter se
plane contrariae; alterius admodum inflammabilis, quae natura viget in sulphure;
alterius flammam exhorrentis, qualis est spiritus crudus qui est in nitro; adeo ut fiat
conflictus mirabilis, inflammante se sulphure quantum potest (nam tertium corpus,
nimirum carbo salicis, nil aliud fere praestat, quam ut illa duo corpora incorporet et
commode uniat), et erumpente spiritu nitri quantum potest, et una se dilatante (nam
hoc faciunt et aer, et omnia cruda, et aqua, ut a calore dilatentur), et per istam fugam et
eruptionem interim flammam sulphuris, tanquam follibus occultis, undequaque
exufflante.

Poterant autem esse Instantiae Crucis circa hoc subjectum duorum generum. Alterum
eorum corporum quae maxime sunt inflammabilia, qualia sunt sulphur, caphura,
naphtha, et hujusmodi, cum eorum misturis; quae citius et facilius concipiunt flammam
quam pulvis pyrius, si non impediantur: ex quo liquet appetitum inflammandi per se
effectum illum stupendum non operari. Alterum eorum quae flammam fugiunt et
exhorrent, qualia sunt sales omnes. Videmus enim, si jaciantur in ignem, spiritum
aqueum erumpere cum fragore antequam flamma concipiatur; quod etiam leniter fit in
foliis paulo contumacioribus, parte aquea erumpente antequam oleosa concipiat
flammam. Sed maxime cernitur hoc in argento vivo, quod non male dicitur aqua
mineralis [200]. Hoc enim, absque inflammatione, per eruptionem et expansionem
simplicem vires pulveris pyrii fere adaequat; quod etiam admixtum pulveri pyrio ejus
vires multiplicare dicitur.

[200] It is well known that the expansive force of the vapour of mercury at high
temperatures is enormous. [js]

149



Similiter sit natura inquisita, Transitoria Natura Flammae, et Extinctio ejus Momentanea.
Non enim videtur natura flammea hic apud nos figi et consistere, sed singulis quasi
momentis generari, et statim extingui. Manifestum enim est in flammis, quae hic
continuantur et durant, istam durationem non esse ejusdem flammae in individuo, sed
fieri per successionem novae flammae seriatim generatae, minime autem manere
eandem flammam numero; id quod facile perspicitur ex hoc, quod, subtracto alimento
sive fomite flammae, flamma statim pereat. Bivium autem circa hanc naturam tale est.
Momentanea ista natura aut fit remittente se causa quae eam primo genuit, ut in lumine,
sonis, et motibus (quos vocant) violentis; aut quod flamma in natura sua possit hic apud
nos manere, sed a contrariis naturis circumfusis vim patiatur et destruatur.

ltague poterit esse circa hoc subjectum instantia crucis talis. Videmus flammas in
incendiis majoribus, quam alte in sursum ascendant. Quanto enim basis flammae est
latior, tanto vertex sublimior. Itaque videtur principium extinctionis fieri circa latera, ubi
ab aere flamma comprimitur et male habetur. At meditullia flammae, quae aer non
contingit sed alia flamma undique circumdat, eadem numero manent, neque
extinguuntur donec paulatim angustientur ab aere per latera circumfuso. ltague omnis
flamma pyramidalis est basi circa fomitem largior, vertice autem (inimicante aere, nec
suppeditante fomite) acutior. At fumus angustior circa basin ascendendo dilatatur, et fit
tanquam pyramis inversa; quia scilicet aer fumum recipit, flammam (neque enim
guispiam somniet aerem esse flammam accensam, cum sint corpora plane heterogenea)
comprimit.

Accuratior autem poterit esse Instantia Crucis ad hanc rem accommodata, si res forte
manifestari possit per flammas bicolores. Capiatur igitur situla parva ex metallo, et in ea
figatur parva candela cerea accensa; ponatur situla in patera, et circumfundatur spiritus
vini in modica quantitate, quae ad labra situlae non attingat; tum accende spiritum vini.
At spiritus ille vini exhibebit flammam magis scilicet caeruleam, lychnus candelae autem
magis flavam. Notetur itaque utrum flamma lychni (quam facile est per colorem a
flamma spiritus vini distinguere; neque enim flammae, ut liquores, statim
commiscentur) maneat pyramidalis, an potius magis tendat ad formam globosam, cum
nihil inveniatur quod eam destruat aut comprimat [201]. At hoc posterius si fiat, manere
flammam eandem numero, quamdiu intra aliam flammam concludatur nec vim inimicam
aeris experiatur, pro certo ponendum est.

[201] This experiment 19 mentioned as actually tried in Sylva Sylvarum, 31. [See note on
the passage. —[JS]]

Atque de Instantiis Crucis haec dicta sint. Longiores autem in iis tractandis ad hunc finem

fuimus, ut homines paulatim discant et assuefiant de natura judicare per Instantias
Crucis et experimenta lucifera, et non per rationes probabiles.

150



XXXVII.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo quinto Instantias Divortii; quae
indicant separationes naturarum earum quae ut plurimum occurrunt. Differunt autem
ab Instantiis quae subjunguntur Instantiis Comitatus; quia illae indicant separationes
naturae alicujus ab aliguo concreto cum quo illa familiariter consuescit, hae vero
separationes naturae alicujus ab altera natura. Differunt etiam ab Instantiis Crucis; quia
nihil determinant, sed monent tantum de separabilitate unius naturae ab altera. Usus
autem earum est ad prodendas falsas Formas, et dissipandas leves contemplationes ex
rebus obviis orientes; adeo ut veluti plumbum et pondera intellectui addant.

Exempli gratia: sint naturae inquisitae quatuor naturae illae, quas Contubernales vult
esse Telesius [202], et tanquam ex eadem camera; viz. Calidum, Lucidum, Tenue, Mobile
sive promptum ad motum. At plurimae inveniuntur Instantiae Divortii inter ipsas. Aer
enim tenuis est et habilis ad motum, non calidus aut lucidus; luna lucida, absque calore;
aqua fervens calida, absque lumine; motus acus ferreae super versorium pernix et agilis,
et tamen in corpore frigido, denso, opaco; et complura id genus.

[202] The fundamental idea of Telesius's philosophy is, that heat and cold are the great
constituent principles of the universe, and that the antithesis between them
corresponds to that which he recognises between the sun and the earth: — "Omnino
calidus, tenuis, candidus, mobilisque est Sol; Terra contra frigida, crassa, immobilis,
tenebricosaque ... unum Sol in terram emittens calorem ejus naturam facultatesque
et conditiones ex ea deturbat omnes, suasque ei indit; et eodem ferme modo quo
Sol terrain, etiam calor quivis, vel qui e commotis contritisque enascitur rebus, quae
corripit exuperatque immutare videtur ; frigus scilicet ex iis, ejusque facultates
conditionesque omnes, crassitiem, obscuritatem, immobilitatem, deturbare, et se
ipsum iis, propriasque facultates conditionesque omnes, tenuitatem, albedinem et
mobilitatem, indere ... videtur."— De Rerum Naturd, i. c. 1. [js]

Similiter sint naturae inquisitae Natura Corporea et Actio Naturalis. Videtur enim non
inveniri actio naturalis, nisi subsistens in aliquo corpore. Attamen possit fortasse esse
circa hanc rem Instantia nonnulla Divortii. Ea est actio magnetica, per quam ferrum fertur
ad magnetem, gravia ad globum terrae. Addi etiam possint aliae nonnullae operationes
ad distans. Actio siquidem hujusmodi et in tempore fit, per momenta non in puncto
temporis, et in loco, per gradus et spatia. Est itague aliguod momentum temporis, et
aliqguod intervallum loci, in quibus ista virtus sive actio haeret in medio inter duo illa
corpora quae motum cient. Reducitur itague contemplatio ad hoc; utrum illa corpora
quae sunt termini motus disponant vel alterent corpora media, ut per successionem et
tactum verum labatur virtus a termino ad terminum, et interim subsistat in corpore
medio; an horum nihil sit, praeter corpora et virtutem et spatia? Atque in radiis opticis
et sonis et calore et aliis nonnullis operantibus ad distans, probabile est media corpora
disponi et alterari: eo magis, quod requiratur medium qualificatum ad deferendam
operationem talem. At magnetica illa sive coitiva virtus admittit media tanquam
adiaphora, nec impeditur virtus in omnigeno medio. Quod si nil rei habeat virtus illa aut
actio cum corpore medio, sequitur quod sit virtus aut actio naturalis ad tempus

151



nonnullum et in loco nonnullo subsistens sine corpore; cum neque subsistat in
corporibus terminantibus, nec in mediis. Quare actio magnetica poterit esse Instantia
Divortii circa naturam corpoream et actionem naturalem. Cui hoc adjici potest tanquam
corollarium aut lucrum non praetermittendum: viz. quod etiam secundum sensum
philosophanti sumi possit probatio [203] quod sint entia et substantiae separatae et
incorporeae. Si enim virtus et actio naturalis, emanans a corpore, subsistere possit aliquo
tempore et aliquo loco omnino sine corpore; prope est ut possit etiam emanare in
origine sua a substantia incorporea. Videtur enim non minus requiri natura corporea ad
actionem naturalem sustentandam et devehendam, quam ad excitandam aut
generandum.

[203] i. e. a proof furnished by merely human philosophy. [js]

XXXVIII.

Sequuntur quinque ordines instantiarum, quas uno vocabulo generali Instantias
Lampadis sive Informationis Primae appellare consuevimus. Eae sunt quae auxiliantur
sensui. Cum enim omnis Interpretatio Naturae incipiat a sensu, atque a sensuum
perceptionibus recta, constanti, et munita via ducat ad perceptiones intellectus, quae
sunt notiones verae et axiomata; necesse est ut, quanto magis copiosae et exactae
fuerint repraesentationes sive praebitiones ipsius sensus, tanto omnia cedant facilius et
foelicius.

Harum autem quinque Instantiarum Lampadis, primae roborant, ampliant, et rectificant
actiones sensus immediatas; secundae deducunt non-sensibile ad sensibile [204]; tertiae
indicant processus continuatos sive series earum rerum et motuum quae (ut plurimum)
non notantur nisi in exitu aut periodis; quartae aliquid substituunt sensui in meris
destitutionibus; quintae excitant attentionem sensus et advertentiam, atque una
limitant subtilitatem rerum. De his autem singulis jam dicendum est.

[204] i. e. make manifest things which are not directly perceptible, by means of others
which are. [js]

XXXIX.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo sexto Instantias Januae sive
Portae: eo enim nomine eas appellamus quae juvant actiones sensus immediatas. Inter
sensus autem manifestum est partes primas tenere Visum, quoad informationem; quare
huic sensui praecipue auxilia conquirenda. Auxilia autem triplicia esse posse videntur:
vel ut percipiat non visa; vel ut majore intervallo; vel ut exactius et distinctius.

Primi generis sunt (missis bis-oculis et hujusmodi, quae valent tantum ad corrigendam

et levandam infirmitatem visus non bene dispositi, atque ideo nihil amplius informant)
ea quae nuper inventa sunt perspicilla; quae latentes et invisibiles corporum minutias,

152



et occultos schematismos et motus (aucta insigniter specierum magnitudine)
demonstrant; quorum vi, in pulice, musca, vermiculis, accurata corporis figura et
lineamenta, necnon colores et motus prius non conspicui, non sine admiratione
cernuntur. Quinetiam aiunt [205] lineam rectam calamo vel penecillo descriptam, per
hujusmodi perspicilla inaequalem admodum et tortuosam cerni: quia scilicet nec motus
manus, licet per regulam adjutae, nec impressio atramenti aut coloris revera aequalia
existant; licet illae inaequalitates tam minutae sint ut sine adjumento hujusmodi
perspicillorum conspici nequeant. Etiam superstitiosam quandam observationem in hac
re (ut fit in rebus novis et miris) addiderunt homines: viz. quod hujusmodi perspicilla
opera naturae illustrent, artis dehonestent. lllud vero nihil aliud est quam quod texturae
naturales multo subtiliores sint quam artificiosae [206]. Perspicillum enim illud ad
minuta tantum valet: quale perspicillum si vidisset Democritus, exiluisset forte, et
modum videndi atomum (quem ille invisibilem omnino affirmavit) inventum fuisse
putasset [207]. Verum incompetentia hujusmodi perspicillorum, praeterquam ad
minutias tantum (neque ad ipsas quoque, si fuerint in corpore majusculo), usum rei
destruit. Si enim inventum extendi posset ad corpora majora, aut corporum majorum
minutias, adeo ut textura panni lintei conspici posset tanquam rete, atque hoc modo
minutiae latentes et inaequalitates gemmarum, liquorum, urinarum, sanguinis,
vulnerum, et multarum aliarum rerum, cerni possent, magnae proculdubio ex eo invento
commoditates capi possent.

[205] Compare Aphorism 1I-XIIl (2:13) xiii. § 28. "Specula comburentia, in quibus (ut
memini) hoc fit," etc. It would appear from the passage in the text that Bacon had
not even seen one of the newly invented microscopes.—[JS]

[206] Leibnitz goes as far as to say, "La matiere arrangee par une sagesse divine doit etre
essentiellement organisee partout; ... il y a machine dans les parties de la machine
naturelle a l'infini."—Sur le Principe de Vie [206.1], p. 431. of Erdmann's edition. [js]

[206.1] "Sur le Principe de Vie" means "On the Principle of Life". However, the exact
relationship of this phrase with Leibnitz or Erdmann's edition of Leibnitz’s works is
not known to me! [H]]

[207] Democritus maintained that the atom was wholly incognisable by the senses. Thus
Sextus Empiricus mentions him along with Plato as having held the doctrine pova ta
vonta aAnBn eivat [207.1]; the reason in the case of Democritus being that his atoms,
which alone herecognised as realities, possessed naongaioBnt'ngmoldtntogEpnov dpudy
[207.2]. — Sext. Em. Advers. Logicos [207.3], ii. § 6. [js]

[207.1] "ubva ta vontd aAnbn eival” = "Only the intelligible things are true" is probably
a Platonic idea. [HJ]

[207.2] "mdong aioBnt'ng motdtntog €pnov ¢udwy" = "A nature devoid of all sensible
qguality" is probably related to both Plato and Aristote. [HJ]

153



[207.3] "Sext. Em." = "Sextus Empiricus" (2nd-3rd Century), and "Advers. Logicos" =
"Adversus Logicos" = "Against the Logicians" is a book by Sextus Empiricus. [HJ]

Secundi generis sunt illa altera perspicilla quae memorabili conatu adinvenit Galilaeus;
guorum ope, tanquam per scaphas aut naviculas, aperiri et exerceri possint propiora
cum coelestibus commercia. Hinc enim constat, galaxiam esse nodum sive
coacervationem stellarum parvarum, plane numeratarum et distinctarum; de qua re
apud antiguos tantum suspicio fuit. Hinc demonstrari videtur, quod spatia orbium (quos
vocant) planetarum non sint plane vacua aliis stellis, sed quod coelum incipiat stellescere
antequam ad coelum ipsum stellatum ventum sit; licet stellis minoribus quam ut sine
perspicillis istis conspici possint. Hinc choreas illas stellarum parvarum circa planetam
Jovis (unde conjici possit esse in motibus stellarum plura centra) intueri licet. Hinc
inaequalitates luminosi et opaci in luna distinctius cernuntur et locantur; adeo ut fieri
possit quaedam seleno-graphia. Hinc maculae in sole, et id genus: omnia certe inventa
nobilia, quatenus fides hujusmodi demonstrationibus tuto adhiberi possit [208]. Quae
nobis ob hoc maxime suspectae sunt, quod in istis paucis sistatur experimentum, neque
alia complura investigatu aeque digna eadem ratione inventa sint [209].

[208] Galileo often mentions the attempt which many of the Peripaticians made to set
aside all arguments founded on his discoveries with the telescope, by saying that
they were mere optical delusions. J. C. La Galla, in his dissertation De Phaenominis in
Orbe Lunae, has a section entitled "De Telescopii Veritate," [208.1] in which, though
an Aristotelian, he has nevertheless admitted that this objection is untenable. [js]

[208.1] "J. C. La Galla" = "Giovanni Camillo Glorioso La Galla" = "Joannes Camillus La
Galla" (1576-1624). "De Phaenominis in Orbe Lunae" (On the Phenomena in the
Lunar World) is a book by La Galla from (1612), and "De Telescopii Veritate" means
"On the Truthfulness of the Telescope. [HJ]

[209] Compare this with the passage in the Descriptio Globi Intellectualis [209.1] (c.v.
[209.2]) where Bacon speaks of Galileo's invention and discoveries (the firstfruits of
which had just been announced) in a strain of more sanguine expectation: — “Atque
hoc inceptum et fine et aggressu nobile quoddam et humano genere dignum esse
existimamus: eo magis quod hujusmodi homines et ausu laudandi sint et fide; quod
ingenue et perspicue proposuerunt, quomodo singula illis constiterint. Superest
tantum constantia, cum magna judicii severitate, ut et instruments mutent, et
testium numerum augeant, et singula et saepe experiantur, et varie; denique ut et sibi
ipsi objiciant et aliis patefaciant quid in contrarium objici possit, et tenuissimum quemque
scrupulum non spernant; ne forte illis eveniat, quod Demooriti et aniculae suae evenit circa
ficus mellitas, ut vetula esset philosopho prudentior, et magnae et admirabilis speculations
causae subesset error quispiam tenuis et ridiculus." From this passage, written eight years
before, we may learn (I think) why it was that Bacon had now begun to doubt how far these
observations could be trusted. Believing, as he did, that all the received theories of the
heavenswere full of error, as soon as he heard that by means of the telescope men could really
see so much further into the heavens than before, he was prepared to hear of a great
number of new and unexpected phenomena; and his only fear was that the observers,

154



instead of following out their observations patiently and carefully, would begin to form new
theories. But now that nine years had passed since the discovery of Jupiter's satellites, the
spots in the sun, etc, and no new discovery of importance had been announced, he
wondered how it could be that men seeing so much further should be able to see so
little more than they did, and began to suspect that it was owing to some defect
either in the instrument or in the methods of observation.— [JS]

[209.1] "Descriptio Globi Intellectualis" = "Description of the Intellectual Globe" is a book
by Bacon in (1612), but published posthumously in (1653). [HJ]

[209.2] "c.v." = "confer vide" = "compare, see" = "see also”. [HJ]

Tertii generis sunt bacilla illa ad terras mensurandas, astrolabia, et similia; quae sensum
videndi non ampliant, sed rectificant et dirigunt. Quod si sint aliae instantiae quae
reliquos sensus juvent in ipsorum actionibus immediatis et individuis, tamen si ejusmodi
sint quae informationi ipsi nihil addant plus quam jam habetur, ad id quod nunc agitur
non faciunt. ltaque earum mentionem non fecimus.

XL.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo septimo Instantias Citantes,
sumpto vocabulo a foris civilibus, quia citant ea ut compareant quae prius non
comparuerunt; quas etiam Instantias Evocantes appellare consuevimus. Eae deducunt
non-sensibile ad sensibile.

Sensum autem fugiunt res, vel propter distantiam objecti locati; vel propter
interceptionem sensus per corpora media; vel quia objectum non est habile ad
impressionem in sensu faciendam; vel quia deficit quantum in objecto pro feriendo
sensu; vel quia tempus non est proportionatum ad actuandum sensum; vel quia objecti
percussio non toleratur a sensu; vel quia objectum ante implevit et possedit sensum, ut
novo motui non sit locus. Atque haec praecipue ad visum pertinent, et deinde ad tactum.
Nam hi duo sensus sunt informativi ad largum, atque de communibus objectis; ubi reliqui
tres non informent fere, nisi immediate et de propriis objectis.

In primo genere non fit deductio ad sensibile, nisi rei, quae cerni non possit propter
distantiam, adjiciatur aut substituatur alia res quae sensum magis e longinquo provocare
et ferire possit: veluti in significatione rerum per ignes, campanas, et similia.

In secundo genere fit deductio, cum ea quae interius propter interpositionem corporum
latent, nec commode aperiri possunt, per ea quae sunt in superficie, aut ab interioribus
effluunt, perducuntur ad sensum: ut status humanorum corporum per pulsus, et urinas,

et similia.

At tertii et quarti generis deductiones ad plurima spectant, atque undique in rerum

155



inquisitione sunt conquirendae. Hujus rei exempla sunt. Patet quod aer, et spiritus, et
hujusmodi res quae sunt toto corpore tenues et subtiles, nec cerni nec tangi possint.
Quare in inquisitione circa hujusmodi corpora deductionibus omnino est opus.

Sit itaque natura inquisita Actio et Motus Spiritus qui includitur in corporibus
tangibilibus. Omne enim tangibile apud nos continet spiritum invisibilem et intactilem,
eique obducitur atque eum quasi vestit. Hinc fons triplex potens ille et mirabilis
processus spiritus in corpore tangibili. Spiritus enim in re tangibili, emissus, corpora
contrahit et desiccat; detentus, corpora intenerat et colliquat; nec prorsus emissus nec
prorsus detentus, informat, membrificat, assimilat, egerit, organizat, et similia. Atque
haec omnia deducuntur ad sensibile per effectus conspicuos.

Etenim in omni corpore tangibili inanimato, spiritus inclusus primo multiplicat se, et
tanquam depascit partes tangibiles eas quae sunt maxime ad hoc faciles et praeparatae,
easque digerit et conficit et vertit in spiritum, et deinde una evolant. Atque haec
confectio et multiplicatio spiritus deducitur ad sensum per diminutionem ponderis. In
omni enim desiccatione, aliquid defluit de quanto; neque id ipsum ex spiritu tantum
praeinexistente, sed ex corpore quod prius fuit tangibile et noviter versum est: spiritus
enim non ponderat. Egressus autem sive emissio spiritus deducitur ad sensibile in
rubigine metallorum, et aliis putrefactionibus ejus generis quae sistunt se antequam
pervenerint ad rudimenta vitae; nam illae [210] ad tertium genus processus pertinent.
Etenim in corporibus magis compactis spiritus non invenit poros et meatus per quos
evolet: itaque cogitur partes ipsas tangibiles protrudere et ante se agere, ita utillae [210]
simul exeant; atque inde fit rubigo, et similia. At contractio partium tangibilium,
postquam aliquid de spiritu fuerit emissum (unde sequitur illa desiccatio), deducitur ad
sensibile tum per ipsam duritiem rei auctam, tum multo magis per scissuras,
angustiationes, corrugationes, et complicationes corporum, quae inde sequuntur.
Etenim partes ligni desiliunt et angustiantur; pelles currugantur; neque id solum, sed (si
subita fuerit emissio spiritus per calorem ignis) tantum properant ad contractionem ut
se complicent et convolvant.

[210] Here [JS] Writes: "lllae" in the original edition, which must be wrong. Apparently,
the “Latin Library”, have converted back Spedding’s “illa” to the original “illae”. [js]

At contra, ubi spiritus detinetur, et tamen dilatatur et excitatur per calorem aut ejus
analoga (id quod fit in corporibus magis solidis aut tenacibus), tum vero corpora
emolliuntur, ut ferrum candens; fluunt, ut metalla; liquefiunt, ut gummi, cera, et similia.
Itaque contrariae illae operationes caloris (ut ex eo alia durescant, alia liquescant) facile
conciliantur; quia in illis spiritus emittitur, in his agitatur et detinetur: quorum posterius
est actio propria caloris et spiritus; prius, actio partium tangibilium tantum per
occasionem spiritus emissi.

Ast ubi spiritus nec detinetur prorsus nec prorsus emittitur, sed tantum inter claustra sua

tentat et experitur, atque nacta est partes tangibiles obedientes et sequaces in promptu,
ita ut quo spiritus agit eae simul sequantur; tum vero sequitur efformatio in corpus

156



organicum, et membrificatio, et reliquae actiones vitales, tam in vegetabilibus quam in
animalibus. Atque haec maxime deducuntur ad sensum per notationes diligentes
primorum incoeptuum et rudimentorum sive tentamentorum vitae in animalculis ex
putrefactione natis: ut in ovis formicarum, vermibus, muscis, ranis post imbrem, etc.
Requiritur autem ad vivificationem et lenitas caloris et lentor corporis; ut spiritus nec per
festinationem erumpat, nec per contumaciam partium coerceatur, quin potius ad cerae
modum illas plicare et effingere possit.

Rursus, differentia illa spiritus, maxime nobilis et ad plurima pertinens (viz. spiritus
abscissi, ramosi simpliciter, ramosi simul et cellulati; ex quibus prior est spiritus omnium
corporum inanimatorum, secundus vegetabilium, tertius animalium), per plurimas
instantias deductorias tanquam sub oculos ponitur.

Similiter patet, quod subtiliores texturae et schematismi rerum (licet toto corpore
visibilium aut tangibilium) nec cernantur nec tangantur. Quare in his quoque per
deductionem procedit informatio. At differentia schematismorum maxime radicalis et
primaria sumitur ex copia vel paucitate materiae quae subit idem spatium sive
dimensum. Reliqui enim schematismi (qui referuntur ad dissimilaritates partium, quae
in eodem corpore continentur, et collocationes ac posituras earundem) prae illo altero
sunt secundarii.

Sit itaque natura inquisita Expansio sive Coitio Materiae in corporibus respective: viz.
guantum materiae impleat quantum dimensum in singulis. Etenim nil verius in natura
guam propositio illa gemella, ex nihilo nihil fieri, neque quicquam in nihilum redigi:
verum quantum ipsum materiae sive summam totalem constare, nec augeri aut minui
[211]. Nec illud minus verum, ex quanto illo materiae sub iisdem spatiis sive
dimensionibus, pro diversitate corporum, plus et minus contineri: ut in aqua plus, in aere
minus; adeo ut si quis asserat aliquod contentum aquae in par contentum aeris verti
posse, idem sit ac si dicat aliquid posse redigi in nihilum; contra, si quis asserat aliquod
contentum aeris in par contentum aquae verti posse, idem sit ac si dicat aliquid posse
fieri ex nihilo. Atque ex copia ista et paucitate materiae notiones illae Densi et Rari, quae
varie et promiscue accipiuntur, proprie abstrahuntur. Assumenda est et assertio illa
tertia, etiam satis certa: quod hoc de quo loquimur plus et minus materiae in corpore
hoc vel illo ad calculos (facta collatione) et proportiones exactas aut exactis propinquas
reduci possit. Veluti si quis dicat inesse in dato contento auri talem coacervationem
materiae, ut opus habeat spiritus vini, ad tale quantum materiae aequandum, spatio
vicies et semel majore quam implet aurum, non erraverit.

[211] It is worth remarking that Bacon here asserts as absolutely certain a maxim which
is assuredly no result of experience. The same doctrine is as distinctly, though not so
emphatically, asserted by Telesius, i. c. 5. [js]

Coacervatio autem materiae et rationes ejus deducuntur ad sensibile per pondus.

Pondus enim respondet copiae materiae, quoad partes rei tangibilis; spiritus autem, et
ejus quantum ex materia, non venit in computationem per pondus; levat enim pondus

157



potius quam gravat. At nos hujus rei tabulam fecimus satis accuratam; in qua pondera et
spatia singulorum metallorum, lapidum praecipuorum, lignorum, liquorum, oleorum, et
plurimorum aliorum corporum tam naturalium quam artificialium, excepimus [212]: rem
polychrestam, tam ad lucem informationis quam ad normam operationis; et quae multas
res revelet omnino praeter expectatum. Neque illud pro minimo habendum est, quod
demonstret omnem varietatem quae in corporibus tangibilibus nobis notis versatur
(intelligimus autem corpora bene unita, nec plane spongiosa et cava et magna ex parte
aere impleta) non ultra rationes partium 21 excedere: tam finita scilicet est natura, aut
saltem illa pars ejus cujus usus ad nos maxime pertinet.

[212] For a full account of the methods of determining specific gravities employed
respectively by Porta, Ghetaldo [212.1], and Bacon, see preface to Historia Densi et
Rari.— [JS]

[212.1] "Ghetaldo" = "Marino Ghetaldi" = "Marinus Ghetaldus" (1568—-1626). [HJ]

Etiam diligentiae nostrae esse putavimus, experiri si forte capi possint rationes corporum
non tangibilium sive pneumaticorum, respectu corporum tangibilium. Id quod tali
molitione aggressi sumus. Phialam vitream accepimus, quae unciam fortasse unam
capere possit; parvitate vasis usi, ut minori cum calore posset fieri evaporatio sequens.
Hanc phialam spiritu vini implevimus fere ad collum; eligentes spiritum vini, quod per
tabulam priorem eum esse ex corporibus tangibilibus (quae bene unita, nec cava sunt)
rarissimum, et minimum continens materiae sub suo dimenso, observavimus. Deinde
pondus aquae cum phiala ipsa exacte notavimus. Postea vesicam accepimus, quae circa
duas pintas contineret. Ex ea aerem omnem, quoad fieri potuit, expressimus eo usque
ut vesicae ambo latera essent contigua: etiam prius vesicam oleo oblevimus cum
fricatione leni, quo vesica esset clausior: ejus, si qua erat, porositate oleo obturata. Hanc
vesicam circa os phialae, ore phialae intra os vesicae recepto, fortiter ligavimus; filo
parum cerato, ut melius adhaeresceret arctius ligaret. Tum demum phialam supra
carbones ardentes in foculo collocavimus. At paulo post vapor sive aura spiritus vini, per
calorem dilatati et in pneumaticum versi, vesicam paulatim sufflavit, eamque universam
veli instar undequaque extendit. Id postquam factum fuit, continuo vitrum ab igne
removimus, et super tapetem posuimus ne frigore disrumperetur; statim quoque in
summitate vesicae foramen fecimus, ne vapor, cessante calore, in liquorem restitutus
resideret, et rationes confunderet. Tum vero vesicam ipsam sustulimus, et rursus pondus
excepimus spiritus vini qui remanebat. Inde quantum consumptum fuisset in vaporem
seu pneumaticum computavimus: et facta collatione quantum locum sive spatium illud
corpus implesset quando esset spiritus vini in phiala, et rursus quantum spatium
impleverit postquam factum fuisset pneumaticum in vesica, rationes subduximus: ex
quibus manifeste liquebat, corpus istud ita versum et mutatum expansionem centuplo
majorem quam antea habuisset acquisivisse.

Similiter sit natura inquisita Calor aut Frigus; ejus nempe gradus, ut a sensu non

percipiantur ob debilitatem. Haec deducuntur ad sensum per vitrum calendare, quale
superius descripsimus. Calor enim et frigus, ipsa non percipiuntur ad tactum; at calor

158



aerem expandit, frigus contrahit. Neque rursus illa expansio et contractio aeris percipitur
ad visum; at aer ille expansus aquam deprimit, contractus attollit; ac tum demum fit
deductio ad visum, non ante, aut alias.

Similiter sit natura inquisita Mistura Corporum: viz. quid habeant ex aqueo, quid ex
oleoso, quid ex spiritu, quid ex cinere et salibus, et hujusmodi; vel etiam (in particulari)
quid habeat lac butyri, quid coaguli, quid seri, et hujusmodi. Haec deducuntur ad sensum
per artificiosas et peritas separationes, quatenus ad tangibilia. At natura spiritus in ipsis,
licet immediate non percipiatur, tamen deprehenditur per varios motus et nixus
corporum tangibilium in ipso actu et processu separationis suae; atque etiam per
acrimonias, corrosiones, et diversos colores, odores, et sapores eorundem corporum
post separationem. Atque in hac parte, per distillationes atque artificiosas separationes,
strenue sane ab hominibus elaboratum est; sed non multo foelicius quam in caeteris
experimentis, quae adhuc in usu sunt: modis nimirum prorsus palpatoriis, et viis caecis,
et magis operose quam intelligenter; et (quod pessimum est) nulla cum imitatione aut
aut aemulatione naturae, sed cum destructione (per calores vehementes aut virtutes
nimis validas) omnis subtilioris schematismi, in quo occultae rerum virtutes et consensus
praecipue sitae sunt. Neque illud etiam, quod alias monuimus, hominibus in mentem aut
observationem venire solet in hujusmodi separationibus: hoc est, plurimas qualitates, in
corporum vexationibus tam per ignem quam alios modos, indi ab ipso igne iisque
corporibus quae ad separationem adhibentur, quae in composito prius non fuerunt;
unde mirae fallaciae. Neque enim scilicet vapor universus, qui ex aqua emittitur per
ignem, vapor aut aer antea fuit in corpore aquae; sed factus est maxima ex parte per
dilatationem aquae ex calore ignis.

Similiter in genere omnes exquisitae probationes corporum sive naturalium sive
artificialium, per quas vera dignoscuntur ab adulterinis, meliora a vilioribus, huc referri
debent: deducunt enim non-sensibile ad sensibile. Sunt itaque diligenti cura undique
conquirendae.

Quintum vero genus latitantiae quod attinet, manifestum est actionem sensus transigiin
motu, motum in tempore. Si igitur motus alicujus corporis sit vel tam tardus, vel tam
velox, ut non sit proportionatus ad momenta in quibus transigitur actio sensus, objectum
omnino non percipitur; ut in motu indicis horologii, et rursus in motu pilae sclopeti.
Atque motus qui ob tarditatem non percipitur, facile et ordinario deducitur ad sensum
per summas motus; qui vero ob velocitatem, adhuc non bene mensurari consuevit; sed
tamen postulat inquisitio naturae ut hoc fiat in aliquibus.

Sextum autem genus, ubi impeditur sensus propter nobilitatem objecti, recipit
deductionem, vel per elongationem majorem objecti a sensu; vel per hebetationem
objecti per interpositionem medii talis, quod objectum debilitet, non annihilet; vel per
admissionem et exceptionem objecti reflexi, ubi percussio directa sit nimis fortis, ut solis
in pelvi aquae.

Septimum autem genus latitantiae, ubi sensus ita oneratur objecto ut novae admissioni

159



non sit locus, non habet fere locum nisi in olfactu et odoribus; nec ad id quod agitur
multum pertinet. Quare de deductionibus non-sensibilis ad sensibile, haec dicta sint
[213].

[213] An excellent instance of the "deductio nonsensibilis ad sensibile "[in the second
kind] occurs in the experiments recently made by Messrs. Hopkins and Joule [213.1]
for determining the melting-point of substances subjected to great pressure. The
substance acted on is enclosed in a tube out of reach and sight. But a bit of
magnetized steel has previously been introduced into it, and is supported by it as
long as it remains solid. A magnetic needle is placed beside the apparatus, a certain
amount of deviation being, of course, produced by the steel within the tube. The
moment the temperature reaches the melting-point, the steel sinks; and its doing so
is indicated by the motion of the needle. [js]

[213.1] "Hopkins" = "William Hopkins" (1793-1866), and "Joule" = "James Prescott
Joule" (1818-1889). Hopkins and Joule contributef to this subject independently.
[HJ]

Quandoque tamen deductio fit non ad sensum hominis, sed ad sensum alicujus alterius
animalis cujus sensus in aliquibus humanum excellet: ut nonnullorum odorum, ad
sensum canis; lucis, quae in aere non extrinsecus illuminato latenter existit, ad sensum
felis, noctuae, et hujusmodi animalium quae cernunt noctu. Recte enim notavit Telesius,
etiam in aere ipso inesse lucem quandam originalem, licet exilem et tenuem, et maxima
ex parte oculis hominum aut plurimorum animalium non inservientem; quiilla animalia,
ad quorum sensum hujusmodi lux est proportionata, cernant noctu; id quod vel sine luce
fieri, vel per lucem internam, minus credibile est.

Atque illud utique notandum est, de destitutionibus sensuum eorumque remediis hic
nos tractare. Nam fallaciae sensuum ad proprias inquisitiones de sensu et sensibili
remittendae sunt: excepta illa magna fallacia sensuum nimirum quod constituant lineas
rerum [214] ex analogia hominis, et non ex analogia universi; quae non corrigitur nisi per
rationem et philosophiam universalem.

[214] This phrase may, | think, be rendered "trace the outlines of outward objects.” |
have already remarked on the meaning of "ex analogia." [See note on Distributio
Operis, p. 138.— [JS]

XLI.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo octavo Instantias Viae, quas
etiam Instantias Itinerantes et Instantias Articulatas appellare consuevimus. Eae sunt
quae indicant naturae motus gradatim continuatos. Hoc autem genus instantiarum
potius fugit observationem quam sensum. Mira enim est hominum circa hanc rem
indiligentia. Contemplantur siquidem naturam tantummodo desultorie et per periodos,
et postquam corpora fuerint absoluta ac completa, et non in operatione sua. Quod si

160



artificis alicujus ingenia et industriam explorare et contemplari quis cuperet, is non
tantum materias rudes artis atque deinde opera perfecta conspicere desideraret, sed
potius praesens esse cum artifex operatur et opus suum promovet. Atque simile
quiddam circa naturam faciendum est. Exempli gratia; si quis de vegetatione plantarum
inquirat, ei inspiciendum est ab ipsa satione seminis alicujus (id quod per extractionem,
quasi singulis diebus, seminum quae per biduum, triduum, quatriduum, et sic deinceps,
in terra manserunt, eorumque diligentem intuitum, facile fieri potest), quomodo et
guando semen intumescere et turgere incipiat et veluti spiritu impleri; deinde quomodo
corticulam rumpere et emittere fibras, cum latione nonnulla sui interim sursum, nisi
terra fuerit admodum contumax; quomodo etiam emittat fibras, partim radicales
deorsum, partim cauliculares sursum, aliquando serpendo per latera, si ex ea parte
inveniat terram apertam et magis facilem; et complura id genus. Similiter facere oportet
circa exclusionem ovorum; ubi facile conspici dabitur processus vivificandi et
organizandi, et quid et quae partes fiant ex vitello, quid ex albumine ovi, et alia. Similis
est ratio circa animalia ex putrefactione [215]. Nam circa animalia perfecta et terrestria,
per exectiones foetuum ex utero, minus humanum esset ista inquirere; nisi forte per
occasiones abortuum, et venationum, et similium. Omnino igitur vigilia quaedam
servanda est circa naturam, ut quae melius se conspiciendam praebeat noctu quam
interdiu. Istae enim contemplationes tanquam nocturnae censeri possint, ob lucernae
parvitatem et perpetuationem.

[215] The epithet perfecta is generally given to those animals which cannot result from
putrefaction. Caesalpinus, in the Qucestiones Peripateticae [215.1]. v. 1., maintains
that all animals may result from putrefaction, and that this was the doctrine of
Aristotle. The same opinion had, | believe, been advanced by Averrois [215.2]. That
mice may be produced by equivocal generation is asserted, as a matter not admitting
of dispute, by Cardan, De Rcrum Varietate [215.3]. Caesalpinus refers to the same
instance, but less confidently than Cardan. It is worth remarking that Aristotle,
though he speaks of the great fecundity of mice, and even of their being impregnated
by licking salt, does not mention the possibility of their being produced by
putrefaction. ( De Historia Animalium, vi. 37. Problem. x. 64.) Paracelsus, De Rerum
Generatione [215.4] [215.5], affirms that all animals produced from putrefaction are
more or less venomous. Telesius's opinion is that the more perfect animals cannot
result from putrefaction, because the conditions of temperature necessary to their
production cannot be fulfilled except by means of animal heat. [js]

[215.1] "Caesalpinus" = "Andreas Caesalpinus" = "Cesalpino" (1519-1603), and
"Quaestiones Peripateticae" = (Peripatetic Questions) (1571) is a book by him. [HJ]

[215.2] "Averrois" = "lbn Rushd" (1126-1198). [HJ]
[215.3] "Cardan" has been previously named as "Cardanum" = "Gerolamo Cardano" (see

note 47.3). "De Rcrum Varietate" = (On the variety of things) is a book by Cardano
published in (1557). [HJ]

161



[215.4] "Paracelsus" = "Philippus Aureolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim"
(1493-1541), and "De Rerum Generatione" = (On the Generation of Things) is a book
by Paracelsus, which was most probably was published posthumously.

[215.5] Why do | insist on finding the birthdates and publication dates? Because | would
like to distinguish between what Bacon might have known about and what his
interpreters have used to assertain the validity of Bacon's claims. [HJ]

Quin et in inanimatis idem tentandum est; id quod nos fecimus in inquirendis aperturis
liguorum per ignem [216]. Alius enim est modus aperturae in aqua, alius in vino, alius in
aceto, alius in omphacio [217]; longe alius in lacte, et oleo, et caeteris. Id quod facile
cernere erat per ebullitionem super ignem lenem, et in vase vitreo, ubi omnia cerni
perspicue possint. Verum haec brevius perstringimus; fusius et exactius de iis sermones
habituri, cum ad inventionem Latentis rerum Processus ventum erit. Semper enim
memoria tenendum est, nos hoc loco non res ipsas tractare, sed exempla tantum
adducere.

[216] "Apertura" means the same thing as "expansio." [js]

[217] Wine made of sour grapes. (Pliny, xiv. 18. and elsewhere.) It is probably to be
rendered verjuice, as it is by Lemmius. [js]

XLILI.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco decimo nono Instantias Supplementi,
sive Substitutionis; quas etiam Instantias Perfugii appellare consuevimus. Eae sunt, quae
supplent informationem ubi sensus plane destituitur; atque idcirco ad eas confugimus
cum instantiae propriae haberi non possint. Dupliciter autem fit substitutio; aut per
Graduationem, aut per Analoga. Exempli gratia: non invenitur medium quod inhibeat
prorsus operationem magnetis in movendo ferrum; non aurum interpositum, non
argentum, non lapis, non vitrum, lignum, aqua, oleum, pannus aut corpora fibrosa, aer,
flamma, et caetera. Attamen per probationem exactam fortasse inveniri possit aliquod
medium, quod hebetet virtutem ipsius plus quam aliquod aliud, comparative et in aliquo
gradu: veluti quod non trahat magnes ferrum per tantam crassitiem auri quam per par
spatium aeris; aut per tantum argentum ignitum quam per frigidum; et sic de similibus.
Nam de his nos experimentum non fecimus; sed sufficit tamen ut proponantur loco
exempli. Similiter non invenitur hic apud nos corpus quod non suscipiat calidum igni
approximatum. Attamen longe citius suscipit calorem aer quam lapis. Atque talis est
substitutio quae fit per Gradus.

Substitutio autem per Analoga, utilis sane, sed minus certa est; atque idcirco cum judicio
qguodam adhibenda. Ea fit, cum deducitur non-sensibile ad sensum, non per operationes
sensibiles ipsius corporis insensibilis, sed per contemplationem corporis alicujus cognati
sensibilis [218]. Exempli gratia: si inquiratur de Mistura Spirituum, qui sunt corpora non-
visibilia, videtur esse cognatio quaedam inter corpora et fomites sive alimenta sua.

162



Fomes autem flammae videtur esse oleum et pinguia; aeris, aqua et aquea: flammae
enim multiplicant se super halitus olei, aer super vapores aquae. Videndum itaque de
mistura aquae et olei, quae se manifestat ad sensum; quandoquidem mistura aeris et
flammei generis fugiat sensum. At oleum et aqua inter se per compositionem aut
agitationem imperfecte admodum miscentur: eadem in herbis, et sanguine, et partibus
animalium, accurate et delicate miscentur. Itaque simile quiddam fieri possit circa
misturam flammei et aerei generis in spiritalibus: quae per confusionem simplicem non
bene sustinent misturam, eadem tamen in spiritibus plantarum et animalium misceri
videntur; praesertim cum omnis spiritus animatus depascat humida utraque, aquea et
pinguia, tanquam fomites suos.

[218] Du Bois Raymond's Researches in Animal Electricity [218.1] give a good example
of this. He constructed what may called an electrical model of a muscle, and
succeeded in obtaining an illustration not only of his fundamental result, namely that
any transverse section is negative with respect to any longitudinal one, but also of the
more complicated relations between two different portions of the same section. [js]

[218.1] "Du Bois Raymond" = "Emil du Bois-Reymond" (1818—-1896), and "Researches in
Animal Electricity" = "Untersuchungen Gber thierische Elektricitat" is a book of him
in seven volumes (1848-1884). Here Volume 1 of the book is intended. [HJ]

Similiter si non de perfectioribus misturis spiritalium, sed de compositione tantum
inquiratur; nempe, utrum facile inter se incorporentur, an potius (exempli gratia) sint
aliqui venti et exhalationes, aut alia corpora spiritalia, quae non miscentur cum aere
communi, sed tantum haerent et natant in eo, in globulis et guttis, et potius franguntur
ac comminuuntur ab aere quam in ipsum recipiuntur et incorporantur: hoc in aere
communi et aliis spiritalibus, ob subtilitatem corporum, percipi ad sensum non potest;
attamen imago quaedam hujus rei, quatenus fiat, concipi possit in liquoribus argenti vivi,
olei, aquae; atque etiam in aere, et fractione ejus, quando dissipatur et ascendit in parvis
portiunculis per aquam; atque etiam in fumis crassioribus; denique in pulvere excitato
et haerente in aere; in quibus omnibus non fit incorporatio. Atque repraesentatio
praedicta in hoc subjecto non mala est, siillud primo diligenter inquisitum fuerit, utrum
possit esse talis heterogenia inter spiritalia qualis invenitur inter liquida; nam tum
demum haec simulacra per Analogiam non incommode substituentur.

Atque de Instantiis istis Supplementi, quod diximus informationem ab iis hauriendam
esse, quando desint instantiae propriae, loco Perfugii; nihilominus intelligi volumus,
quod illae etiam magni sint usus etiam cum propriae instantiae adsint; ad roborandam
scilicet informationem una cum propriis. Verum de his exactius dicemus quando ad
Adminicula Inductionis tractanda sermo ordine dilabetur.

XLIII.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo Instantias Persecantes; quas
etiam Instantias Vellicantes appellare consuevimus, sed diversa ratione. Vellicantes enim

163



eas appellamus, quia vellicant intellectum, persecantes, quia persecant naturam: unde
etiam illas quandoque Instantias Democriti nominamus. Eae sunt, quae de admirabili et
exquisita subtilitate naturae intellectum submonent, ut excitetur et expergiscatur ad
attentionem et observationem et inquisitionem debitam. Exempli gratia: quod parum
guttulae atramenti ad tot literas vel lineas extendatur; quod argentum, exterius tantum
inauratum, ad tantam longitudinem fili inaurati continuetur [219]; quod pusillus
vermiculus, qualis in cute invenitur, habeat in se spiritum simul et figuram dissimilarem
partium; quod parum croci etiam dolium aquae colore inficiat; quod parum zibethi [220]
aut aromatis longe majus contentum aeris odore; quod exiguo suffitu tanta excitetur
nubes fumi; quod sonorum tam accuratae differentiae, quales sint voces articulatae, per
aerem undequaque vehantur, atque per foramina et poros etiam ligni et aquae (licet
admodum extenuatae) penetrent, quin etiam repercutiantur, idque tam distincte et
velociter; quod lux et color, etiam tanto ambitu et tam perniciter, per corpora solida vitri,
aquae, et cum tanta et tam exquisita varietate imaginum permeent, etiam refringantur
et reflectantur; quod magnes per corpora omnigena, etiam maxime compacta, operetur:
sed (quod magis mirum est) quod in his omnibus, in medio adiaphoro (quale est aer)
unius actio aliam non magnopere impediat; nempe quod eodem tempore per spatia
aeris devehantur et visibilium tot imagines, et vocis articulatae tot percussiones, et tot
odores specificati, ut violae, rosae; etiam calor et frigus et virtutes magneticae; omnia
(inquam) simul, uno alterum non impediente, ac si singula haberent vias et meatus suos
proprios separatos, neque unum in alterum impingeret aut incurreret.

[219] Dr. Woolaston's [219.1] method for obtaining wires of extreme fineness was
perhaps suggested by the circumstance mentioned in the text. He enclosed a gold
wire in a cylinder of silver, drew them out together, and then dissolved away the
silver by means of warm nitrous acid. [js]

[219.1] "Woolaston" is most probably "William Hyde Wollaston" (1766-1828). [HJ]
[220] Civet. [220.1] [js]

[220.1] "Civet." = "Civettus" = "Civet Cat". The Latin phrase "quod parum zibethi" can
also mean "something that lacks charm, spice, or refinement". [HJ]

Solemus tamen utiliter hujusmodi Instantiis Persecantibus subjungere instantias, quas
Metas Persecationis appellare consuevimus; veluti quod in iis, quae diximus, una actio
in diverso genere aliam non perturbet aut impediat, cum tamen in eodem genere una
aliam domet et extinguat: veluti, lux solis, lucem cicindelae; sonitus bombardae, vocem;
fortior odor, delicatiorem; intensior calor, remissiorem; lamina ferri interposita inter
magnetem et aliud ferrum, operationem magnetis. Verum de his quoque inter
Adminicula Inductionis erit proprius dicendi locus.

XLIV.

Atque de instantiis quae juvant sensum, jam dictum est; quae praecipui usus sunt ad

164



Partem Informativam. Informatio enim incipit a sensu. At universum negotium desinit in
Opera; atque quemadmodum illud principium, ita hoc finis rei est. Sequentur itaque
instantiae praecipui usus ad partem Operativam. Eae genere duae sunt, numero septem;
quas universas, generali nomine, Instantias Practicas appellare consuevimus. Operativae
autem partis, vitia duo; totidemque dignitates instantiarum in genere. Aut enim fallit
operatio, aut onerat nimis. Fallit operatio maxime (praesertim post diligentem
naturarum inquisitionem) propter male determinatas et mensuratas corporum vires et
actiones. Vires autem et actiones corporum circumscribuntur et mensurantur, aut per
spatia loci, aut per momenta temporis, aut per unionem quanti, aut per
praedominantiam virtutis; quae quatuor nisi fuerint probe et diligenter pensitata, erunt
fortasse scientiae speculatione quidem pulchrae, sed opere inactivae. Instantias vero
guatuor itidem, quae huc referuntur, uno nomine Instantias Mathematicas vocamus, et
Instantias Mensurae.

Onerosa autem fit praxis, vel propter misturam rerum inutilium, vel propter
multiplicationem instrumentorum, vel propter molem materiae et corporum quae ad
aliguod opus requiri contigerint. Itague eae instantiae in pretio esse debent, quae aut
dirigunt operativam ad ea quae maxime hominum intersunt; aut quae parcunt
instrumentis; aut quae parcunt materiae sive supellectili. Eas autem tres instantias quae
huc pertinent, uno nomine Instantias Propitias sive Benevolas vocamus. Itaque de his
septem instantiis jam sigillatim dicemus; atque cum iis partem illam de Praerogativis sive
Dignitatibus Instantiarum claudemus.

XLV.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo primo Instantias Virgae, sive
Radii; quas etiam Instantias Perlationis, vel de Non Ultra appellare consuevimus. Virtutes
enim rerum et motus operantur et expediuntur per spatia non indefinita aut fortuita,
sed finita et certa; quae ut in singulis naturis inquisitis teneantur et notentur plurimum
interest practicae, non solum ad hoc, ut non fallat, sed etiam ut magis sit aucta et potens.
Etenim interdum datur virtutes producere, et distantias tanquam retrahere in propius;
ut in perspecillis.

Atque plurimae virtutes operantur et afficiunt tantum per tactum manifestum; ut fit in
percussione corporum, ubi alterum non summovet alterum, nisi impellens impulsum
tangat. Etiam medicinae quae exterius applicantur, ut unguenta, emplastra, non exercent
vires suas nisi per tactum corporis. Denique objecta sensuum tactus et gustus non feriunt
nisi contigua organis.

Sunt et aliae virtutes quae operantur ad distantiam, verum valde exiguam, quarum
paucae adhuc notatae sunt, cum tamen plures sint quam homines suspicentur: ut
(capiendo exempla ex vulgatis) cum succinum [221] aut gagates [222] trahunt paleas;
bullae approximatae solvunt bullas; medicinae nonnullae purgativae eliciunt humores ex
alto [223], et hujusmodi. At virtus illa magnetica per quam ferrum et magnes, vel
magnetes invicem, coeunt, operatur intra orbem virtutis certum, sed parvum; ubi contra,

165



si sit aliqua virtus magnetica emanans ab ipsa terra (paulo nimirum interiore) super acum
ferream, quatenus ad verticitatem, operatio fiat ad distantiam magnam.

[221] Amber. [js]
[222] Jet. [js]

[223] Bacon here speaks in accordance with the medical theory in which the brain is the
origin and seat of the rheum, which descends from thence and produces disease in
other organs—a theory preserved in the word catarrh. Certain purgatives were
supposed to draw the rheum down. [js]

Rursus, si sit aliqua vis magnetica quae operetur per consensum inter globum terrae et
ponderosa, aut inter globum lunae et aquas maris (quae maxime credibilis videtur in
fluxibus et refluxibus semi-menstruis [224]), aut inter coelum stellatum et planetas, per
guam evocentur et attollantur ad sua apogaea; haec omnia operantur ad distantias
admodum longinquas. Inveniuntur et quaedam inflammationes sive conceptiones
flammae, quae fiunt ad distantias bene magnas, in aliquibus materiis; ut referunt de
naphtha Babylonica [225]. Calores etiam insinuant se per distantias amplas, quod etiam
faciunt frigora; adeo ut habitantibus circa Canadam moles sive massae glaciales, quae
abrumpuntur et natant per oceanum septentrionalem et deferuntur per Atlanticum
versus illas oras, percipiantur et incutiant frigora e longinquo. Odores quoque (licet in
his videatur semper esse quaedam emissio corporea) operantur ad distantias notabiles;
ut evenire solet navigantibus juxta litora Floridae, aut etiam nonnulla Hispaniae, ubi sunt
sylvae totae ex arboribus limonum, aurantiorum [226], et hujusmodi plantarum
odoratarum, aut frutices rorismarini, majoranae, et similium [227]. Postremo radiationes
lucis et impressiones sonorum operantur scilicet ad distantias spatiosas.

[224] It is worth remarking that Galileo speaks contemptuously of the notion that the
moon exerts any influence on the tides. His strong wish to explain everything
mechanically led him in this instance wrong, as a similar wish has led many others. It
arose, not unnaturally, from a reaction against the unsatisfactory explanations which
the schoolmen were in the habit of deducing from the specific or occult properties of
bodies. Even Leibnitz, in his controversy with Clarke [224.1], shows a tendency
towards an exclusive preference of a mechanical system of physics, though in other
parts of his writings he had spoken favourably of the doctrine of attraction, and
though his whole philosophy ought, one would think, to have made him indifferent to
the point in dispute. In a system of pre-established harmony, action by contact is as
merely apparent as action at a distance. [js]

[224.1] "Clarke" =" Samuel Clarke" (1675-1729). [HJ]
[225] Strabo [225.1], xvi. p. 742. Pliny, ii. § 109. [js]

[225.1] "Strabo" = "Ytpapwv" (64 BCE — 24 CE). [HJ]

166



[226] [So in the original edition.] Qy. aurantiorum? [js]

[227] To the same purpose Milton, Paradise Lost, iv. 99.: —
As when to them who sail
Beyond the Cape of Hope, etc. [js]

[227.1] "Milton" = "John Milton" (1608—1674). [H)]

Verum haec omnia, utcunque operentur ad distantias parvas sive magnas, operantur
certe ad finitas et naturae notas [228], ut sit quiddam Non Ultra: idque pro rationibus,
aut molis seu quanti corporum; aut vigoris et debilitatis virtutum; aut favoribus et
impedimentis mediorum; quae omnia in computationem venire et notari debent.
Quinetiam mensurae motuum violentorum (quos vocant), ut missilium, tormentorum,
rotarum, et similium, cum hae quoque manifesto suos habeant limites certos, notandae
sunt.

[228] i. e. fixed in the nature of things. [js]

Inveniuntur etiam quidam motus et virtutes contrariae illis, quae operantur per tactum
et non ad distans; quae operantur scilicet ad distans et non ad tactum; et rursus, quae
operantur remissius ad distantiam minorem et fortius ad distantiam majorem. Etenim
visio non bene transigitur ad tactum, sed indiget medio et distantia. Licet meminerim
me audisse ex relatione cujusdam fide digni, quod ipse in curandis oculorum suorum
cataractis (erat autem cura talis, ut immitteretur festuca quaedam parva argentea intra
primam oculi tunicam, quae pelliculam illam cataractae removeret et truderet in
angulum oculi) clarissime vidisset festucam illam supra ipsam pupillam moventem. Quod
utcunque verum esse possit, manifestum est majora corpora non bene aut distincte
cerni nisi in cuspide coni [229], coeuntibus radiis objecti ad nonnullam distantiam. Quin
etiam in senibus oculus melius cernit remoto objecto paulo longius, quam propius. In
missilibus autem certum est percussionem non fieri tam fortem ad distantiam nimis
parvam, quam paulo post. Haec itaque et similia in mensuris motuum quoad distantias
notanda sunt.

[229] That is, the eye being at the apex of the visual cone. [js]

Est et aliud genus mensurae localis motuum, quod non praetermittendum est. lllud vero
pertinet ad motus non progressivos, sed sphaericos; hoc est, ad expansionem corporum
in majorem sphaeram, aut contractionem in minorem. Inquirendum enim est inter
mensuras istas motuum, quantam compressionem aut extensionem corpora (pro natura
ipsorum) facile et libenter patiantur, et ad quem terminum reluctari incipiant, adeo ut
ad extremum Non Ultra ferant; ut cum vesica inflata comprimitur, sustinet illa
compressionem nonnullam aeris, sed si major fuerit, non patitur aer, sed rumpitur
vesica.

167



At nos hoc ipsum subtiliore experimento magis exacte probavimus. Accepimus enim
campanulam ex metallo, leviorem scilicet et tenuiorem, quali ad excipiendum salem
utimur; eamque in pelvim aquae immisimus, ita ut deportaret secum aerem qui
continebatur in concavo usque ad fundum pelvis. Locaveramus autem prius globulum in
fundo pelvis, super quem campanula imponenda esset. Quare illud eveniebat, ut si
globulus ille esset minusculus (pro ratione concavi), reciperet se aer in locum minorem,
et contruderetur solum, non extruderetur. Quod si grandioris esset magnitudinis quam
ut aer libenter cederet, tum aer majoris pressurae impatiens campanulam ex aliqua
parte elevabat, et in bullis ascendebat.

Etiam ad probandum qualem extensionem (non minus quam compressionem) pateretur
aer, tale quippiam practicavimus. Ovum vitreum accepimus, cum parvo foramine in uno
extremo ovi. Aerem per foramen exuctione forti attraximus, et statim digito foramen
illud obturavimus, et ovum in aguam immersimus, et dein digitum removimus. Aer vero
tensura illa per exuctionem facta tortus et magis quam pro natura sua dilatatus, ideoque
se recipere et contrahere nitens (ita ut si ovum illud in aguam non fuisset immersum,
aerem ipsum traxisset cum sibilo), aguam traxit ad tale quantum quale sufficere posset
ad hoc, ut aer antiguam recuperaret sphaeram sive dimensionem [230].

[230] This explanation is wholly unsatisfactory. The principle upon which the true
explanation depends, namely the pressure of the atmosphere, was, it seems
tolerably certain, first suggested by Torricelli [230.1]. If the experiment were
performed in vacuo, no water would enter the egg, unless the egg were plunged to a
considerable depth into the water, or unless the vacuum within it were more perfect
than could be produced in the manner described. [js]

[230.1] "Torricelli" = "Evangelista Torricelli" (1608—1647). [HJ]

Atque certum est corpora tenuiora (quale est aer) pati contractionem nonnullam
notabilem, ut dictum est; at corpora tangibilia (quale est aqua) multo aegrius et ad minus
spatium patiuntur compressionem. Qualem autem patiatur, tali experimento
inquisivimus.

Fieri fecimus globum ex plumbo cavum, qui duas circiter pintas vinarias contineret;
eumque satis per latera crassum, ut majorem vim sustineret. In illum aquam immisimus,
per foramen alicubi factum; atque foramen illud, postquam globus aqua impletus fuisset,
plumbo liquefacto obturavimus, ut globus deveniret plane consolidatus. Dein globum
forti malleo ad duo latera adversa complanavimus; ex quo necesse fuit aquam in minus
contrahi, cum sphaera figurarum sit capacissima. Deinde, cum malleatio non amplius
sufficeret, aegrius se recipiente aqua, molendino [231] seu torculari usi sumus; ut
tandem aqua, impatiens pressurae ulterioris, per solida plumbi (instar roris delicati)
exstillaret. Postea, quantum spatii per eam compressionem imminutum foret
computavimus; atque tantam compressionem passam esse aquam (sed violentia magna
subactam) intelleximus [232].

168



[231] Molendinum is properly a Low Latin word for a mill-house; here used for a press.

[js]

[232] This is perhaps the most remarkable of Bacon's experiments; and it is singular that
it was so little spoken of by subsequent writers. Nearly fifty years after the
publication of the Novum Organum, an account of a similar experiment was published
by Megalotti [232.1], who was secretary of the Accademia del Cimento at Florence;
and it has since been familiarly known as the Florentine experiment. | quote his
account of it "Facemmo lavorar di getto una grande ma sottil palla d' argento, e quella
ripiena d’acqua raffreddata col ghiaccio serramo con saldissime vite. Di poi
cominciammo a martellarla leggiermente per ogni verso, onde ammaccato |'argento
(ilquale perla sua crudezza non comporta d’ assottigliarsi e distendersi come farebbe
I’oro raffinato, o il piombo, o altro metallo phi dolce) veniva a ristrignersi, e scemare
la sua interna capacita, senza che I'acqua patisse una minima compressione, poiche
ad ogni colpo si videa trasudare per tutti i pori del metallo a guisa d' argento vivo il
quale da alcuna pelle premuto minutamente sprizzasse." — Saggi di naturali
Esperienze fatte nell’ Accademia del Cimento, p. 204. Firenze, 1667. The writer goes
on to remark that the absolute incompressibility of water is not proved by this
experiment, but merely that it is not to be compressed in the manner described. But
the experiment is on other grounds inconclusive.

It is to be remarked that Leibnitz, Nouveatix Essais [232.2], in mentioning the
Florentine experiment, says that the globe was of gold (p. 229. Erdmann), whereas
the Florentine academicians expressly say why they preferred silver to either gold or
lead. [js]

[232.1] "Megalotti" = "Lorenzo Magalotti" (1637-1712). [HJ]

[232.2] "Nouveatix Essais" = "Nouveaux Essais sur l'entendement humain" = "New
Essays on Human Understanding"”, written in (1704), but published in (1765). [HJ]

At solidiora, sicca, aut magis compacta, qualia sunt lapides et ligna, necnon metalla,
multo adhuc minorem compressionem aut extensionem, et fere imperceptibilem ferunt;
sed vel fractione, vel progressione, vel aliis pertentationibus se liberant: ut in
curvationibus ligni aut metalli, horologiis moventibus per complicationem laminae,
missilibus, malleationibus, et innumeris aliis motibus apparet. Atque haec omnia cum
mensuris suis in indagatione naturae notanda et exploranda sunt, aut in certitudine sua,
aut per aestimativas, aut per comparativas, prout dabitur copia.

XLVI.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo secundo Instantias Curriculi,
quas etiam Instantias ad Aquam appellare consuevimus; sumpto vocabulo a clepsydris
apud antiquos, in quas infundebatur aqua, loco arenae. Eae mensurant naturam per
momenta temporis, quemadmodum Instantiae Virgae per gradus spatii. Omnis enim

169



motus sive actio naturalis transigitur in tempore; alius velocius, alius tardius, sed
utcunque momentis certis et naturae notis. Etiam illae actiones quae subito videntur
operari, et in ictu oculi (ut loquimur), deprehenduntur recipere majus et minus quoad
tempus.

Primo itaque videmus restitutiones corporum coelestium fieri per tempora numerata;
etiam fluxus et refluxus maris. Latio autem gravium versus terram et levium versus
ambitum coeli fit per certa momenta, pro ratione corporis quod fertur, et medii [233].
At velificationes navium, motus animalium, perlationes missilium, omnes fiunt itidem
per tempora (quantum ad summas) numerabilia. Calorem vero quod attinet, videmus
pueros per hyemem manus in flamma lavare, nec tamen uri; et joculatores vasa plena
vino vel aqua, per motus agiles et aequales, vertere deorsum et sursum recuperare, non
effuso liqguore; et multa hujusmodi. Nec minus ipsae compressiones et dilatationes et
eruptiones corporum fiunt, aliae velocius, aliae tardius, pro natura corporis et motus,
sed per momenta certa. Quinetiam in explosione plurium bombardarum simul, quae
exaudiuntur quandoque ad distantiam triginta milliarium, percipitur sonus prius ab iis
qui prope absunt a loco ubi fit sonitus, quam ab iis qui longe. At in visu (cujus actio est
pernicissima) liquet etiam requiri ad eum actuandum momenta certa temporis: idque
probatur ex iis quae propter motus velocitatem non cernuntur; ut ex latione pilae ex
sclopeto. Velocior enim est praetervolatio pilae quam impressio speciei ejus quae deferri
poterat ad visum [234].

[233] Galileo had shown, before the year 1592, that the resistance of the air being set
aside, all bodies fall with equal velocity. He left Pisa in that year in consequence of
the disputes which were occasioned by this refutation of the Aristotelian doctrine,
that the velocity is as the weight. [js]

[234] i. e. the ball flies past in less time than the image conveyed to the sight requires to
make an impression. [js]

Atque hoc, cum similibus, nobis quandoque dubitationem peperit plane monstrosam:
videlicet, utrum coeli sereni et stellati facies ad idem tempus cernatur quando vere
existit, an potius aliquanto post; et utrum non sit (quatenus ad visum coelestium) non
minus tempus verum et tempus visum, quam locus verus et locus visus, qui notatur ab
astronomis in parallaxibus [235]. Adeo incredibile nobis videbatur, species sive radios
corporum coelestium per tam immensa spatia milliarium subito deferri posse ad visum;
sed potius debere eas in tempore aliquo notabili delabi. Verum illa dubitatio (quoad
majus aliquod intervallum temporis inter tempus verum et visum) postea plane evanuit:
reputantibus nobis jacturam illam infinitam et diminutionem quanti, quatenus ad
apparentiam, inter corpus stellae verum et speciem visam, quae causatur a distantia;
atque simul notantibus ad quantam distantiam (sexaginta scilicet ad minimum
milliariorum) corpora, eaque tantum albicantia, subito hic apud nos cernantur; cum
dubium non sit lucem coelestium, non tantum albedinis vividum colorem, verum etiam
omnis flammae (quae apud nos nota est) lucem, quoad vigorem radiationis, multis
partibus excedere. Etiam immensa illa velocitas in ipso corpore, quae cernitur in motu

170



diurno (quae etiam viros graves ita obstupefecit ut mallent credere motum terrae), facit
motum illum ejaculationis radiorum ab ipsis (licet celeritate, ut diximus, mirabilem)
magis credibilem. Maxime vero omnium nos movit, quod si interponeretur intervallum
temporis aliquod notabile inter veritatem et visum, foret ut species per nubes interim
orientes et similes medii perturbationes interciperentur saepenumero, et
confunderentur [236]. Atque de mensuris temporum simplicibus haec dicta sint.

[235] i. e. which is taken account of in the correction for parallaxes [235.1]. [js]

[235.1] "Parallax" is the apparent shift in the position of an object when viewed from
different angles. [HJ]

[236] | do not know how to understand this passage without attributing to Bacon a
confusion of ideas which seems hardly credible. For surely the very thing which he
supposes would happen if there were a perceptible interval between the veritas and
the visus, that is to say, between the time when a star (for instance) is at a given
point and the time when we see it there,—in other words, if the image took any time
in coming to the eye,—this very thing does actually happen as often as the star is
hidden by a cloud or dimmed by a vapour: the species, to use his own word, are
intercepted or confused. If, indeed, the force of the rays were diminished, — and
this | suppose would be one consequence of diminished velocity,—the thing would
happen more frequently, because there would be more obstructions which they
could not overcome : they would he intercepted or confused by media which they
now pass through. But the force being the same, and the stream continuous, the time
of passage could make no difference in this respect. In another respect, namely the
facility of observation, it would make a very great difference ; and it is remarked by
Brinkley that, if the velocity of light had been much less than it is, astronomy would
have been all but an impossible science. But that is another matter. —[JS]

Verum non solum quaerenda est mensura motuum et actionum simpliciter, sed multo
magis comparative: id enim eximii est usus, et ad plurima spectat. Atque videmus
flammam alicujus tormenti ignei citius cerni, quam sonitus audiatur; licet necesse sit
pilam prius aerem percutere, quam flamma quae pone erat exire potuerit; fieri hoc
autem propter velociorem transactionem motus lucis, quam soni. Videmus etiam
species visibiles a visu citius excipi quam dimitti; unde fit quod nervi fidium, digito
impulsi, duplicentur aut triplicentur quoad speciem, quia species nova recipitur,
antequam prior demittatur; ex quo etiam fit, ut annuli rotati videantur globosi, et fax
ardens, noctu velociter portata, conspiciatur caudata [237]. Etiam ex hoc fundamento
inaequalitatis motuum quoad velocitatem, excogitavit Galilaeus causam fluxus et
refluxus maris; rotante terra velocius, aquis tardius; ideoque accumulantibus se aquis in
sursum, et deinde per vices se remittentibus in deorsum, ut demonstratur in vase aquae
incitatius movente [238]. Sed hoc commentus est concesso non concessibili (quod terra
nempe moveatur), ac etiam non bene informatus de oceani motu sexhorario.

[237] Of the phenomena which he here enumerates Bacon undoubtedly gives the right

171



explanation, though in the case of vibrating strings his explanation is not altogether
complete. The distinct or quasi-distinct images to which he refers correspond to
limiting positions of the vibrating string. [js]

[238] This account of Galileo's theory of the tides is inaccurate. In this theory the tides
are caused by the varying velocity of different points of the earth's surface, arising
from the composition of the earth's two motions, namely that about its axis, and that
in its orbit. Bacon does not seem to have perceived that both these motions are
essential to the explanation. That the earth's being in motion might be the cause of
the tides, had been suggested before the time of Galileo by Caesalpinus in the
Questiones Peripateticae, iii. 5. It is odd that Patritius, in giving an account of all the
theories which had in his time been devised to explain the cause of the tides (see his
Pancosmias, 1. 28.), does not mention Caesalpinus's, though it was published some
years before his own work. Galileo perhaps alludes to Caesalpinus in his letter to
Cardinal Orsino [238.1], dated 8t January, 1616. See, for remarks on Caesalpinus's
doctrine, the Problemata Marina of Casmann [238.2], published in 1596. Casmann's
own theory is that of expansion. [js]

[238.1] "Cardinal Orsino" = "Cardinal Alessandro Orsini" (1592-1626). Orsini family has
produced at least three cardinals! [H]]

[238.2] "Casmann" = "Otto Casmann" (1562-1607), and "Problemata Marina" is
probably "Marinarum Quaestionum Tractatio Philosophica" (1596). [HJ]

At exemplum hujus rei de qua agitur, videlicet, de comparativis mensuris motuum,
neque solum rei ipsius, sed et usus insignis ejus (de quo paulo ante loquuti sumus),
eminet in cuniculis subterraneis, in quibus collocatur pulvis pyrius; ubi immensae moles
terrae, aedificiorum, et similium, subvertuntur, et in altum jaciuntur, a pusilla quantitate
pulveris pyrii. Cujus causa pro certo illa est, quod motus dilatationis pulveris, qui impellit,
multis partibus sit pernicior, quam motus gravitatis per quem fieri possit aliqua
resistentia; adeo ut primus motus perfunctus sit, antequam motus adversus inceperit;
ut in principiis nullitas quaedam sit resistentiae. Hinc etiam fit, quod in omni missili, ictus,
non tam robustus quam acutus et celer, ad perlationem potissimum valeat. Neque etiam
fieri potuisset, ut parva quantitas spiritus animalis in animalibus, praesertim in tam vastis
corporibus qualia sunt balaenae aut elephanti, tantam molem corpoream flecteret et
regeret, nisi propter velocitatem motus spiritus, et hebetudinem corporeae molis,
guatenus ad expediendam suam resistentiam.

Denique, hoc unum ex praecipuis fundamentis est experimentorum magicorum, de
quibus mox dicemus; ubi scilicet parva moles materiae longe majorem superat et in
ordinem redigit: hoc, inquam, si fieri possit anteversio motuum per velocitatem unius,
antequam alter se expediat.

Postremo, hocipsum Prius et Posterius in omni actione naturali notari debet; veluti quod
in infusione rhabarbari eliciatur purgativa vis prius, astrictiva post; simile quiddam etiam

172



in infusione violarum in acetum experti sumus; ubi primo excipitur suavis et delicatus
floris odor; post, pars floris magis terrea, quae odorem confundit. Itaque si infundantur
violae per diem integrum, odor multo languidius excipitur: quod si infundantur per
partem quartam horae tantum, et extrahantur; et (quia paucus est spiritus odoratus qui
subsistit in viola) infundantur post singulas quartas horae violae novae et recentes ad
sexies; tum demum nobilitatur infusio, ita ut licet non manserint violae, utcunque
renovatae, plus quam ad sesquihoram, tamen permanserit odor gratissimus, et viola ipsa
non inferior, ad annum integrum. Notandum tamen est, quod non se colligat odor ad
vires suas plenas, nisi post mensem ab infusione. In distillationibus vero aromatum
maceratorum in spiritu vini patet quod surgat primo phlegma aqueum et inutile, deinde
aqua plus habens ex spiritu vini, deinde post aqua plus habens ex aromate. Atque hujus
generis quamplurima inveniuntur in distillationibus notatu digna. Verum haec sufficiant
ad exempla.

XLVII.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo tertio Instantias Quanti, quas
etiam Doses Naturae (sumpto vocabulo a Medicinis) vocare consuevimus. Eae sunt quae
mensurant virtutes per Quanta corporum, et indicant quid Quantum Corporis faciat ad
Modum Virtutis. Ac primo sunt quaedam virtutes quae non subsistunt nisi in Quanto
Cosmico, hoc est, tali Quanto quod habeat consensum cum configuratione et fabrica
universi. Terra enim stat; partes ejus cadunt. Aquae in maribus fluunt et refluunt; in
fluviis minime, nisi per ingressum maris. Deinde etiam omnes fere virtutes particulares
secundum multum aut parvum corporis operantur. Aquae largae non facile
corrumpuntur; exiguae cito. Mustum et cervisia maturescunt longe citius, et fiunt
potabilia, in utribus parvis, quam in doliis magnis. Si herba ponatur in majore portione
liquoris, fit infusio, magis quam imbibitio; si in minore, fit imbibitio [239], magis quam
infusio. Aliud igitur erga corpus humanum est balneum, aliud levis irroratio. Etiam parvi
rores in aere nunquam cadunt, sed dissipantur et cum aere incorporantur. Et videre est
in anhelitu super gemmas, parum illud humoris, quasi nubeculam vento dissipatam,
continuo solvi. Etiam frustum ejusdem magnetis non trahit tantum ferri, quantum
magnes integer. Sunt etiam virtutes in quibus parvitas Quanti magis potest; ut in
penetrationibus, stylus acutus citius penetrat, quam obtusus; adamas punctuatus sculpit
in vitro; et similia.

[239] Absorption. [js]

Verum non hic morandum est in indefinitis, sed etiam de rationibus Quanti corporis erga
modum virtutis inquirendum. Proclive enim foret credere, quod rationes Quanti rationes
virtutis adaequarent; ut si pila plumbea unius unciae caderet in tali tempore, pila
unciarum duarum deberet cadere duplo celerius, quod falsissimum est. Nec eaedem
rationes in omni genere virtutum valent, sed longe diversae. Itaque hae mensurae ex
rebus ipsis petendae sunt, et non ex verisimilitudine aut conjecturis.

Denique in omni inquisitione naturae Quantum corporis requiratur ad aliquod effectum,

173



tanquam dosis, notandum; et cautiones de Nimis et Parum aspergendae.

XLVIII.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo quarto Instantias Luctae; quas
etiam Instantias  Praedominantiae  appellare  consuevimus. Eae indicant
praedominantiam et cessionem virtutum ad invicem; et quae ex illis sit fortior et vincat,
quae infirmior et succumbat. Sunt enim motus et nixus corporum compositi,
decompositi, et complicati, non minus quam corpora ipsa. Proponemus igitur primum
species praecipuas motuum sive virtutum activarum; ut magis perspicua sit ipsarum
comparatio in robore, et exinde demonstratio atque designatio Instantiarum Luctae et
Praedominantiae.

Motus Primus sit Motus Antitypiae [240] materiae, quae inest in singulis portionibus
ejus; per quem plane annihilari non vult: ita ut nullum incendium, nullum pondus aut
depressio, nulla violentia, nulla denique aetas aut diuturnitas temporis possit redigere
aliguam vel minimam portionem materiae in nihilum; quin illa et sit aliquid, et loci
aliquid occupet, et se (in qualicunque necessitate ponatur), vel formam mutando vel
locum, liberet, vel (si non detur copia) ut est subsistat; neque unquam res eo deveniat,
ut aut nihil sit, aut nullibi. Quem Motum Schola (quae semper fere et denominat et
definit res potius per effectus et incommoda quam per causas interiores) vel denotat per
illud axioma, quod Duo corpora non possint esse in uno loco; vel vocat motum Ne fiat
penetratio dimensionum. Neque hujus motus exempla proponi consentaneum est: inest
enim omni corpori.

[240] This term was first used by Aristotle. [js]

Sit Motus Secundus, Motus (quem appellamus) Nexus; per quem corpora non patiuntur
se ulla ex parte sui dirimi a contactu alterius corporis, ut quae mutuo nexu et contactu
gaudeant. Quem motum Schola vocat Motum Ne detur vacuum: veluti cum aqua
attrahitur sursum exuctione, aut per fistulas; caro per ventosas; aut cum aqua sistitur
nec effluit in hydriis perforatis, nisi os hydriae ad immittendum aerem aperiatur; et
innumera id genus.

Sit Motus Tertius, Motus (quem appellamus) Libertatis; per quem corpora se liberare
nituntur a pressura aut tensura praeter-naturali, et restituere se in dimensum corpori
suo conveniens. Cujus motus etiam innumera sunt exempla: veluti (quatenus ad
liberationem a pressura) aquae in natando, aeris in volando; aquae in remigando, aeris
in undulationibus ventorum; laminae in horologiis. Nec ineleganter se ostendit motus
aeris compressi in sclopettis ludicris puerorum, cum alnum aut simile quiddam excavant,
et infarciunt frusto alicujus radicis succulentae, vel similium, ad utrosque fines; deinde
per embolum trudunt radicem vel hujusmodi farcimentum in foramen alterum; unde
emittitur et ejicitur radix cum sonitu ad foramen alterum, idque antequam tangatur a
radice aut farcimento citimo, aut embolo. Quatenus vero ad liberationem a tensura,
ostendit se hic motus in aere post exuctionem in ovis vitreis remanente, in chordis, in

174



corio, et panno, resilientibus post tensuras suas, nisi tensurae illae per moram
invaluerint, etc. Atque hunc motum Schola sub nomine Motus ex Forma Elementi innuit:
satis quidem inscite, cum hic motus non tantum ad aerem, aquam, aut flammam
pertineat, sed ad omnem diversitatem consistentiae; ut ligni, ferri, plumbi, panni,
membranae, etc., in quibus singula corpora suae habent dimensionis modulum, et ab eo
aegre ad spatium aliquod notabile abripiuntur. Verum quia Motus iste Libertatis omnium
est maxime obvius, et ad infinita spectans, consultum fuerit eum bene et perspicue
distinguere. Quidam enim valde negligenter confundunt hunc motum cum gemino illo
motu Antitypiae et Nexus; liberationem scilicet a pressura, cum motu Antitypiae; a
tensura, cum motu Nexus; ac si ideo cederent aut se dilatarent corpora compressa, ne
sequeretur penetratio dimensionum; ideo resilirent et contraherent se corpora tensa, ne
sequeretur vacuum. Atqui si aer compressus se vellet recipere in densitatem aquae, aut
lignum in densitatem lapidis, nil opus foret penetratione dimensionum; et nihilominus
longe major posset esse compressio illorum, quam illa ullo modo patiuntur. Eodem modo
si aqua se dilatare vellet in raritatem aeris, aut lapis in raritatem ligni, non opus foret
vacuo; et tamen longe major posset fieri extensio eorum, quam illa ullo modo patiuntur.
Itague non reducitur res ad penetrationem dimensionum et vacuum, nisi in ultimitatibus
condensationis et rarefactionis; cum tamen isti motus longe citra eas sistant et versentur,
neque aliud sint quam desideria corporum conservandi se in consistentiis suis (sive, si
malint, in formis suis), nec ab iis recedendi subito, nisi per modos suaves ac per
consensum alterentur. At longe magis necessarium est (quia multa secum trahit), ut
intimetur hominibus, motum violentum (quem nos Mechanicum, Democritus, qui in
motibus suis primis expediendis etiam infra mediocres philosophos ponendus est,
motum plagae vocavit) nil aliud esse quam Motum Libertatis, scilicet a compressione ad
relaxationem. Etenim in omni sive simplici protrusione sive volatu per aerem, non fit
summotio aut latio localis, antequam partes corporis praeter-naturaliter patiantur et
comprimantur ab impellente. Tum vero partibus aliis alias per successionem trudentibus,
fertur totum; nec solum progrediendo, sed etiam rotando simul; ut etiam hoc modo
partes se liberare, aut magis ex aequo tolerare possint. Atque de hoc motu hactenus.

[241] [The following footnote was on page 331, but its exact place was not found!]
€uPBolog, anything introduced [a ramrod?]." [js]

Sit Motus Quartus, motus cui nomen dedimus Motus Hyles: qui motus antistrophus est
quodammodo Motui, de quo diximus, Libertatis. Etenim in Motu Libertatis, corpora
novum dimensum sive novam sphaeram sive novam dilatationem aut contractionem
(haec enim verborum varietas idem innuit) exhorrent, respuunt, fugiunt, et resilire ac
veterem consistentiam recuperare totis viribus contendunt. At contra in hoc Motu Hyles,
corpora novam sphaeram sive dimensum appetunt; atque ad illud libenter et propere,
et quandoque valentissimo nixu (ut in pulvere pyrio) aspirant. Instrumenta autem hujus
motus, non sola certe, sed potentissima, aut saltem frequentissima, sunt calor et frigus.
Exempli gratia: aer, si per tensuram (velut per exuctionem in ovis vitreis) dilatetur, magno
laboret desiderio seipsum restituendi. At admoto calore, e contra appetit dilatari, et
concupiscet [242] novam sphaeram, et transit et migrat in illam libenter, tanquam in
novam formam (ut loquuntur); nec post dilatationem nonnullam de reditu curat, nisi per

175



admotionem frigidi ad eam invitetur; quae non reditus est, sed transmutatio repetita.
Eodem modo et aqua, si per compressionem arctetur, recalcitrat; et vult fieri qualis fuit,
scilicet latior. At si interveniat frigus intensum et continuatum, mutat se sponte sua et
libenter in condensationem glaciei; atque si plane continuetur frigus, nec a teporibus
interrumpatur (ut fit in speluncis et cavernis paulo profundioribus), vertitur in crystallum
[243] aut materiam similem, nec unquam restituitur.

[242] Concupiscet, in the original. —[JS]

[243] Pliny, xxxvii. 9. Also Seneca, Natural Questions [243.1]. Though this account [of]. the
origin of crystals is of course erroneous, yet there is a class of crystals which have
been shown to occupy the volume which their water of crystallisation would in the
state of ice; so that their other constituents may in some sort be said to take up no
space. This curious analogy with ice was proved by Playfair and Joule [243.2] in a very
considerable number of cases. See Phil Mag [243.3]. Dec. 1845. [js]

[243.1] "Seneca" = "Lucius Annaeus Seneca" = "Seneca the Younger"(4 BCE — 65 CE), and
"Natural Questions" = "Naturales Quaestiones" written in (62-64). [HJ]

[243.2] This "Playfair", the coauthor of "Joule" is "Lyon Playfair" (1818-1898). The title
of their paper is "On atomic volume and specific gravity". [HJ]

[243.3] "Phil Mag" = "The Philosophical Magazine" first appeared in 1798. It is still
published! [HJ]

Sit Motus Quintus, Motus Continuationis. Intelligimus autem non continuationis
simplicis et primariae, cum corpore aliquo altero (nam ille est Motus Nexus); sed
continuationis sui, in corpore certo. Certissimum enim est, quod corpora omnia
solutionem continuitatis exhorreant; alia magis, alia minus, sed omnia aliquatenus. Nam
ut in corporibus duris (veluti chalybis, vitri) reluctatio contra discontinuationem est
maxime robusta et valida, ita etiam in liquoribus, ubi cessare aut languere saltem videtur
motus ejusmodi, tamen non prorsus reperitur privatio ejus; sed plane inest ipsis in gradu
tanquam infimo, et prodit se in experimentis plurimis; sicut in bullis, in rotunditate
guttarum, in filis tenuioribus stillicidiorum, et in sequacitate corporum glutinosorum, et
ejusmodi. Sed maxime omnium se ostendit appetitus iste, si discontinuatio tentetur
usque ad fractiones minores. Nam in mortariis, post contusionem ad certum gradum,
non amplius operatur pistillum; aqua non subintrat rimas minores; quin et ipse aer, non
obstante subtilitate corporis ipsius, poros vasorum paulo solidiorum non pertransit
subito, nec nisi per diuturnam insinuationem.

Sit Motus Sextus, motus quem nominamus Motum ad Lucrum, sive Motum Indigentiae.
Is est, per quem corpora, quando versantur inter plane heterogenea et quasi inimica, si
forte nanciscantur copiam aut commoditatem evitandi illa heterogenea et se applicandi
ad magis cognata, (licet illa ipsa cognata talia fuerint quae non habeant arctum
consensum cum ipsis) tamen statim ea amplectuntur, et tanquam potiora malunt: et

176



lucri loco (unde vocabulum sumpsimus) hoc ponere videntur, tanquam talium corporum
indiga. Exempli gratia: aurum, aut aliud metallum foliatum non delectatur aere
circumfuso. Itaque si corpus aliquod tangibile et crassum nanciscatur (ut digitum,
papyrum, quidvis aliud), adhaeret statim, nec facile divellitur. Etiam papyrus, aut pannus,
et hujusmodi, non bene se habent cum aere qui inseritur et commistus est in ipsorum
poris. Itaque aquam aut liquorem libenter imbibunt, et aerem exterminant. Etiam
saccharum, aut spongia infusa in aqguam aut vinum, licet pars ipsorum emineat et longe
attollatur supra vinum aut aguam, tamen aquam aut vinum paulatim et per gradus
attrahunt in sursum.

Unde optimus canon sumitur aperturae et solutionum corporum. Missis enim corrosivis
et aquis fortibus, quae viam sibi aperiunt, si possit inveniri corpus proportionatum et
magis consentiens et amicum corpori alicui solido quam illud cum quo tanquam per
necessitatem commiscetur, statim se aperit et relaxat corpus, et illud alterum intro
recipit, priore excluso aut summoto. Neque operatur aut potest iste motus ad lucrum
solummodo ad tactum. Nam electrica operatio (de qua Gilbertus et alii post eum tantas
excitarunt fabulas) non alia est quam corporis per fricationem levem excitati appetitus;
gui aerem non bene tolerat, sed aliud tangibile mavult, si reperiatur in propinquo.

Sit motus Septimus, Motus (quem appellamus) Congregationis Majoris; per quem
corpora feruntur ad massas connaturalium suorum: gravia, ad globum terrae; levia, ad
ambitum coeli. Hunc Schola nomine Motus Naturalis insignivit: levi contemplatione, quia
scilicet nil spectabile erat ab extra quod eum motum cieret (itaque rebus ipsis innatum
atque insitum putavit); aut forte quia non cessat. Nec mirum: semper enim praesto sunt
coelum et terra; cum e contra causae et origines plurimorum ex reliquis motibus
interdum absint, interdum adsint. Itaque hunc, quia non intermittit sed caeteris
intermittentibus statim occurrit, perpetuum et proprium; reliquos ascititios posuit. Est
autem iste motus revera satis infirmus et hebes, tanquam is qui (nisi sit moles corporis
major) caeteris motibus, quamdiu operantur, cedat et succumbat. Atque cum hic motus
hominum cogitationes ita impleverit ut fere reliquos motus occultaverit, tamen parum
est quod homines de eo sciunt, sed in multis circa illum erroribus versantur.

Sit Motus Octavus, Motus Congregationis Minoris; per quem partes homogeneae in
corpore aliquo separant se ab heterogeneis, et coeunt inter sese; per quem etiam
corpora integra ex similitudine substantiae se amplectuntur et fovent, et quandoque ad
distantiam aliquam congregantur, attrahuntur, et conveniunt: veluti cum in lacte flos
lactis post moram aliquam supernatat; in vino faeces et tartarum subsidunt. Neque enim
haec fiunt per motum gravitatis et levitatis tantum, ut aliae partes summitatem petant,
aliae ad imum vergant; sed multo magis per desiderium homogeneorum inter se coeundi
et se uniendi. Differt autem iste motus a motu indigentiae, in duobus. Uno, quod in Motu
Indigentiae sit stimulus major naturae malignae et contrariae; at in hoc motu (si modo
impedimenta et vincula absint) uniuntur partes per amicitiam, licet absit natura aliena
guae litem moveat: altero, quod arctior sit unio, et tanquam majore cum delectu. In illo
enim, modo evitetur corpus inimicum, corpora etiam non admodum cognata
concurrunt; at in hoc coeunt substantiae, germana plane similitudine devinctae, et

177



conflantur tanquam in unum. Atque hic motus omnibus corporibus compositis inest; et
se facile conspiciendum in singulis daret, nisi ligaretur et fraenaretur per alios corporum
appetitus et necessitates, quae istam coitionem disturbant.

Ligatur autem motus iste plerumque tribus modis: torpore corporum; fraeno corporis
dominantis; et motu externo. Ad torporem corporum quod attinet; certum est inesse
corporibus tangibilibus pigritiam quandam secundum magis et minus, et exhorrentiam
motus localis; ut, nisi excitentur, malint statu suo (prout sunt) esse contenta quam in
melius se expedire. Discutitur autem iste torpor triplici auxilio: aut per calorem, aut per
virtutem alicujus cognati corporis eminentem, aut per motum vividum et potentem.
Atque primo quoad auxilium caloris; hinc fit, quod calor pronuntietur esse illud quod
separet Heterogenea, congreget Homogenea. Quam definitionem Peripateticorum
merito derisit Gilbertus; dicens eam esse perinde ac si quis diceret ac definiret hominem
illud esse quod serat triticum et plantet vineas: esse enim definitionem tantum per
effectus, eosque particulares [244]. Sed adhuc magis culpanda est illa definitio; quia
etiam effectus illi (quales quales sunt) non sunt ex proprietate caloris, sed tantum per
accidens [245] (idem enim facit frigus, ut postea dicemus), nempe ex desiderio partium
homogenearum coeundi, adjuvante tantum calore ad discutiendum torporem, qui
torpor desiderium illud antea ligaverat. Quoad vero auxilium virtutis inditae a corpore
cognato; illud mirabiliter elucescit in magnete armato, qui excitat in ferro virtutem
detinendi ferrum per similitudinem substantiae, discusso torpore ferri per virtutem
magnetis. Quoad vero auxilium motus; conspicitur illud in sagittis ligneis, cuspide etiam
lignea, quae altius penetrant in alia ligna quam si fuissent armatae ferro, per
similitudinem substantiae, discusso torpore ligni per motum celerem: de quibus duobus
experimentis etiam in aphorismo de Instantiis Clandestinis diximus.

[244] For the definition we may refer to the Margarita Philosophies, xi. 3 It is founded
on a passage in the De Gen. et Corr [244.1] Book ii, Chapter 2. Gilbert's censure on it
is to be found in his posthumous work De Mundonostro sublunari Philosophia nova,
which was published by Gruter [244.2]in 1651, long after the death of Bacon. It seems
however, as Gruter remarks, that the work, which he suggests may have been written
before the treatise De Magnete, published in 1600, had been read in manuscript by
" viri magni et famae celeberrimae." "llli perspicace in Physicis praesertim ingenio
haud poenitendse in evolvendo operae testimonium dederunt, quod integrum
excussisse censeantur, et aliqua a vulgaribus opinionibus abhorrentia calculo suo
comprobata hinc sparsim citent;" in which | do not doubt that Gruter refers to Bacon.
Bacon's quotation seems to have been made from imperfect memory, as the words
of the original are: — "quid illud ostendit aut qua ilia differentia ab effectu tantum
in quibusdam corporibus, congregans homogenea et disgregans heterogenea? ac si
diceres hominem animal esse carduos ef. sentes evellens, et fruges serens, cum istud
sit agricolae studium."— De Mundonostro sublunari Philosophia nova, etc, i. c. 26.

[is]

[244.1] "De Gen. et Corr" = "De Generatione et Corruptione” = "On Generation and
Corruption" is a short book by Aristotle. [HJ]

178



[244.2] "Gruter" = "Janus Gruterus" (1560-1627). [HJ]
[245] i.e., they arise indirectly. [js]

Ligatio vero Motus Congregationis minoris, quae fit per fraenum corporis dominantis,
conspicitur in solutione sanguinis et urinarum per frigus. Quamdiu enim repleta fuerint
corpora illa spiritu agili, qui singulas eorum partes cujuscunque generis ipse ut dominus
totius ordinat et cohibet, tamdiu non coeunt heterogenea [246] propter fraenum; sed
postquam ille spiritus evaporaverit, aut suffocatus fuerit per frigus, tum solutae partes a
fraeno coeunt secundum desiderium suum naturale. Atque ideo fit, ut omnia corpora
guae continent spiritum acrem (ut sales, et hujusmodi) durent et non solvantur, ob
fraenum permanens et durabile spiritus dominantis et imperiosi.

[246] "Heterogenean in the original edition]; clearly a wrong reading: the sense requires
"homogenea." [js]

Ligatio vero Motus Congregationis Minoris, quae fit per motum externum, maxime
conspicitur in agitationibus corporum per quas arcetur putrefactio. Omnis enim
putrefactio fundatur in congregatione homogeneorum; unde paulatim fit corruptio
prioris (quam vocant) formae, et generatio novae. Nam putrefactionem, quae sternit
viam ad generationem novae formae, praecedit solutio veteris; quae est ipsa coitio ad
homogeniam. Ea vero, si non impedita fuerit, fit solutio simplex: sin occurrant varia quae
obstant, sequuntur putrefactiones quae sunt rudimenta generationis novae. Quod si (id
guod nunc agitur) fiat agitatio frequens per motum externum, tum vero motus iste
coitionis (qui est delicatus et mollis et indiget quiete ab externis) disturbatur et cessat;
ut fieri videmus in innumeris: veluti cum quotidiana agitatio aut profluentia aquae arceat
putrefactionem; venti arceant pestilentiam aeris; grana in granariis versa et agitata
maneant pura; omnia denique agitata exterius non facile putrefiant interius.

Superest ut non omittatur coitio illa partium corporum, unde fit praecipue induratio et
desiccatio. Postquam enim spiritus, aut humidum in spiritum versum, evolaverit in aliquo
corpore porosiore (ut in ligno, osse, membrana, et hujusmodi), tum partes crassiores
majore nixu contrahuntur et coeunt, unde sequitur induratio aut desiccatio: quod
existimamus fieri, non tam ob Motum Nexus, ne detur vacuum, quam per motum istum
amicitiae et unionis.

Ad coitionem vero ad distans quod attinet, ea infrequens est et rara; et tamen in pluribus
inest quam quibus observatur. Hujus simulacra sunt, cum bulla solvat bullam;
medicamenta ex similitudine substantiae trahant humores; chorda in diversis fidibus ad
unisonum moveat chordam; et hujusmodi. Etiam in spiritibus animalium hunc motum
vigere existimamus, sed plane incognitum. At eminet certe in magnete, et ferro excito.
Cum autem de motibus magnetis loquimur, distinguendi plane sunt. Quatuor enim
virtutes sive operationes sunt in magnete, quae non confundi, sed separari debent; licet
admiratio hominum et stupor eas commiscuerit. Una, coitionis magnetis ad magnetem,

179



vel ferri ad magnetem, vel ferri exciti ad ferrum. Secunda, verticitatis ejus ad
septentriones et austrum, atque simul declinationis ejus. Tertia, penetrationis ejus per
aurum, vitrum, lapidem, omnia. Quarta, communicationis virtutis ejus de lapide in
ferrum, et de ferro in ferrum, absque communicatione substantiae. Verum hoc loco de
prima virtute ejus tantum loquimur, videlicet coitionis. Insignis etiam est motus coitionis
argenti vivi et auri: adeo ut aurum alliciat argentum vivum, licet confectum in unguenta;
atque operarii inter vapores argenti vivi soleant tenere in ore frustum auri, ad colligendas
emissiones argenti vivi, alias crania et ossa eorum invasuras; unde etiam frustum illud
paulo post albescit. Atque de Motu Congregationis Minoris haec dicta sint.

Sit Motus Nonus, Motus Magneticus; qui licet sit ex genere Motus Congregationis
Minoris, tamen si operetur ad distantias magnas et super massas rerum magnas,
inquisitionem meretur separatam; praesertim si nec incipiat a tactu, guemadmodum
plurimi, nec perducat actionem ad tactum, guemadmodum omnes motus congregativi;
sed corpora tantum elevet, aut ea intumescere faciat, nec quicquam ultra. Nam si luna
attollat aquas, aut turgescere aut intumescere faciat humida; aut coelum stellatum
attrahat planetas versus sua apogaea; aut sol alliget astra Veneris et Mercurii, ne longius
absint a corpore ejus quam ad distantiam certam; videntur hi motus nec sub
Congregatione Majore nec sub Congregatione Minore bene collocari, sed esse tanquam
congregativa media et imperfecta, ideoque speciem debere constituere propriam.

Sit Motus Decimus, Motus Fugae; motus scilicet Motui Congregationis Minoris
contrarius; per quem corpora ex antipathia fugiunt et fugant inimica, seque ab illis
separant, aut cum illis miscere se recusant. Quamvis enim videri possit in aliquibus hic
motus esse motus tantum per accidens aut per consequens, respectu Motus
Congregationis Minoris, quia nequeunt coire homogenea, nisi heterogeneis exclusis et
remotis; tamen ponendus est motus iste per se, et in speciem constituendus, quia in
multis appetitus Fugae cernitur magis principalis quam appetitus Coitionis.

Eminet autem hic motus insigniter in excretionibus animalium; nec minus etiam in
sensuum nonnullorum odiosis objectis, praecipue in olfactu et gustu. Odor enim foetidus
ita rejicitur ab olfactu, ut etiam inducat in os stomachi motum expulsionis per
consensum; sapor amarus et horridus ita rejicitur a palato aut gutture, ut inducat per
consensum capitis conquassationem et horrorem. Veruntamen etiam in aliis locum
habet iste motus. Conspicitur enim in antiperistasibus nonnullis; ut in aeris media
regione, cujus frigora videntur esse rejectiones naturae frigidae ex confiniis coelestium;
guemadmodum etiam videntur magpni illi fervores et inflammationes, quae inveniuntur
in locis subterraneis, esse rejectiones naturae calidae ab interioribus terrae. Calor enim
et frigus, si fuerint in quanto minore, se invicem perimunt; sin fuerint in massis majoribus
et tanquam justis exercitibus, tum vero per conflictum se locis invicem summovent et
ejiciunt. Etiam tradunt cinamomum et odorifera, sita juxta latrinas et loca foetida, diutius
odorem retinere; quia recusant exire et commisceri cum foetidis. Certe argentum vivum,
guod alias se reuniret in corpus integrum, prohibetur per salivam hominis, aut axungiam
porci, aut terebinthinam, et hujusmodi, ne partes ejus coeant; propter malum
consensum quem habent cum hujusmodi corporibus; a quibus undique circumfusis se

180



retrahunt; adeo ut fortior sit earum Fuga ab istis interjacentibus quam desiderium
uniendi se cum partibus sui similibus; id quod vocant mortificationem argenti vivi. Etiam
qguod oleum cum aqua non misceatur, non tantum in causa est differentia levitatis, sed
malus ipsorum consensus: ut videre est in spiritu vini, qui cum levior sit oleo, tamen se
bene miscet cum aqua. At maxime omnium insignis est Motus Fugae in nitro, et
hujusmodi corporibus crudis, quae flammam exhorrent; ut in pulvere pyrio, argento vivo,
necnon in auro. Fuga vero ferri ab altero polo magnetis a Gilberto bene notatur non esse
Fuga propria, sed conformitas, et coitio ad situm magis accommodatum [247].

[247] "Ita coitio magnetica actus est magnetis et ferri, non actio unius, utriusque
€vteA€La non €pyov, ouvevteAExela et conactus potius quam sympathia; antipathia
nulla est proprie magnetica. Nam fuga et declinatio terminorum, sive conversio
totius, utriusque actus est ad unitatem, a conactu et ouvevteAéxelo amborum."—
Gilbert, De Magnete, ii. c. 4. [js]

Sit Motus Undecimus, Motus Assimilationis, sive Multiplicationis sui, sive etiam
Generationis Simplicis. Generationem autem Simplicem dicimus non corporum
integralium, ut in plantis, aut animalibus; sed corporum similarium [248]. Nempe per
hunc motum corpora similaria vertunt corpora alia affinia, aut saltem bene disposita et
praeparata, in substantiam et naturam suam: ut flamma, quae super halitus et oleosa
multiplicat se, et generat novam flammam; aer, qui super aquam et aquea multiplicat se,
et generat novum aerum; spiritus vegetabilis et animalis, qui super tenuiores partes tam
aquei quam oleosi in alimentis suis multiplicat se, et generat novum spiritum; partes
solidae plantarum et animalium, veluti folium, flos, caro, os, et sic de caeteris, quae
singulae ex succis alimentorum assimilant et generant substantiam successivam et
epiusiam. Neque enim quenquam cum Paracelso delirare juvet, qui (distillationibus suis
scilicet occaecatus) nutritionem per separationem tantum fieri voluit; quodque in pane
vel cibo lateat oculus, nasus cerebrum, jecur [249]; in succo terrae radix, folium, flos.
Etenim sicut faber ex rudi massa lapidis vel ligni, per separationem et rejectionem
superflui, educit folium, florem, oculum, nasum, manum, pedem, et similia; ita
Archaeum illum Fabrum internum ex alimento per separationem et rejectionem educere
singula membra et partes asserit ille. Verum missis nugis, certissimum est partes
singulas, tam similares quam organicas, in vegetabilibus et animalibus, succos
alimentorum suorum fere communes, aut non multum diversos, primo attrahere cum
nonnullo delectu, deinde assimilare, et vertere in naturam suam. Neque assimilatio ista,
aut generatio simplex, fit solum in corporibus animatis, verum et inanimata ex hac re
participant; veluti de flamma et aere dictum est. Quinetiam spiritus emortuus [250], qui
in omni tangibili animato continetur, id perpetuo agit, ut partes crassiores digerat et
vertat in spiritum, qui deinde exeat; unde fit diminutio ponderis et exsiccatio, ut alibi
diximus. Neque etiam respuenda est in assimilatione accretio illa, quam vulgo ab
alimentatione distinguunt; veluti cum lutum inter lapillos concrescit, et vertitur in
materiam lapideam; squammae circa dentes vertuntur in substantiam non minus duram
guam sunt dentes ipsi, etc. Sumus enim in ea opinione, inesse corporibus omnibus
desiderium assimilandi, non minus quam coeundi ad homogenea; verum ligatur ista
virtus, sicut et illa, licet non iisdem modis. Sed modos illos, necnon solutionem ab iisdem,

181



omni diligentia inquirere oportet, quia pertinent ad senectutis refocillationem. Postremo
videtur notatu dignum, quod in novem illis motibus, de quibus diximus, corpora tantum
naturae suae conservationem appetere videntur; in hoc decimo autem propagationem
[251].

[248] i. e. bodies of uniform texture. [js]

[249] | have not been able to find any passage in Paracelsus which altogether
corresponds to this remark; and in his Modus Pharmacandi [249.1] the process of
digestion is described without reference to the Archeus [249.2]; nor is it said that
each member "latet in pane vel cibo." "Hoc scimus, quod cujusque membri
nutrimentum latitet in pane, came, et in aliis similiter." "Quot vero modis et quibus,
necnon qua ratione membris corporis nutrimentum dividatur, nos ignoramus; hoc
tantum scimus, rem ita se habere ut diximus."— De Modus. Pharmacandi. v. p. 233.
(I use the edition of 1603).

Bacon has, however, correctly stated the general doctrine that alimentation is by
separation; and again Paracelsus affirms that " officium vero Archei est in
microcosmo purum ab impuro separare." De Morbis Tartareis, iii. 195. The truth is
that Paracelsus's views are so often repeated and varied in the course of his writings,
that it is difficult to know how far his opinions are represented by any particular
passage.

It is well to remark that, to a certain extent, the theory here so decidedly condemned
has, by the recent progress of organic chemistry, been shown to be true. Nothing
seems better established than that the nitrogenised components of animal bodies
are derived from the corresponding elements of their food. With respect to fat, it is,
| believe, a prevailing opinion at present, that animals have the power of converting
into it the starch or sugar of their food ; and the production of butyric acid by
fermentation, has been regarded as at least aniillustration of the transformation. One
of the highest authorities on such a subject, however, | mean M. Boussangault, was,
at least a few years ago, of a different opinion. He regarded animal fat as the
representative of the fatty matters contained in the food. [js]

[249.1] "Modus Pharmacandi" (1562) is an essay attributed to Paracensus. [HJ]

[249.2] "Archeus" = "Archeus faber" was believed to be some sort of "viatal force",
related to digestion. [HJ]

[250] By "spiritus emortuus" Bacon understands that which in the Historia Vitae et
Mortis [250.1] he has called “spiritus mortualis." The fourth of his Canones Mobiles
[250.2], in the Historia Vitae et Mortis, etc. is this: — "In omnibus animatis duo sunt
genera spirituum, spiritus mortuales quales insunt inanimatis, et superadditus
spiritus vitalis." The former are such as «' insunt in carne, osse, membrana, et caeteris
separatis et mortuls." | do not think there is any distinct trace of this doctrine of a

182



spiritus mortualis [250.3]in Paracelsus. In his tract De Viribus Membrorum [250.4], i. c.
1., he describes the functions of the spiritus vitae in relation to the different organs,
without referring to any indwelling non-vital spirit (vol. iii. p. 1. of his Philosophy).

[is]

[250.1] “Historia Vitae et Mortis” (1623) is one of Bacon’s “Historia Naturalis” works,
investigating the causes and prolongation of life through empirical observation and
natural history.

[250.2] “Canones Mobiles” are provisional rules or “movable canons” in Novum
Organum I, distilling experimental insights into tentative axioms to guide further
inquiry without claiming finality.

[250.3] “The doctrine of a spiritus mortualis” in Bacon's natural philosophy refers to the
residual, inert spirit in bodies that have lost their active, vital spirit, often associated
with putrefaction or decay.

[250.4] “De Viribus Membrorum” refers to Bacon's inquiry into the powers and functions
of the parts of living bodies, focusing on their mechanical and physiological roles
within his broader investigation of life.

[251] The first "motus" which Bacon mentions does not relate to concrete bodies
("corpora"), but to matter in general. The “Motus Assimilationis" is therefore the
tenth of those which relate to "corpora,” though it is the eleventh in the general
arrangement. [js]

Sit Motus Duodecimus, Motus Excitationis; qui motus videtur esse ex genere
Assimilationis, atque eo nomine quandoque a nobis promiscue vocatur. Est enim motus
diffusivus, et communicativus, et transitivus, et multiplicativus, sicut et ille; atque effectu
(ut plurimum) consentiunt, licet efficiendi modo et subjecto differant. Motus enim
Assimilationis procedit tanquam cum imperio et potestate; jubet enim et cogit
assimilatum in assimilantem verti et mutari. At Motus Excitationis procedit tanquam arte
et insinuatione et furtim; et invitat tantum, et disponit excitatum ad naturam excitantis.
Etiam Motus Assimilationis multiplicat et transformat corpora et substantias; veluti, plus
fit flammae, plus aeris, plus spiritus, plus carnis. At in Motu Excitationis, multiplicantur
et transeunt virtutes tantum; et plus fit calidi, plus magnetici, plus putridi. Eminet autem
iste motus praecipue in calido et frigido. Neque enim calor diffundit se in calefaciendo
per communicationem primi caloris; sed tantum per Excitationem partium corporis ad
motum illum qui est Forma Calidi; de quo in Vindemiatione Prima de Natura Calidi
diximus. Itaque longe tardius et difficilius excitatur calor in lapide aut metallo quam in
aere, ob inhabilitatem et impromptitudinem corporum illorum ad motum illum; ita ut
verisimile sit posse esse interius versus viscera terrae materias quae calefieri prorsus
respuant; quia ob condensationem majorem spiritu illo destituuntur a quo Motus iste
Excitationis plerunque incipit. Similiter magnes induit ferrum nova partium dispositione
et motu conformi; ipse autem nihil ex virtute perdit. Similiter fermentum panis, et flos

183



cervisiae, et coagulum lactis, et nonnulla ex venenis, excitant et invitant motum in massa
farinaria, aut cervisia, aut caseo, aut corpore humano, successivum et continuatum; non
tam ex vi excitantis quam ex praedispositione et facili cessione excitati [252].

[252] The theory here proposed is nearly equivalent to the most recent views on the
same subject, as the following passage will sufficiently show.— It is obvious that both
statements, however much of truth they may involve, are indefinite and
unsatisfactory. It is not said whether the new properties engendered depend upon
new types of motion or new arrangements, though the latter is probably Liebig's
opinion.

"All the phenomena of fermentation, when taken together, establish the correctness
of the principle long since recognised by Laplace [252.1] and Berthollet [252.2],
namely, that an atom or molecule, put in motion by any power whatever, may
communicate its own motion to another atom in contact with it.

"This is a dynamical law of the most general application, manifested everywhere
when the resistance or force opposing the motion, such as the vital principle, the
force of affinity, electricity, cohesion, etc, is not sufficiently powerful to arrest the
motion imparted.

"This law has only recently been recognised as a cause of the alterations in forms
and properties which occur in our chemical combinations; and its establishment is
the greatest and most enduring acquisition which chemical science has derived from
the study of fermentation."—Liebig's Letters on Chemistry [252.3], p. 209. [js]

[252.1] "Laplace" = "Blaise Pascal" (1623-1662). [HJ]
[252.2] "Berthollet" = "Claude Louis Berthollet" (1748-1822). [HJ]

[252.3] "Liebig" = "Justus von Liebig" (1803-1873), and "Letters on Chemistry" = "Letters
on Chemistry in Its Relations to Physiology and Commerce", with the original title
"Chemische Briefe", first published (1844-1845). [HJ]

Sit Motus Decimus Tertius, Motus Impressionis; qui Motus est etiam ex genere Motus
Assimilationis, estque ex diffusivis motibus subtilissimus. Nobis autem visum est eum in
speciem propriam constituere, propter differentiam insignem quam habet erga priores
duos. Motus enim Assimilationis simplex corpora ipsa transformat; ita ut si tollas primum
movens nihil intersit ad ea quae sequuntur. Neque enim prima accensio in flammam, aut
prima versio in aerem, aliquid facit ad flammam aut aerem in generatione succedentem.
Similiter, Motus Excitationis omnino manet, remoto primo movente, ad tempora bene
diuturna; ut in corpore calefacto, remoto primo calore; in ferro excito, remoto magnete;
in massa farinaria, remoto fermento. At Motus Impressionis, licet sit diffusivus, et
transitivus, tamen perpetuo pendere videtur ex primo movente; adeo ut, sublato aut
cessante illo, statim deficiat et pereat; itaqgue etiam momento, aut saltem exiguo

184



tempore, transigitur. Quare Motus illos Assimilationis et Excitationis, Motus Generationis
Jovis, quia generatio manet; hunc autem motum Motum Generationis Saturni, quia
natus statim devoratur et absorbetur, appellare consuevimus. Manifestat se vero hic
motus in tribus; in lucis radiis; sonorum percussionibus; et magneticis, quatenus ad
communicationem [253]. Etenim amota luce, statim pereunt colores et reliquae
imagines ejus; amota percussione prima et quassatione corporis inde facta, paulo post
perit sonus. Licet enim soni etiam in medio per ventos tanquam per undas agitentur;
tamen diligentius notandum est, quod sonus non tam diu durat quam fit resonatio [254].
Etenim impulsa campana, sonus ad bene magnum tempus continuari videtur; unde quis
facile in errorem labatur, si existimet toto illo tempore sonum tanquam natare et haerere
in aere; quod falsissimum est. Etenim illa resonatio non est idem sonus numero, sed
renovatur. Hoc autem manifestatur ex sedatione sive cohibitione corporis percussi. Si
enim sistatur et detineatur campana fortiter et fiat immobilis, statim perit sonus nec
resonat amplius; ut in chordis, si post primam percussionem tangatur chorda, vel digito
ut in lyra, vel calamo ut in espinetis, statim desinit resonatio. Magnete autem remoto,
statim ferrum decidit. Luna autem a mari non potest removeri; nec terra a ponderoso
dum cadit. Itaque de illis nullum fieri potest experimentum; sed ratio eadem est.

[253] i.e., as regards the communication of influence. [js]
[254] 1, e., the original sound does not last all the time the resonance goes on. [js]

Sit Motus Decimus Quartus, Motus Configurationis, aut Situs; per quem corpora
appetere videntur, non coitionem aut separationem aliquam, sed situm, et
collocationem, et configurationem cum aliis. Est autem iste motus valde abstrusus, nec
bene inquisitus. Atque in quibusdam videtur quasi incausabilis; licet revera (ut
existimamus) non ita sit. Etenim si quaeratur cur potius coelum volvatur ab oriente in
occidentem quam ab occidente in orientem; aut cur vertatur circa polos positos juxta
Ursas potius quam circa Orionem, aut ex alia aliqua parte coeli: videtur ista quaestio
tanquam quaedam extasis, cum ista potius ab experientia, et ut positiva [255] recipi
debeant. At in natura profecto sunt quaedam ultima et incausabilia; verum hoc ex illis
non esse videtur. Etenim hoc fieri existimamus ex quadam harmonia et consensu mundi,
qui adhuc non venit in observationem [256]. Quod si recipiatur motus terrae ab
occidente in orientem, eaedem manent quaestiones. Nam et ipsa super aliquos polos
movetur. Atque cur tandem debeant isti poli collocari magis ubi sunt quam alibi [257]?
ltem verticitas, et directio, et declinatio magnetis ad hunc motum referuntur. Etiam
inveniuntur in corporibus tam naturalibus quam artificialibus, praesertim consistentibus
et non fluidis, collatio quaedam et positura partium, et tanquam villi et fibrae, quae
diligenter investigandae sunt; utpote sine quarum inventione corpora illa commode
tractari aut regi non possunt. At circulationes illas in liquidis, per quas illa dum pressa
sint, antequam se liberare possunt, se invicem relevant, ut compressionem illam ex
aequo tolerent, motui libertatis verius assignamus.

[255] i. e. as merely positive facts. [js]

185



[256] The most striking instance of this kind of harmony is the circumstance that all the
movements of the solar system are in the same general direction, viz., from west to
east. Laplace has attempted to calculate the probability that this uniformity is the
result of a common cause determining the direction of their movements; but these
numerical estimations of the probability of the truth of any induction are, on several
accounts, altogether unsatisfactory. [js]

[257] This passage shows that Bacon was not aware that the poles are not fixed
(collocati) anywhere ; in other words, that he was not acquainted with the precession
of the equinoxes;—an additional proof how little of his attention had been given to
mathematical physics. [js]

Sit Motus Decimus Quintus, Motus Pertransitionis, sive Motus secundum Meatus; per
guem virtutes corporum magis aut minus impediuntur aut provehuntur a mediis
ipsorum, pro natura corporum et virtutum operantium, atque etiam medii. Aliud enim
medium luci convenit, aliud sono, aliud calori et frigori, aliud virtutibus magneticis,
necnon aliis nonnullis respective.

Sit Motus Decimus Sextus, Motus Regius (ita enim eum appellamus) sive Politicus; per
guem partes in corpore aliquo praedominantes et imperantes reliquas partes fraenant,
domant, subigunt, ordinant, et cogunt eas adunari, separari, consistere, moveri,
collocari, non ex desideriis suis, sed prout in ordine sit et conducat ad bene esse partis
illius imperantis; adeo ut sit quasi Regimen et Politia quaedam, quam exercet pars regens
in partes subditas. Eminet autem hic motus praecipue in spiritibus animalium, qui motus
omnes partium religuarum, quamdiu ipse in vigore est, contemperat. Invenitur autem in
aliis corporibus in gradu quodam inferiore; quemadmodum dictum est de sanguine et
urinis, quae non solvuntur donec spiritus, qui partes earum commiscebat et cohibebat,
emissus fuerit aut suffocatus. Neque iste motus omnino spiritibus proprius est, licet in
plerisque corporibus spiritus dominentur ob motum celerem et penetrationem.
Veruntamen in corporibus magis condensatis, nec spiritu vivido et vigente (qualis inest
argento vivo et vitriolo) repletis, dominantur potius partes crassiores; adeo ut nisi
fraenum et jugum hoc arte aliqua excutiatur, de nova aliqua hujusmodi corporum
transformatione minime sperandum sit. Neque vero quispiam nos oblitos esse existimet
ejus quod nunc agitur; quia cum ista series et distributio motuum ad nil aliud spectet,
quam ut illorum Praedominantia per Instantias Luctae melius inquiratur, jam inter motus
ipsos Praedominantiae mentionem faciamus. Non enim in descriptione motus istius
regii, de Praedominantia motuum aut virtutum tractamus, sed praedominantia partium
in corporibus. Haec enim ea est Praedominantia, quae speciem istam motus peculiarem
constituit.

Sit Motus Decimus Septimus, Motus Rotationis Spontaneus; per quem corpora motu
gaudentia, et bene collocata, natura sua fruuntur, atque seipsa sequuntur, non aliud, et
tanquam proprios petunt amplexus. Etenim videntur corpora aut movere sine termino;
aut plane quiescere; aut ferri ad terminum, ubi pro natura sua aut rotent aut quiescant.
Atque quae bene collocata sunt, si motu gaudeant, movent per circulum: motu scilicet

186



aeterno et infinito. Quae bene collocata sunt, et motum exhorrent, prorsus quiescunt.
Quae non bene collocata sunt, movent in linea recta (tanquam tramite brevissimo) ad
consortia suorum connaturalium [258]. Recipit autem Motus iste Rotationis differentias
novem. Primam, centri sui, circa quod corpora movent: secundam, polorum suorum,
supra quos movent: tertiam, circumferentiae sive ambitus sui, prout distant a centro:
quartam, incitationis suae, prout celerius aut tardius rotant: quintam, consequutionis
motus sui, veluti ab oriente in occidentem, aut ab occidente in orientem: sextam,
declinationis a circulo perfecto per spiras longius aut propius distantes a centro suo:
septimam, declinationis a circulo perfecto per spiras longius aut propius distantes a polis
suis: octavam, distantiae proprioris aut longioris spirarum suarum ad invicem: nonam et
ultimam, variationis ipsorum polorum, si sint mobiles: quae ipsa ad rotationem non
pertinet, nisi fiat circulariter [259]. Atque iste motus communi et inveterata opinione
habetur pro proprio coelestium. Attamen gravis de illo motu lis est inter nonnullos tam
ex antiquis quam modernis, qui rotationem terrae attribuerunt. At multo fortasse justior
movetur controversia (si modo res non sit omnino extra controversiam), an motus
videlicet iste (concesso quod terra stet) coeli finibus contineatur, an potius descendat, et
communicetur aeri et aquis. Motum autem rotationis in missilibus, ut in spiculis, sagittis,
pilis sclopetorum, et similibus, omnino ad Motum Libertatis rejicimus.

[258] This passage is wholly in accordance with the Peripatetic system of physics. But the
modifications which Bacon goes on to enumerate, to which, as he conceives, the
eternal circular motions of the heavenly bodies may be subject, are sufficient to
destroy the whole a priori argument in favour of such a system of astronomy as that
which we find in the twelfth book of the Metaphysics. It has not been sufficiently
observed that the Ptolemaic system is no less at variance with the Peripatetic
philosophy than the heliocentrical. The attempts of Turrianus [258.1] and
Fracastorius to construct what may be called an orthodox system of astronomy—
that is one in which all the motions should take place in circles of which the earth is
the centre—was suggested chiefly, as we learn from the Homocentrica [258.2] of the
latter, by the wish to reconcile astronomy and philosophy. It had no Scientific value,
since it left all the phenomena of variations of parallax and apparent diameter
unexplained, or, at any rate, gave an explanation of them which no astronomer
would accept. It was nevertheless favourably received by the systematic
Peripaticians. See, for instance. Flaminius, De prima Philosoph [258.3]. Paraph, p.
119. (I quote the Basle edition of 1557.) [js]

[258.1] "Turrianus" = "Francisco Torres" (1509-1580). [HJ]

[258.2] "Homocentrica" = "Sphaerae Homocentricae" = "geocentric astronomical
model". [HJ]

[258.3] "Flaminius" = "Marcus Antonius Flaminius" = "Marcantonio Flaminio" (1498-

1550), and "De prima Philosoph." = "Paraphrasis in duodecimum Aristotelis librum
de prima philosophia", originally published in Venice (1536). [HJ]

187



[259] | believe the sense is that unless we restrict ourselves to circular motion, that is,
unless we reject the sixth and seventh species of variation, it will not be necessary for
us to suppose the poles themselves to be movable: in other words, that the
phenomena of which we could by this hypothesis give an account may be adequately
represented without it by means of spirals. [js]

Sit Motus Decimus Octavus, Motus Trepidationis, cui (ut ab astronomis intelligitur) non
multum fidei adhibemus [260]. Nobis autem corporum naturalium appetitus ubique
serio perscrutantibus occurrit iste motus; et constitui debere videtur in speciem. Est
autem hic motus veluti aeternae cujusdam captivitatis. Videlicet ubi corpora non omnino
pro natura sua bene locata, et tamen non prorsus male se habentia, perpetuo trepidant,
et irrequiete se agant, nec statu suo contenta, nec ulterius ausa progredi. Talis invenitur
motus in corde et pulsibus animalium; et necesse est ut sit in omnibus corporibus, quae
statu ancipiti ita degunt inter commoda et incommoda, ut distracta liberare se tentent,
et denuo repulsam patiantur, et tamen perpetuo experiantur.

[260] The name of trepidation was given by the Alphonsine astronomers [260.1] to a
motion by which they imagined the starry heaven to be affected, and in virtue of
which its equinoxes described small circles of nine degrees radius about those of the
ninth or next superior orb. To account for this motion they introduced a tenth orb.
The phenomenon, however, thus accounted for was altogether imaginary, although it
is true that the length of the tropical year, by supposed variations of which the idea
of trepidation was suggested, is not rigorously constant. It may be (Questioned
whether Bacon's hesitation to accept the astronomical motion of trepidation had any
better foundation than his doubts whether the proper motions of the planetary orbs
were anything more than "res confictsc et suppositae." The question of the existence
or non-existence of trepidation could only be decided by a person conversant with
the details of the received system of astronomy. [js]

[260.1] The “Alphonsine astronomers” were medieval scholars who compiled astronomical
tables under King Alfonso X of Castile in the 13th century, aiming to improve upon
Ptolemaic models.

Sit Motus Decimus Nonus et postremus, motus ille cui vix nomen motus competit, et
tamen est plane motus. Quem motum, Motum Decubitus, sive Motum Exhorrentiae
Motus, vocare licet. Per hunc motum terra stat mole sua, moventibus se extremis suis in
medium; non ad centrum imaginativum, sed ad unionem. Per hunc etiam appetitum
omnia majorem in modum condensata motum exhorrent, atque illis pro omni appetitu
est non moveri; et licet infinitis modis vellicentur et provocentur ad motum, tamen
naturam suam (quoad possunt) tuentur. Quod si ad motum compellantur, tamen hoc
agere semper videntur ut quietem et statum suum recuperent, neque amplius moveant.
Atque circa hoc certe se agilia praebent, et satis perniciter et rapide (ut pertaesa et
impatientia omnis morae) contendunt. Hujus autem appetitus imago ex parte tantum
cerni potest; quia hic apud nos, ex subactione et concoctione coelestium [261], omne
tangibile non tantum non condensatum est ad ultimitatem, sed etiam cum spiritu

188



nonnullo miscetur.
[261] In illustration of this phrase, see Footnote [153] 4+4—26%. [js]

Proposuimus itaque jam species sive elementa simplicia motuum, appetituum, et
virtutum activarum, quae sunt in natura maxime catholica. Neque parum scientiae
naturalis sub illis adumbratum est. Non negamus tamen et alias species fortasse addi
posse, atque istas ipsas divisiones secundum veriores rerum venas transferri, denique in
minorem numerum posse redigi. Neque tamen hoc de divisionibus aliquibus abstractis
intelligimus: veluti si quis dicat corpora appetere vel conservationem, vel exaltationem,
vel propagationem, vel fruitionem naturae suae; aut si quis dicat motus rerum tendere
ad conservationem et bonum, vel universi, ut Antitypiam et Nexum; vel universitatum
magnarum, ut Motus Congregationis Majoris, Rotationis, et Exhorrentiae Motus; vel
formarum specialium, ut reliquos. Licet enim haec vera sint, tamen nisi terminentur in
materia et fabrica secundum veras lineas, speculativa sunt, et minus utilia. Interim
sufficient et boni erunt usus ad pensitandas Praedominantias virtutum et exquirendas
Instantias Luctae; id quod nunc agitur.

Etenim ex his quos proposuimus motibus alii prorsus sunt invincibiles; alii aliis sunt
fortiores, etillos ligant, fraenant, disponunt; alii aliis longius jaculantur; alii alios tempore
et celeritate praevertunt; alii alios fovent, roborant, ampliant, accelerant.

Motus Antitypiae omnino est adamantinus et invincibilis. Utrum vero Motus Nexus sit
invincibilis adhuc haeremus. Neque enim pro certo affirmaverimus utrum detur Vacuum,
sive coacervatum sive permistum [262]. At de illo nobis constat, rationem illam, propter
guam introductum est Vacuum a Leucippo et Democrito (videlicet quod absque eo non
possent eadem corpora complecti et implere majora et minora spatia), falsam esse. Est
enim plane plica materiae complicantis et replicantis se per spatia, inter certos fines,
absque interpositione Vacui; neque est in aere ex vacuo bis millies (tantum enim esse
oportet) plus quam in auro [263]. Id quod ex potentissimis corporum pneumaticorum
virtutibus (quae aliter tanquam pulveris minuti natarent in vacuo), et multis aliis
demonstrationibus, nobis satis liquet. Reliqui vero Motus regunt et reguntur invicem,
pro rationibus vigoris, quanti, incitationis, ejaculationis, necnon tum auxiliorum tum
impedimentorum quae occurrunt.

[262] "Vacuum permistum," kevov ayxwplotov, is vacuum diffused through the
interstices of any portion of matter. By “vacuum coacervatum," KEVOV KEXWPLOUEVOV,
is meant clear empty space. See, for this distinction, Aristotle, Phys. iv. 7. Hero of
Alexandria [262.1], whom Bacon mentions more than once, approves of those who
admit the former kind of vacuum and reject the latter. See the Introduction to his
Spiritalia [262.2].

[It is perhaps worth observing that in the fable entitled "Cupido sive Atomus (De Sap.

Vet. [262.3] xvii.), where the theory of a vacuum is mentioned, this distinction was
not introduced till Bacon revised the work in his later years. The passage which

189



stands thus in the original edition (1609)—“Quisquis autem atomum ponit et
vacuum, necessario virtutem atomi ad distans introducit" — is altered, in the edition
published by Rawley after Bacon's death, to " Quisquis autem atomum asserit atque
vacuum (licet istud vacuum intermistum ponat, non segregatum) necessario," etc.—

[J5]]

[262.1] "Hero of Alexandria" = "Hero or Heron" = "Hpwv 0 AAefavdpeug" (10-70).
Whether his real name was "Heo or Heron", or this is a professinal name is not really
known. [HJ]

[262.2] "Spiritalia" = "Spiritalium liber" = "Mvevpatikd" is a book attributed to Hero of
Alexandria. [HJ]

[262.3] "De Sap. Vet." = "De Sapientia Veterum" = (On the Wisdom of the Ancients), is a
work by Bacon (1609). [HJ]

[263] "Ex vacuo bis millies" is to be rendered " two thousand times as much of vacuity."
Bacon (vid. supra, n. 50.) thought spirit of wine a hundred times denser than its own
vapour, and gold twenty-one times denser than spirit of wine. In the Historia Densi
et Rari, he remarks that air is at least a hundred-fold rarer than water; and from the
table there given it appears that the specific density of gold is to that of water as
1000 to 56, nearly. Hence he must have estimated the density of gold at 1900-fold
that of air. Now, if we take the same weight of air and of gold, it is clear that,
neglecting the space occupied by the solid matter, supposed equally dense, of each,
the ratio of their densities is the same as that of the "vacua permista" which they
respectively contain, and that if we take the solid matter into account the "ex vacuo"
in the case of air must bear a larger ratio than that of the densities to the "ex vacuo"
of gold; so that we may take it in round numbers to be as two thousand to one, as
in the text. The passage is important as showing that Bacon, notwithstanding his
frequent mention of Democritus, did not adopt the atomic philosophy, though he did
not absolutely reject the physical part of it. [js]

Exempli gratia: magnes armatus nonnullus detinet et suspendit ferrum, ad
sexagecuplum pondus ipsius; eo usque dominatur Motus Congregationis Minoris super
Motum Congregationis majoris; quod si majus fuerit pondus, succumbit. Vectis tanti
roboris sublevabit tantum pondus; eo usque dominatur Motus Libertatis super Motum
Congregationis Majoris; sin majus fuerit pondus, succumbit. Corium tensum ad
tensuram talem non rumpitur; eo usque dominatur Motus Continuationis super Motum
Tensurae; quod si ulterior fuerit tensura, rumpitur corium, et succumbit Motus
Continuationis. Aqua per rimam perforationis talis effluit; eo usque dominatur Motus
Congregationis Majoris super Motum Continuationis; quod si minor fuerit rima,
succumbit, et vincit Motus Continuationis. In pulvere sulphuris solius immissi [264] in
sclopetum cum pila, et admoto igne, non emittitur pila; in eo Motus Congregationis
Majoris vincit Motum Hyles. At in pulvere pyrio immisso vincit Motus Hyles in sulphure,
adjutus Motibus Hyles et Fugae in nitro. Et sic de caeteris. Etenim Instantiae Luctae (quae

190



indicant Praedominantiam Virtutum, et secundum quas rationes et calculos
praedominentur et succumbant) acri et sedula diligentia undique sunt conquirendae.

[264] [So in the original edition.] The true reading seems to be "immisso." [js]

Etiam modi et rationes ipsius succumbentiae motuum diligenter sunt introspiciendae.
Nempe, an omnino cessent, vel potius usque nitantur, sed ligentur. Etenim in corporibus
hic apud nos, nulla vera est quies, nec in integris nec in partibus; sed tantum secundum
apparentiam. Quies autem ista apparens causatur aut per Aequilibrium, aut per
absolutam praedominantiam motuum. Per aequilibrium, ut in bilancibus, quae stant si
aequa sint pondera. Per Praedominantiam, ut in hydriis perforatis, ubi quiescit aqua et
detinetur a decasu, per Praedominantiam Motus Nexus. Notandum tamen est (ut
diximus) quatenus nitantur motus illi succumbentes. Etenim si quis per luctam
detineatur extensus in terra, brachiis et tibiis vinctis, aut aliter detentis; atque ille tamen
totis viribus resurgere nitatur; non est minor nixus, licet non proficiat. Hujus autem rei
conditio (scilicet utrum per praedominantiam motus succumbens quasi annihiletur, an
potius continuetur nixus, licet non conspiciatur), quae latet in conflictibus, apparebit
fortasse in concurrentiis. Exempli gratia; fiat experimentum in sclopetis, utrum
sclopetus, pro tanto spatio quo emittat pilam in linea directa, sive (ut vulgo loquuntur)
in puncto blanco, debiliorem edat percussionem ejaculando in supra, ubi Motus Ictus est
simplex, quam desuper, ubi Motus Gravitatis concurrit cum Ictu.

Etiam canones Praedominantiarum qui occurrunt colligendi sunt. Veluti, quod quo
communius est bonum quod appetitur, eo Motus est fortior ut Motus Nexus, qui respicit
communionem universi, fortior est Motu Gravitatis, qui respicit communionem
densorum. Etiam quod appetitus qui sunt boni privati, non praevalent plerunque contra
appetitus boni magis publici, nisi in parvis quantis. Quae utinam obtinerent in civilibus.

XLIX.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo quinto Instantias Innuentes; eas
scilicet, quae commoda hominum innuunt aut designant. Etenim ipsum Posse et ipsum
Scire naturam humanam amplificant, non beant. Itaque decerpenda sunt ex universitate
rerum ea quae ad usus vitae maxime faciunt. Verum de iis erit magis proprius dicendi
locus, cum Deductiones ad Praxim tractabimus. Quinetiam in ipso opere Interpretationis
circa singula subjecta, locum semper Chartae Humanae, sive Chartae Optativae,
assignamus. Etenim et quaerere et optare non inepte, pars scientiae est.

L.

Inter Praerogativas Instantiarum ponemus loco vicesimo sexto Instantias Polychrestas.
Eae sunt, quae pertinent ad varia et saepius occurrunt; ideogue operae et novis
probationibus haud parum parcunt. Atque de instrumentis ipsis atque ingeniationibus
proprius erit dicendi locus, cum Deductiones ad Praxim et Experimentandi Modos

191



tractabimus. Quinetiam quae adhuc cognita sunt et in usum venerunt, in Historiis
Particularibus singularum artium describentur. In praesenti autem subjungemus
quaedam catholica circa ea pro exemplis tantum Polychresti.

Operatur igitur homo super corpora naturalia (praeter ipsam admotionem et
amotionem corporum simplicem) septem praecipue modis: nempe, vel per exclusionem
eorum quae impediunt et disturbant; vel per compressiones, extensiones, agitationes,
et hujusmodi; vel per calorem et frigus; vel per moram in loco convenienti; vel per
fraenum et regimen motus; vel per consensus speciales; vel per alternationem
tempestivam et debitam, atque seriem et successionem horum omnium; aut saltem
nonnullorum ex illis.

Ad primum igitur quod attinet; aer communis qui undique praesto est et se ingerit, atque
radii coelestium, multum turbant. Quae itaque ad illorum exclusionem faciunt, merito
haberi possint pro Polychrestis. Huc igitur pertinent materies et crassities vasorum, in
quibus corpora ad operationem praeparata reponuntur. Similiter, modi accurati
obturationis vasorum, per consolidationem et lutum sapientiae, ut loquuntur chymici.
Etiam clausura per liguores in extimis, utilissima res est; ut cum infundunt oleum super
vinum aut succos herbarum, quod expandendo se in summitate instar operculi, optime
ea conservat illaesa ab aere. Neque pulveres res malae sunt; qui, licet contineant aerem
permistum, tamen vim aeris coacervati et circumfusi arcent: ut fit in conservatione
uvarum et fructuum intra arenam, et farinam. Etiam cera, mel, pix, et hujusmodi tenacia,
recte obducuntur ad clausuram perfectiorem, et ad summovendum aerem et coelestia.
Etiam nos experimentum quandoque fecimus, ponendo vas, necnon aliqua alia corpora,
intra argentum vivum, quod omnium longe densissimum est ex iis quae circumfundi
possunt. Quinetiam specus et cavernae subterraneae magni usus sunt ad prohibendum
insolationem et aerem istum apertum praedatorium; qualibus utuntur Germani
Septentrionales pro granariis. Necnon repositio corporum in fundo aquarum ad hoc
spectat: ut memini me quippiam audisse de utribus vini demissis in profundum puteum,
ad infrigidationem scilicet, sed casu et per neglectum ac oblivionem ibidem
remanentibus per multos annos, et deinde extractis; unde vinum factum est non solum
non vapidum aut emortuum, sed multo magis nobile ad gustum, per commixtionem
partium suarum (ut videtur) magis exquisitam. Quod si postulet res ut corpora
demittantur ad fundum aquarum, veluti intra fluvios aut mare, neque tamen aquas
tangant, nec in vasibus obturatis concludantur, sed aere tantum circumdentur; bonus est
usus vasis illius quod adhibitum est nonnunquam ad operandum subter aquis super
navigia demersa, ut urinatores diutius manere possint sub aquis, et per vices ad tempus
respirare. lllud hujusmodi erat. Conficiebatur dolium ex metallo concavum, quod
demittebatur aequabiliter ad superficiem aquae, atque sic deportabat totum aerem qui
continebatur in dolio secum in fundum maris. Stabat autem super pedes tres (instar
tripodis), qui longitudinis erant aliquanto minoris statura hominis; ita ut urinator posset
cum anhelitus deficeret, immittere caput in cavum dolii, et respirare, et deinde opus
continuare. Atque audivimus inventam esse jam machinam aliquam naviculae aut
scaphae, quae homines subter aquis vehere possit ad spatia nonnnulla [265]. Verum sub
tali vase, quale modo diximus, corpora quaevis facile suspendi possint; cujus causa hoc

192



experimentum adduximus.

[265] According to Beckmann [265.1], the first distinct mention of the diving-bell, at least
in modern times, is to be found in Fainsius [265.2], as quoted by Schott [265.3].
Fainsius gives an account of some Greeks who exhibited a diving-bell at Toledo,
before Charles the Fifth [265.4] and his court, in 1538. [js]

[265.1] "Beckmann" = "Johann Beckmann" (1739-1811), and "diving-bell" is one of his
inventions.

[265.2] "Fainsius" = "Fainus" = "Johannes Faber" (1574-1629). [HJ]
[265.3] "Schott" = "Gaspar Schott" (1608-1666). [HJ]

[265.4] "Charles the Fifth" = "Charles V, Holy Roman Emperor" = "Charles | of Spain"
(1500-1558). This Charles was the nephew of Catherine of Aragon! [HJ]

Est et alius usus diligentis et perfectae clausurae corporum: nempe, non solum ut
prohibeatur aditus aeris per exterius (de quo jam dictum est), verum etiam ut cohibeatur
exitus spiritus corporis, super quod fit operatio per interius. Necesse est enim ut operanti
circa corpora naturalia constet de summis suis: viz. quod nihil expirarit aut effluxerit.
Fiunt enim profundae alterationes in corporibus, quando, natura prohibente
annihilationem, ars prohibeat etiam deperditionem aut evolationem alicujus partis.
Atque hac de re invaluit opinio falsa (quae si vera esset, de ista conservatione summae
certae absque diminutione esset fere desperandum): viz. spiritus corporum, et aerem
majori gradu caloris attenuatum, nullis vasorum claustris posse contineri, quin per poros
vasorum subtiliores evolent. Atque in hanc opinionem adducti sunt homines per vulgata
illa experimenta, poculi inversi super aguam cum candela aut charta inflammata, ex quo
fit ut aqua sursum attrahatur; atque similiter ventosarum, quae super flammam
calefactae trahunt carnes. Existimant enim in utroque experimento aerem attenuatum
emitti, et inde quantum ipsius minui, ideoque aguam aut carnes per nexum succedere.
Quod falsissimum est. Aer enim non quanto diminuitur, sed spatio contrahitur; neque
incipit motus iste successionis aquae, antequam fiat extinctio flammae aut refrigeratio
aeris: adeo ut medici, quo fortius attrahant ventosae, ponant spongias frigidas [266]
aqua madefactas super ventosas. ltaque non est cur homines multum sibi metuant de
facili exitu aeris aut spirituum. Licet enim verum sit etiam solidissima corpora habere
suos poros, tamen aegre patitur aer aut spiritus comminutionem sui ad tantam
subtilitatem; quemadmodum et aqua exire recusat per rimam minusculam.

[266] The right reading is doubtless " frigida;" but the sense is obvious. [js]
De secundo vero modo ex septem praedictis illud imprimis notandum est, valere certe
compressiones et hujusmodi violentias ad motum localem, atque alia id genus,

potentissime; ut in machinis et missilibus: etiam ad destructionem corporis organici,
atque earum virtutum quae consistunt plane in motu. Omnis enim vita, immo etiam

193



omnis flamma et ignitio destruitur per compressiones; ut et omnis machina corrumpitur
et confunditur per easdem. Etiam ad destructionem virtutum quae consistunt in
posituris, et dissimilaritate partium paulo crassiore; ut in coloribus (neque enim idem
color floris integri et contusi, neque succini integri et pulverizati); etiam in saporibus
(neque enim idem sapor pyri immaturi, et ejusdem compressi ac subacti; nam manifesto
dulcedinem majorem concipit). Verum ad transformationes et alterationes nobiliores
corporum similarium non multum valent istae violentiae; quia corpora per eas non
acquirunt consistentiam aliqguam novam constantem et quiescentem, sed transitoriam,
et nitentem semper ad restitutionem et liberationem sui. Attamen non abs re foret hujus
rei facere experimenta aliqua diligentiora; ad hoc scilicet, utrum condensatio corporis
bene similaris (qualia sunt aer, aqua, oleum, et hujusmodi), aut rarefactio similiter per
violentiam indita, possint fieri constantes et fixae et quasi mutatae in naturam. Id quod
primo experiendum per moram simplicem; deinde per auxilia et consensus. Atque illud
nobis in promptu fuisset (si modo in mentem venisset), cum aquam (de qua alibi) per
malleationes et pressoria condensavimus, antequam erumperet. Debueramus enim
sphaeram complanatam per aliquot dies sibi permisisse, et tum demum aquam
extraxisse; ut fieret experimentum, utrum statim impletura fuisset talem dimensionem,
gualem habebat ante condensationem. Quod si non fecisset aut statim, aut certe paulo
post, constans videlicet facta videri potuisset ista condensatio; sin minus, apparuisset
factam fuisse restitutionem, et compressionem fuisse transitoriam. Etiam simile
qguiddam faciendum erat circa extensionem aeris in ovis vitreis. Etenim debuerat fieri,
post exuctionem fortem, subita et firma obturatio; deinde debuerant ova illa manere ita
obturata per nonnullos dies; et tum demum experiendum fuisset, utrum aperto
foramine attractus fuisset aer cum sibilo, aut etiam attracta fuisset tanta quantitas aquae
post immersionem, quanta fuisset ab initio, si nulla adhibita fuisset mora. Probabile
enim, aut saltem dignum probatione est, haec fieri potuisse et posse; propterea quod in
corporibus paulo magis dissimilaribus similia efficiat mora temporis. Etenim baculum per
compressionem curvatum post aliquod tempus non resilit; neque id imputandum est
alicui deperditioni ex quanto ligni per moram; nam idem fiet in lamina ferri (si augeatur
mora), quae non est expirabilis. Quod si non succedat experimentum per moram
simplicem, tamen non deserendum est negotium, sed auxilia alia adhibenda. Non enim
parum lucri fit, si per violentias indi possint corporibus naturae fixae et constantes. Hac
enim ratione aer possit verti in aquam per condensationes, et complura alia id genus.
Dominus enim est homo motuum violentorum, magis quam caeterorum.

At tertius ex septem modis refertur ad magnum illud organum, tam naturae quam artis,
quoad operandum; videlicet calidum et frigidum. Atque in hac parte claudicat plane
potentia humana, tanquam ex uno pede. Habemus enim calorem ignis, qui caloribus
solis (prout ad nos deferuntur) et caloribus animalium quasi infinitis partibus potentior
est et intensior. At deest frigus, nisi quale per tempestates hyemales, aut per cavernas,
aut per circundationes nivis et glaciei, haberi potest: quod in comparatione aequari
potest cum calore fortasse solis meridiano in regione aliqua ex torridis, aucto insuper
per reverberationes montium et parietum; nam hujusmodi utique tam calores quam
frigora ab animalibus ad tempus exiguum tolerari possunt. Nihili autem sunt fere prae
calore fornacis ardentis, aut alicujus frigoris quod huic gradui respondeat. Itaque omnia

194



hic apud nos vergunt ad rarefactionem, et desiccationem, et consumptionem: nihil fere
ad condensationem et intenerationem, nisi per misturas et modos quasi spurios. Quare
Instantiae Frigoris omni diligentia sunt conquirendae: quales videntur inveniri in
expositione corporum super turres quando gelat acriter; in cavernis subterraneis;
circundationibus nivis et glaciei in locis profundioribus, et ad hoc excavatis; demissione
corporum in puteos; sepulturis corporum in argento vivo et metallis; immersione
corporum in aquis, quae vertunt ligna in lapides; defossione corporum in terra (qualis
fertur apud Chinenses esse confectio porcellanae, ubi massae ad hoc factae dicuntur
manere intra terram per quadraginta aut quinquaginta annos, et transmitti ad haeredes,
tanquam minerae quaedam artificiales); et hujusmodi. Quinetiam quae interveniunt in
natura condensationes, factae per frigora, similiter sunt investigandae; ut, causis eorum
cognitis, transferri possint in artes. Quales cernuntur in exudatione marmoris et lapidum;
in rorationibus super vitra per interius fenestrarum, sub auroram, post gelu noctis; in
originibus et collectionibus vaporum in aquas sub terra, unde saepe scaturiunt fontes; et
guaecunque sunt hujus generis.

Inveniuntur autem, praeter illa quae sunt frigida ad tactum, quaedam alia potestate
frigida, quae etiam condensant; veruntamen operari videntur super corpora animalium
tantum, et vix ultra. Hujus generis se ostendunt multa in medicinis et emplastris. Alia
autem condensant carnes et partes tangibiles; qualia sunt medicamenta astringentia,
atque etiam inspissantiae: alia condensant spiritus; id quod maxime cernitur in
soporiferis. Duplex autem est modus condensationis spirituum, per medicamenta
soporifera, sive provocantia somnum: alter per sedationem motus; alter per fugam
spirituum. Etenim viola, rosa sicca, lactuca, et hujusmodi benedicta sive benigna, per
vapores suos amicos et moderate refrigerantes, invitant spiritus ut se uniant, et ipsorum
acrem et inquietum motum compescunt. Etiam aqua rosacea, apposita ad nares in
deliquiis animae, spiritus resolutos et nimium relaxatos se recipere facit, et tanquam alit.
At opiata et eorum affinia spiritus plane fugant, ex qualitate sua maligna et inimica.
Itaque si applicentur parti exteriori, statim aufugiunt spiritus ab illa parte, nec amplius
libenter influunt: sin sumantur interius, vapores eorum, ascendentes ad caput, spiritus
in ventriculis cerebri contentos undequaque fugant; cumque se retrahant spiritus neque
in aliam partem effugere possint, per consequens coeunt et condensantur; et
guandoque plane extinguuntur et suffocantur; licet rursus eadem opiata moderate
sumpta, per accidens secundarium (videlicet condensationem illam quae a coitione
succedit), confortent spiritus, eosque reddant magis robustos, et retundant eorum
inutiles et incensivos [267] motus, ex quo ad curas morborum, et vitae prolongationem
haud parum conferant.

[267] Exciting. [js]

Etiam praeparationes corporum ad excipiendum Frigus non sunt omittendae; veluti quod
aqua parum tepida facilius conglacietur guam omnino frigida, et hujusmodi.

Praeterea, quia natura Frigus tam parce suppeditat, faciendum est quemadmodum
pharmacopolae solent; qui, quando simplex aliquod haberi non possit, capiunt

195



succedaneum ejus, et quid pro quo, ut vocant: veluti lignum aloes pro xylobalsamo [268],
cassiam pro cinamomo. Simili modo diligenter circumspiciendum est, si quae sint
succedanea frigoris; videlicet quibus modis fieri possint condensationes in corporibus,
aliter quam per frigus, quod illas efficit ut opus suum proprium. lIllae autem
condensationes videntur intra quaternum numerum (quantum adhuc liquet) contineri.
Quarum prima videtur fieri per contrusionem simplicem; quae parum potest ad
densitatem constantem (resiliunt enim corpora) sed nihilominus forte res auxiliaris esse
gueat. Secunda fit per contractionem partium crassiorum in corpore aliquo, post
evolationem aut exitum partium tenuiorum, ut fit in indurationibus per ignem, et
repetitis extinctionibus metallorum, et similibus. Tertia fit per coitionem partium
homogenearum, quae sunt maxime solidae in corpore aliquo, atque antea fuerant
distractae, et cum minus solidis commistae: veluti in restitutione mercurii sublimati, qui
in pulvere longe majus occupat spatium quam mercurius simplex, et similiter in omni
repurgatione metallorum a scoriis suis. Quarta fit per consensus, admovendo quae ex vi
corporum occulta condensant; qui consensus adhuc raro se ostendunt; quod mirum
minime est, quoniam antequam inventio succedat Formarum et Schematismorum, de
inquisitione consensuum [269] non multum sperandum est. Certe quoad corpora
animalium, dubium non est quin sint complures medicinae, tam interius quam exterius
sumptae, quae condensant tanquam per consensum, ut paulo ante diximus. Sed
inanimatis rara est hujusmodi operatio. Percrebuit sane, tam scriptis quam fama,
narratio de arbore in una ex insulis sive Terceris sive Canariis (neque enim bene memini),
guae perpetuo stillat; adeo ut inhabitantibus nonnullam commoditatem aquae praebeat
[270]. Paracelsus autem ait, herbam vocatam Rorem Solis meridie et fervente sole rore
impleri, cum aliae herbae undique sint siccae [271]. At nos utramque narrationem
fabulosam esse existimamus. Omnino autem illae instantiae nobilissimi forent usus, et
introspectione dignissimae, si essent verae. Etiam rores illos mellitos, et instar mannae,
qui super foliis quercus inveniuntur mense Maio, non existimamus fieri et densari a
consensu aliquo, sive a proprietate folii quercus; sed cum super aliis foliis pariter cadant,
contineri scilicet et durare in foliis quercus, quia sunt bene unita, nec spongiosa, ut
plurima ex aliis.

[268] Xylobalsamum is the technical name of the twigs of the tree which yields the balm
of Gilead. [js]

[269] Consensus is equivalent to cupnaBela. [js]

[270] This wonderful tree is described in Jonston's Dendrographia [270.1], published at
Frankfort in 1669. See book the tenth, c. 4. One of the authorities he refers to is
Cardan (De variet. Rerum [270.2]), from whom not improbably Bacon derived the
story. The tree is said to be found in the island of Ferro. Cardan, with more than usual
caution, remarks, at the close of the account he gives of it: "Sed postquam hoc tot
scriptores affirmant, fieri potest ut tale aliquid contingat, sed modus nondum
perspectus est."— De rerum varietate. vi. c. 22. Compare Oviedo in Ramusio [270.3],
iii. 71. a. [js]

196



[270.1] "Jonston" = "John Jonston" = "Johannes Jonstonus" (1603-1675), and
"Dendrographia” = "Dendrographias, sive historiae naturalis de arboribus et
fructicibus, tam nostri quam peregrini orbis, libri decem" is a ten-volume
work(1662)! [HJ]

[270.2] "De variet. Rerum" = "De Rerum Varietate" = "On the Variety of Things" (1557).
[H]

[270.3] "Oviedo" = "Gonzalo Fernandez de Oviedo" = "Gonzalo Fernandez de Oviedo y
Valdés" (1478-1557), as narrated by "Ramusio" = "Giovanni Battista Ramusio"
(1485-1557)! [HJ]

[271] I have not been able to find this in Paracelsus. It seems, however, to accord with his
theory of dew,— namely, that it is an exudation from the sun and stars; the
suppression of which would lead to the formation of additional suns. [js]

Calorem vero quod attinet, copia et potestas nimirum homini abunde adest; observatio
autem et inquisitio deficit in nonnullis, iisque maxime necessariis, utcunque spagyrici se
venditent. Etenim caloris intensioris opificia exquiruntur et conspiciuntur; remissioris
vero, quae maxime in vias naturae incidunt, non tentantur, ideoque latent. Itaque
videmus per vulcanos istos qui in pretio sunt, spiritus corporum magnopere exaltari, ut
in aquis fortibus, et nonnullis aliis oleis chymicis; partes tangibiles indurari, et, emisso
volatili, aliquando figi; partes homogeneas separari; etiam corpora heterogenea grosso
modo incorporari et commisceri; maxime autem compages corporum compositorum et
subtiliores schematismos destrui et confundi. Debuerant autem opificia caloris lenioris
tentari et exquiri; unde subtiliores misturae et schematismi ordinati gigni possint et
educi, ad exemplum naturae et imitationem operum solis; quemadmodum in aphorismo
de Instantiis Foederis quaedam adumbravimus. Opificia enim naturae transiguntur per
longe minores portiones, et posituras magis exquisitas et varias, quam opificia ignis,
prout nunc adhibetur. Tum vero videatur homo revera auctus potestate, si per calores et
potentias artificiales opera naturae possint specie repraesentari, virtute perfici, copia
variari; quibus addere oportet accelerationem temporis. Nam rubigo ferri longo tempore
procedit, at versio in crocum Martis subito; et similiter de aerugine et cerussa;
Christallum longo tempore conficitur, vitrum subito conflatur. Lapides longo tempore
concrescunt, lateres subito coquuntur, etc. Interim (quod nunc agitur) omnes
diversitates caloris cum effectibus suis respective diligenter et industrie undique sunt
colligendae et exquirendae: coelestium, per radios suos directos, reflexos, refractos, et
unitos in speculis comburentibus; fulguris, flammae, ignis carbonum; ignis ex diversis
materiis; ignis aperti, conclusi, angustiati, et inundantis, denique per diversas fabricas
fornacium qualificati; ignis flatu exciti, quieti et non exciti; ignis ad majorem aut minorem
distantiam remoti; ignis per varia media permeantis; calorum humidorum, ut balnei
Mariae [272], fimi, caloris animalium per exterius, caloris animalium per interius, foeni
conclusi; calorum aridorum, cineris, calcis, arenae tepidae; denique calorum cujusvis
generis cum gradibus eorum.

197



[272] This is properly "balneum maris;" that is, a mode of communicating heat to any
substance by putting it into a vessel which is placed in another containing water. The
latter being put on the fire, the former and its contents become gradually and
moderately heated. The reason of the name is obvious. From "balneum maris" the
French made by a kind of translation (the final s not being sounded) "bain marie;"
and the form in the text is, | think, merely a retranslation of the French phrase, the
meaning of the second word being mistaken. Balneum Mariae is however, | believe,
a common phrase with old writers on chemistry. [js]

Praecipue vero tentanda est inquisitio et inventio effectuum et opificiorum caloris
accedentis et recedentis graduatim, et ordinatim, et periodice, et per debita spatia et
moras. Ista enim inaequalitas ordinata revera filia coeli [273] est, et generationis mater;
neque a calore aut vehementi, aut praecipiti, aut subsultorio, aliquid magni
expectandum est. Etenim et in vegetabilibus hoc manifestissimum est; atque etiam in
uteris animalium magna est caloris inaequalitas, ex motu, somno, alimentationibus et
passionibus foemellarum quae uterum gestant; denique in ipsis matricibus terrae, iis
nimirum in quibus metalla et fossilia efformantur, locum habet et viget ista inaequalitas.
Quo magis notanda est inscitia aliquorum alchymistarum ex reformatis [274], qui per
calores aequabiles lampadum et hujusmodi, perpetuo uno tenore ardentium, se voti
compotes fore existimarunt. Atque de opificiis et effectibus caloris haec dicta sint. Neque
vero tempestivum est illa penitus scrutari, antequam Rerum Fformae et Corporum
Schematismi ulterius investigati fuerint, et in lucem prodierint. Tum enim quaerenda et
adoperanda et aptanda sunt instrumenta, quando de exemplaribus constiterit.

[273] i. e. of the heavens, physically ; because of the varying warmth of the seasons. [js]
[274] i. e. of the reformed school. [js]

Quartus modus operandi est per moram, quae certe et promus et condus naturae est,
et quaedam dispensatrix. Moram appellamus, cum corpus aliquod sibi permittitur ad
tempus notabile, munitum interim et defensum ab aliqua vi externa. Tum enim motus
intestini se produnt et perficiunt, cum motus extranei et adventitii cessant. Opera autem
aetatis sunt longe subtiliora quam ignis. Neque enim possit fieri talis clarificatio vini per
ignem, qualis fit per moram; neque etiam incinerationes per ignem tam sunt exquisitae,
guam resolutiones et consumptiones per saecula. Incorporationes etiam, et mistiones
subitae et praecipitatae per ignem, longe inferiores sunt illis, quae fiunt per moram. At
dissimilares et varii schematismi, quos corpora per moras tentant (quales sunt
putredines), per ignem aut calorem vehementiorem destruuntur. lllud interim non abs
re fuerit notare; motus corporum penitus conclusorum habere nonnihil ex violento.
Incarceratio enim illa impedit motus spontaneos corporis. Itaque mora in vase aperto
plus facit ad separationes; in vase penitus clauso ad commistiones; in vase nonnihil
clauso, sed subintrante aere, ad putrefactiones. Utcunque de opificiis et effectibus
morae undique sunt diligenter conquirendae instantiae.

At regimen motus (quod est quintus ex modis operandi) non parum valet. Regimen

198



autem motus vocamus, cum corpus aliud occurrens corporis alterius motum
spontaneum impedit, repellit, admittit, dirigit. Hoc vero plerunque in figuris et situ
vasorum consistit. Etenim conus erectus juvat ad condensationem vaporum in alembicis;
at conus inversus juvat defaecationem sacchari in vasis resupinatis. Aliquando autem
sinuatio requiritur [275], et angustiatio, et dilatatio per vices, et hujusmodi. Etiam omnis
percolatio huc spectat; scilicet cum corpus occurrens uni parti corporis alterius viam
aperit, alteri obstruit. Neque semper percolatio aut aliud regimen motus fit per extra;
sed etiam per corpus in corpore: ut cum lapilli immittuntur in aquas ad colligendam
limositatem ipsarum; syrupi clarificantur cum albuminibus ovorum, ut crassiores partes
adhaerescant, et postea separari possint. Etiam huic regimini motus satis leviter et
inscite attribuit Telesius figuras animalium, ob rivulos scilicet et loculos matricis [276].
Debuerat autem notare similem efformationem in testis ovorum, ubi non sunt rugae aut
inaequalitas. At verum est regimen motus efformationes perficere in modulis et
proplasticis [277].

[275] As in a still. [js]

[276] Telesius's doctrine of the formation of the embryo is essentially the same as
Galen's, namely that a system of arteries etc. must be first of all formed in the germ,
and that these, by applying themselves to corresponding parts on the surface of the
matrix, determine the channels through which nourishment is supplied, and
therefore (mediately) the development of the different members of the foetus. But
it does not seem that he would have admitted that the smoothness of the shells of
eggs was an objection to his theory. At any rate, he illustrates it by reference to the
appearances presented by an egg opened during incubation. De rerum naturd, vi. c.
4. and 40. [js]

[277] The proper word for what we call a model is "proplasma,"” which is used in a Latin
form by Pliny. | have not seen any authority for such an adjective as "proplasticus.”
What Bacon means is not exactly a model, but a mould for casting. [js]

Operationes vero per consensus aut fugas (qui sextus modus est) latent saepenumero in
profundo. Istae enim (quas vocant) proprietates occultae, et specificae, et sympathiae,
et antipathiae, sunt magna ex parte corruptelae philosophiae. Neque de consensibus
rerum inveniendis multum sperandum est, ante inventionem formarum et
schematismorum simplicium. Consensus enim nil aliud est quam symmetria formarum
et Schematismorum ad invicem.

Atqui majores et magis catholici rerum consensus non prorsus obscuri sunt. Itaque ab iis
ordiendum. Eorum prima et summa diversitas ea est; ut quaedam corpora copia et
raritate materiae admodum discrepent, schematismis consentiant: alia contra copia et
raritate materiae consentiant, schematismis discrepent. Nam non male notatum est a
chymicis, in principiorum suorum triade, sulphur et mercurium [278] quasi per
universitatem rerum permeare. (Nam de sale inepta ratio est, sed introducta ut possit
comprehendere corpora terrea, sicca, et fixa.) At certe in illis duobus videtur consensus

199



quidam naturae ex maxime catholicis conspici. Etenim consentiunt sulphur; oleum, et
exhalatio pinguis; flamma; et fortasse corpus stellae. Ex altera parte consentiunt
mercurius; aqua et vapores aquei; aer; et fortasse aether purus et interstellaris. Attamen
istae quaterniones geminae, sive magnae rerum tribus (utraque intra ordines suos),
copia materiae atque densitate immensum differunt, sed schematismo valde
conveniunt; ut in plurimis se produnt. At contra metalla diversa copia et densitate
multum conveniunt (praesertim respectu vegetabilium, etc.), sed schematismo
multifariam differunt; et similiter vegetabilia et animalia diversa schematismis quasi
infinitis variantur, sed intra copiam materiae sive densitatem paucorum graduum
continentur.

[278] This triad is the fundamental point of Paracelsus's chemical and medical
philosophy. See his works throughout, and particularly the tract De tribus primis
essentiis [278.1], contained in the third book of his philosophical works. [js]

[278.1] "De tribus primis essentiis" = "On the Three Primary Essences" by Paracelsus.
[HJ]

Sequitur consensus maxime post priorem catholicus, videlicet corporum principalium et
fomitum suorum; videlicet menstruorum [279], et alimentorum. Itague exquirendum,
sub quibus climatibus, et in qua tellure, et ad quam profunditatem metalla singula
generentur; et similiter de gemmis, sive ex rupibus, sive inter mineras natis; in qua gleba
terrae, arbores singulae, et frutices, et herbae potissimum proveniant, et tanquam
gaudeant; et insimul quae impinguationes, sive per stercorationes cujuscunque generis,
sive per cretam, arenam maris, cineres, etc., maxime juvent; et quae sint ex his pro
varietate glebarum magis aptae et auxiliares. Etiam insitio et inoculatio arborum et
plantarum, earumque ratio, quae scilicet plantae super quas foelicius inserantur, etc.,
multum pendet de consensu. In qua parte non injucundum foret experimentum, quod
noviter audivimus esse tentatum, de insitione arborum sylvestrium (quae hucusque in
arboribus hortensibus fieri consuevit), unde folia et glandes majorem in modum
amplificantur, et arbores fiunt magis umbrosae. Similiter, alimenta animalium respective
notanda sunt in genere, et cum negativis. Neque enim carnivora sustinent herbis nutriri;
unde etiam Ordo Folitanorum (licet voluntas humana plus possit quam animantium
caeterorum super corpus suum), post experientiam factam (ut aiunt), tanquam ab
humana natura non tolerabilis, fere evanuit [280]. Etiam materiae diversae
putrefactionum, unde animalcula generantur, notandae sunt.

[279] By "menstrua" are meant the substances out of which any species of mineral is
generated, or, in other words, the causa materialis of its existence. See, on the
generation of metals and other minerals, the fourth and fifth books of Agricola's
work De ortu et causis fossilium [279.1]. He gives an account of the opinions of
Aristotle, Theophrastus, etc. In modern chemistry the word menstruum is nearly
equivalent to solvent. By the school of Paracelsus the word is used so vaguely that it
is difficult to determine what idea they attached to it, or how they derived their sense
of the word from its original signification. When the word is used as in the text, the

200



metaphor seems to be taken from the Aristotelian theory of generation, in which kata
NV pwtn VANV €otiv 1) TV katapnviwv ¢uotg [279.2]. [js]

[279.1] "Agricola" = "Georgius Agricola" (1494-1555), and "De Ortu et Causis
Subterraneorum" = "On the Origin and Causes of Subterranean Things" is a book of
him from (1546). [HJ]

[279.2] "katd AV mpwtn VANV €otiv i TV Katapnviwv ¢uols." = "The nature of the
catamenia (menstrual fluid) is according to prime matter." [HJ]

[280] Bacon doubtless refers to the austerities of the order of Fetillans [280.1]. Jean de
la Barriere [280.2], after holding the Cistercian abbey of Fedillans [280.3] in
commendam for eleven years, renounced the world in 1573, and in the course of a
few years introduced a most austere rule of life into the abbey of which he was the
head. His monks knelt on the floor during their refections, and some of them were in
the habit of drinking out of skulls. They abstained from eggs, fish, butter, oil, and even
salt, and confined themselves to pottage made of herbs boiled in water, and bread
so coarse and black that beasts refused to eat of it. After a while they gave up wine
also. Clement VIII [280.4] permitted the society to draw up constitutions for the
establishment of their rule. By these the excessive rigour of their way of life was
checked, which was done in obedience to the Pope, and in consequence of the deaths
of fourteen monks in a single week at Fediillans. These constitutions were ratified in
1595. Assuming, of which there seems no doubt, that the Folitani of Bacon are the
Fedillans, | may remark that the latinised form of Felillans used is Fuliensis, as an
adjective; the proper style of the society being “Congregatio Cistertiomonastica B.
Mariae [280.5] Fuliensis." | have not seen the work of Morotius [280.6] to which Helyot
[280.7], from whom the preceding account is taken, refers; but in that of C. Henrique
[280.8], also mentioned by Helyot, | do not find any authority for Folitani. It is
probable that Bacon's chief information on the subject was gathered orally during
his residence in France, before the Felillans had ceased from their first love. The
expression "ordo ... fere evanuit" must be taken to mean that the severe rule that
they had at first was given up. See Helyot, Histoire, des Ordres Monastiques [280.9],
ive partie, c. 38. Spondanus [280.10], An. 1586, iv. For some particulars of the early
history of the Abbey of Felillans, and especially for the will of Jean de la Barriere,
see Voyage Litteraire de deux Benedictins [280.11]," ii. p. 16. [js]

[280.1] "Fetillans" = "Feuillants" = a reform branch of the Cistercian order in the late
16th century. [HJ]

[280.2] "Jean de la Barriére" (1544-1600) was the founder of Feiillans.

[280.3] "Cistercian abbey of Feliillans" = "Les Feuillants Abbey" = "Abbaye des
Feuillants". [HJ]

[280.4] "Clement VIII" = "lppolito Aldobrandini" (1536—1605). [HJ]

201



[280.5] "B. Mariae" = "Beatae Mariae" = "Blessed Mary"
[280.6] "Morotius" = "Michael Mercator" = "Michael van der Meer" (17th century). [HJ]
[280.7] "Helyot" = "Pierre Hélyot" (1660-1716). [HJ]

[280.8] "C. Henrique" probably "Criséstomo Henriquez", also known as "Henriquez" or
"Henriques" (1594-1632) [HJ]

[280.9] "Histoire, des Ordres Monastiques" is short for "Histoire des ordres
monastiques, religieux et militaires, et des congrégations séculiéres de I'un et de
I'autre sexe, qui ont été établis jusqu’a présent"”, which translates to "History of the
Monastic, Religious, and Military Orders, and of the Secular Congregations of Both
Sexes, Established Up to the Present Time". [HJ]

[280.10] "Spondanus" = "Henri Sponde" (1568—-1643). [HJ]

[280.11] "Voyage Litteraire de devx Benedictins" = "Voyage littéraire de deux religieux
bénédictins de la Congrégation de Saint-Maur", witten by "Dom Edmond Marténe"
(1654-1739), and "Dom Ursin Durand" (1682—-1771). [HJ]

Atque consensus corporum principalium erga subordinata sua (tales enim ii possint
censeri quos notavimus) satis in aperto sunt. Quibus addi possunt sensuum consensus
erga objecta sua. Qui consensus, cum manifestissimi sint, bene notati, et acriter excussi,
etiam aliis consensibus qui latent magnam praebere possint lucem.

At interiores corporum consensus et fugae, sive amicitiae et lites (taedet enim nos fere
vocabulorum sympathiae et antipathiae, propter superstitiones et inania), aut falso
ascriptae, aut fabulis conspersae, aut per neglectum rarae admodum sunt. Etenim si quis
asserat inter vineam et brassicam esse dissidium, quia juxta sata minus laete proveniunt,
praesto ratio est [281]: quod utraque planta succulenta sit et depraedatrix, unde altera
alteram defraudat. Si quis asserat esse consensum et amicitiam inter segetes et
cyaneum, aut papaver sylvestre, quia herbae illae fere non proveniunt nisi in arvis cultis:
debuit is potius asserere dissidium esse inter ea, quia papaver et cyaneus emittuntur et
creantur ex tali succo terrae qualem segetes reliquerint et repudiaverint; adeo ut satio
segetum terram praeparet ad eorum proventum. Atque hujusmodi falsarum
ascriptionum magnus est numerus. Quoad fabulas vero, illae omnino sunt
exterminandae. Restat tenuis certe copia eorum consensuum, qui certo probati sunt
experimento; quales sunt magnetis et ferri, atque auri et argenti vivi, et similium. At in
experimentis chymicis circa metalla inveniuntur et alii nonnulli observatione digni.
Maxima vero frequentia eorum (ut in tanta paucitate) invenitur in medicinis nonnullis,
guae, ex proprietatibus suis occultis (quas vocant) et specificis, respiciunt aut membra,
aut humores, aut morbos, aut quandoque naturas individuas. Neque omittendi sunt
consensus inter motus et affectus lunae et passiones corporum inferiorum, prout ex

202



experimentis agriculturae, nauticae, et medicinae, aut alias cum delectu severo et
sincero colligi et recipi possint. Verum instantiae universae consensuum secretiorum,
guo magis sunt infrequentes, eo majori cum diligentia sunt inquirendae, per traditiones,
et narrationes fidas et probas; modo hoc fiat absque ulla levitate, aut credulitate, sed
fide anxia et quasi dubitabunda. Restat consensus corporum modo operandi tanquam
inartificialis, sed usu polychrestus, qui nullo modo omittendus est, sed sedula
observatione investigandus. Is est coitio sive unio corporum, proclivis aut difficilis, per
compositionem, sive appositionem simplicem. Etenim corpora nonnulla facile et libenter
commiscentur et incorporantur, alia autem aegre et perverse: veluti pulveres melius
incorporantur cum aquis; calces et cineres, cum oleis; et sic de similibus. Neque tantum
sunt colligendae instantiae propensionis aut aversionis corporum erga misturam, sed
etiam collocationis partium, et distributionis, et digestionis, postqguam commista sint;
denique et praedominantiae post misturam transactam.

[281] On account apparently of this enmity between the vine and the cabbage, the latter
was thought to prevent intoxication. See Lemmius, De occultis naturae miraculis
[281.1], ii. 17. On the subject of similar enmities, see the same work, iv. 10.; or
Cardan's treatise, De rerum varietate, aud particularly the Theatrum sympatheticum
[281.2]. [js]

[281.1] The correct title is not "De occultis natures miraculis", but "De miraculis occultis
naturae" = "On the Secret Miracles of Nature". [HJ]

[281.2] It is not certain that "Theatrum sympatheticum" is a work of Cardan. It could be
the work of "Gaspar Schott". [HJ]

Superest ultimo loco ex modis septem operandi septimus et postremus: operatio scilicet
per alternationem et vicissitudines priorum sex; de quo antequam in singulos illos paulo
altius fuerit inquisitum, tempestivum non foret exempla proponere. Series autem sive
catena hujusmodi alternationis, prout ad singula effecta accommodari possit, res est et
cognitu maxime difficilis, et ad opera maxime valida. Summa autem detinet et occupat
homines impatientia hujusmodi tam inquisitionis, quam praxeos; cum tamen sit instar
fili labyrinthi, quoad opera majora. Atque haec sufficiant ad exemplum Polychresti.

LI.

Inter Praerogativas Instantiarum, ponemus loco vicesimo septimo atque ultimo
Instantias Magicas. Hoc nomine illas appellamus, in quibus materia aut efficiens tenuis
aut parva est, pro magnitudine operis et effectus qui sequitur; adeo ut etiamsi fuerint
vulgares, tamen sint instar miraculi; aliae primo intuitu, aliae etiam attentius
contemplanti. Has vero natura ex sese subministrat parce; quid vero factura sit sinu
excusso, et post inventionem Formarum, et Processuum, et Schematismorum, futuris
temporibus apparebit. At ista effecta Magica (quantum adhuc conjicimus) fiunt tribus
modis: aut per multiplicationem sui, ut in igne, et venenis, quae vocant specifica; necnon
in motibus, qui transeunt et fortificantur de rota in rotam: aut per excitationem sive

203



invitationem in altero, ut in magnete, qui excit acus innumeras, virtute nullatenus
deperdita aut diminuta; aut in fermento, et hujusmodi: aut per anteversionem motus,
ut dictum est de pulvere pyrio, et bombardis, et cuniculis: quorum priores duo modi
indagationem consensuum requirunt; tertius, mensurae motuum. Utrum vero sit aliquis
modus mutandi corpora per minima (ut vocant), et transponendi subtiliores materiae
schematismos (id quod ad omnimodas corporum transformationes pertinet, ut ars brevi
tempore illud facere possit, quod natura per multas ambages molitur), de eo nulla
hactenus nobis constant indicia. Quemadmodum autem in solidis et veris aspiramus ad
ultima et summa; ita vana et tumida perpetuo odimus, et quantum in nobis est
profligamus.

Lil.

Atque de Dignitatibus sive Praerogativis Instantiarum haec dicta sint. Illud vero
monendum, nos in hoc nostro Organo tractare logicam, non philosophiam. Sed cum
logica nostra doceat intellectum et erudiat ad hoc, ut non tenuibus mentis quasi
claviculis rerum abstracta captet et prenset (ut logica vulgaris), sed naturam revera
persecet, et corporum virtutes et actus eorumque leges in materia determinatas
inveniat; ita ut non solum ex natura mentis, sed ex natura rerum quoque haec scientia
emanet: mirum non est, si ubique naturalibus contemplationibus et experimentis, ad
exempla artis nostrae, conspersa fuerit et illustrata. Sunt autem (ut ex iis quae dicta sunt
patet) Praerogativae Instantiarum numero 27; nominibus: Instantiae Solitariae:
Instantiae Migrantes: Instantiae Ostensivae: Instantiae Clandestinae: Instantiae
Constitutivae: Instantiae Conformes: Instantiae Monodicae: Instantiae Deviantes:
Instantiae Limitaneae: Instantiae Potestatis: Instantiae Comitatus et Hostiles: Instantiae
Subjunctivae: Instantiae Foederis: Instantiae Crucis: Instantiae Divortii: Instantiae
Januae: Instantiae Citantes: Instantiae Viae: Instantiae Supplementi: Instantiae
Persecantes: Instantiae Virgae: Instantiae Curriculi: Doses Naturae: Instantiae Luctae:
Instantiae Innuentes: Instantiae Polychrestae: Instantiae Magicae. Usus autem harum
instantiarum, in quo instantias vulgares excellunt, versatur in genere aut circa partem
informativam; aut circa operativam; aut circa utramque. Atque quoad informativam,
juvant illae aut sensum, aut intellectum. Sensum, ut quinque Instantiae Lampadis:
Intellectum, aut accelerando Exclusivam formae, ut Solitariae; aut angustiando et
propius indicando Affirmativam formae, ut Migrantes, Ostensivae, Comitatus, cum
Subjunctivis; aut erigendo intellectum, et ducendo ad genera et naturas communes;
idque aut immediate, ut Clandestinae, Monodicae, Foederis; aut gradu proximo, ut
Constitutivae; aut gradu infimo, ut Conformes; aut rectificando intellectum a consuetis,
ut Deviantes; aut ducendo ad Formam Magnam, sive Fabricam Universi [282], ut
Limitaneae; aut cavendo de formis et causis falsis, ut Crucis et Divortii. Quod vero ad
Operativam attinet; illae practicam aut designant, aut mensurant, aut sublevant.
Designant aut ostendendo a quibus incipiendum, ne actum agamus, ut Instantiae
Potestatis; aut ad quid aspirandum, si detur facultas, ut Innuentes: mensurant quatuor
illae Mathematicae: sublevant Polychrestae et Magicae.

[282] That is, the constitution (or cosmos) of the universe. [js]

204



Rursus ex istis instantiis 27, nonnullarum (ut superius diximus de aliquibus) facienda est
collectio jam ab initio, nec expectanda particularis inquisitio naturarum. Cujus generis
sunt Instantiae Conformes, Monodicae, Deviantes, Limitaneae, Potestatis, Januae,
Innuentes, Polychrestae, Magicae. Hae enim aut auxiliantur et medentur intellectui et
sensui, aut instruunt praxin in genere. Reliquae tum demum conquirendae sunt, cum
conficiemus Tabulas Comparentiae ad opus Interpretis circa aliquam naturam
particularem. Sunt enim instantiae Praerogativis istis insignitae et donatae animae instar,
inter vulgares instantias comparentiae; et ut ab initio diximus, paucae illarum sunt vice
multarum; quocirca cum Tabulas conficimus, illae omni studio sunt investigandae, et in
Tabulas referendae. Erit etiam earum mentio necessaria in iis quae sequuntur.
Praeponendus itaque erat earum tractatus. Nunc vero ad adminicula et rectificationes
Inductionis, et deinceps ad concreta, et Latentes Processus, et Latentes Schematismos,
et reliqua quae Aphorismo 21. ordine proposuimus, pergendum; ut tandem (tanquam
curatores probi et fideles) tradamus hominibus fortunas suas, emancipato intellectu, et
facto tanquam majore: unde necesse est sequi emendationem status hominis, et
ampliationem potestatis ejus super naturam. Homo enim per lapsum et de statu
innocentiae decidit, et de regno in creaturas. Utraque autem res etiam in hac vita
nonnulla ex parte reparari potest; prior per religionem et fidem, posterior per artes et
scientias. Neque enim per maledictionem facta est creatura prorsus et ad extremum
rebellis. Sed in virtute illius diplomatis [283], In sudore vultus comedes panem tuum, per
labores varios (non per disputationes certe, aut per otiosas ceremonias magicas),
tandem et aliqua ex parte ad panem homini praebendum, id est, ad usus vitae humanae
subigitur.

[283] "Diploma" may be rendered “charter." [js]

Finis Libri Secundi Novi Organi.

205



206



Public Domain Notice:
Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie
Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain.

Copyright © 2025 Hossein Jorjani
This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by
Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution—NonCommercial
4.0 International License (CC BY-NC 4.0).
To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial
purposes, provided you give appropriate credit, including:

. the author's name: Francis Bacon

. the title of the book: Novum Organum (Latin)

. the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath

. this edition's creator: Hossein Jorjani

. a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://hosseinjorjani.com/novum-organum/

Francis Bacon’s Novum Organum (1620) is often seen as a major milestone in the history
of the philosophy of science. Figures of the Renaissance such as Leonardo da Vinci
(1452-1519) and Nicolaus Copernicus (1473-1543) had already begun to break away
from the intellectual frameworks that had dominated the Middle Ages, particularly
those endorsed by the Catholic Church. However, it was Bacon who provided a
systematic critique of the Aristotelian model of deductive reasoning that underpinned
scholastic thought. In its place, he proposed a new method of inquiry grounded in
observation, experimentation, and inductive reasoning.

Although Bacon’s method is distinct from Plato’s, | believe there is a meaningful
philosophical parallel between his conception of inductive science and the first part of
Plato’s Allegory of the Cave. In that allegory, prisoners mistake shadows on the wall for
reality, just as Bacon believed the human mind often mistakes illusions — the “idols” of
tradition, language, and false authority — for knowledge. The task of the thinker is to
escape this mental confinement and gradually approach “truth”?.

This idea finds a modern expression in the work of R. A. Fisher and the foundations of
modern frequentist statistics. In frequentist statistical science, it is acknowledged that
“truth” — for example, the full nature of a biological population such as “sheep” or “iris”
— exists in principle but cannot be observed directly, since it is impossible to examine
every instance that has ever existed or will exist. Instead, repeated sampling and
statistical inference are used to approximate that “truth”. This is, in a sense, like
observing the shadows of a chair again and again until its shape gradually becomes more
intelligible — somewhat analogous to the prisoners in Plato’s Allegory of the Cave.
Bacon’s inductive method and Fisher’s statistical logic, though separated by centuries
and differing in form, both embody a shared commitment: to move from the uncertain
and fragmentary toward a clearer understanding of the world, not through abstract
speculation, but through disciplined, empirical engagement.

1 Here, the term “truth” is used in its general — and perhaps philosophical — sense, not
to a metaphysically fixed or observable entity.



	REVISION HISTORY
	2025 – 04 – 20
	2025 – 07 – 29
	Public Domain Notice:
	Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain.
	Copyright © 2025 Hossein Jorjani
	This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0).
	To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
	You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial purposes, provided you give appropriate credit, including:
	 the author's name: Francis Bacon
	 the title of the book: Novum Organum (Latin)
	 the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath
	 this edition's creator: Hossein Jorjani
	 a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
	Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor.
	DEEST
	PARS PRIMA INSTAURATIONIS,
	QUÆ COMPLECTITUR
	PARTITIONES SCIENTIARUM.
	Illæ tamen ex Secundo Libro de Progressibus faciendis in Doctrina
	Divina et Humana, nonnulla ex parte
	peti possunt. [1]
	[1] This is omitted in the common editions of Bacon's collected works (in all, I believe, except Montagu's [1.1]); the De Augmentis Scientiarum, with the title "Instaurationis Magnæ pars prima" prefixed on a separate leaf, being substituted for it. An...
	[1.1] Basil Montagu (1770-1851). [HJ]
	[1.2] William Rawley (1588-1667). [HJ]
	[1.3] "Descriptio Globi Intellectualis" (1612) is a book by Bacon. [HJ]
	SEQUITUR
	SECUNDA PARS INSTAURATIONIS,
	QUÆ ARTEM IPSAM
	Interpretandi Naturam, et verioris adoperationis Intellectus exhibet:
	neque eam ipsam tamen in Corpore tractatus justi,
	sed tantum digestam per summas, in
	Aphorismos. [2]
	[2] This explains a certain discrepancy between the design of the second part, as set forth in the Distributio Operis, and the execution of it in the Novum Organum. The Distribution like the Delineatio, was probably written when Bacon intended to work...

	PRÆFATIO.
	(This is a title page)
	LIBER PRIMUS
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.
	VII.
	VIII.
	IX.
	X.
	XI.
	XII.
	XIII.
	XIV.
	XV.
	XVI.
	XVII.
	XVIII.
	XIX.
	XX.
	XXI.
	XXII.
	XXIII.
	XXIV.
	XXV.
	XXVI.
	XXVII.
	XXVIII.
	XXIX.
	XXX.
	XXXI.
	XXXII.
	XXXIII.
	XXXIV.
	XXXV.
	XXXVI.
	XXXVII.
	XXXVIII.
	XXXIX.
	XL.
	XLI.
	XLII.
	XLIII.
	XLIV.
	XLV.  [15]
	XLVI.
	XLVII.
	XLVIII.
	XLIX.
	L.
	LI.
	LII.
	LIII.
	LIV.
	LV.
	LVI.
	LVII.
	LVIII.
	LIX.
	LX.
	LXI.
	LXII.
	LXIII.
	LXIV.
	LXV.
	LXVI.
	LXVII.
	LXVIII.
	LXIX.
	LXX.
	LXXI.
	LXXII.
	LXXIII.
	LXXIV.
	LXXV.
	LXXVI.
	LXXVII.
	LXXVIII.
	LXXIX.
	LXXX.
	LXXXI.
	LXXXII.
	LXXXIII.
	LXXXIV.
	LXXXV.
	LXXXVI.
	LXXXVII.
	LXXXVIII.
	LXXXIX.
	XC.
	XCI.
	XCII.
	XCIII.
	XCIV.
	XCV.
	XCVI.
	XCVII.
	XCVIII.
	XCIX.
	C.
	CI.
	CII.
	CIII.
	CIV.
	CV.
	CVI.
	CVII.
	CVIII.
	CIX.
	CX.
	CXI.
	CXII.
	CXIII.
	CXIV.
	CXV.
	CXVI.
	CXVII.
	CXVIII.
	CXIX.
	CXX.
	CXXI.
	CXXII.
	CXXIII.
	CXXIV.
	CXXV.
	CXXVI.
	CXXVII.
	CXXVIII.
	CXXIX.
	CXXX.

	Libre Secundus
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.
	VII.
	VIII.
	IX.
	X.
	XI.
	XII.
	XIII.
	XIV.
	XV.
	XVI.
	XVII.
	XVIII.
	XIX.
	XX.
	XXI.
	XXII.
	XXIII.
	XXIV.
	XXV.
	XXVI.
	XXVII.
	XXVIII.
	XXIX.
	XXX.
	XXXI.
	XXXII.
	XXXIV.
	XXXV.
	XXXVI.
	XXXVII.
	XXXVIII.
	XXXIX.
	XL.
	XLI.
	XLII.
	XLIII.
	XLIV.
	XLV.
	XLVI.
	XLVII.
	XLVIII.
	XLIX.
	L.
	LI.
	LII.


	Public Domain Notice:
	Francis Bacon’s Novum Organum (1620) and the edition by James Spedding, Robert Leslie Ellis, and Douglas Denon Heath (1857) are in the public domain.
	Copyright © 2025 Hossein Jorjani
	This edition, including original commentary, annotations, formatting, and translations by Hossein Jorjani, is licensed under the Creative Commons Attribution–NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0).
	To view a copy of this license, visit: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
	You are free to copy, distribute, modify, and build upon this edition for non-commercial purposes, provided you give appropriate credit, including:
	 the author's name: Francis Bacon
	 the title of the book: Novum Organum (Latin)
	 the editors’ names: James Spedding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denon Heath
	 this edition's creator: Hossein Jorjani
	 a link to this edition’s website: https://hosseinjorjani.com/novum-organum/
	Commercial use of this edition is not permitted without permission from the editor.

